- “ | DIYAG A I AFKAR VOLUME 12, NOMOR 1, JUNI 2024: 63-78

A ISSN 2303-0453 | E-ISSN 2442-987
JURNAL STUDI AL-QUR’AN DAN AL-HADIS http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index

INFILTRASI DALAM TAFSIR SHI’AH:
Analisis Penafsiran Q.S. al-Nisa’ Ayat 24 dalam Tafsir
Majma’ Al-Bayan Ft Tafsir al-Qur’an

Sifa Mufidatul Akbar AS
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
Email: sifaakbar131@gmail.com

Muflikhatul Khoiroh

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
Email: muflikhatul@uinsby.ac.id

Abstract
The interpretation of the Qur'an is inseparable from the
influence of existing ideological schools or schools. It is not
uncommon for interpretations influenced by certain schools of
thought to contradict opinions in general, so that the verses they
interpret appear to support and do not appear to be contrary or
contradictory to their madhhab and beliefs. One of the schools
known in Islam is Shi'ah. One of the famous works of
interpretation in this sect is Majma' Al-Bayan fi Tafsir Al-
Qur'an. This study aims to analyze the infiltration that exists in
the Majma' Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur'an tafsir with a focus on
the interpretation of Q.S. Al-Nisa' Verse 24. This research uses
descriptive-analytical method with bibliography research
approach. The primary data source used in this research is the
interpretation of Majma' Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur'an by al-
Tabarsi, while secondary data sources in this research are
books, articles, and writings related to Shi'ah tafsir, tafsir al-
Qur'an, and other things that support research. By using Abd
al-Wahhab Fayed's al-dakhil theory, the results of research on
the interpretation of Q.S. Al-Nisa' Verse 24 in al-Tabarsi’s
tafsir has indications of infiltration of both the meaning of the
language and the hadith used in the interpretation of the verse.
Keywords : al-Dakhil, Shi‘ah, Mut'ah Marriage, Q.S. Al-Nisa' [4]: 24.


mailto:sifaakbar131@gmail.com
mailto:muflikhatul@uinsby.ac.id

Sifa Mufidatul Akbar AS, Muflikhatul Khoiroh

Abstrak
Penafsiran terhadap al-Qur’an tidak terlepas dari pengaruh
aliran atau mazhab ideologi yang ada. Tidak jarang penafsiran
yang dipengaruhi oleh mazhab tertentu bertentangan dengan
pendapat pada umumnya, sehingga ayat yang ditafsirkannya
tampak mendukung dan tidak tampak berlawanan atau
bertentangan dengan madzhab serta kepercayaannya. Salah
satu aliran yang dikenal dalam Islam adalah ShAi’ah. Salah satu
karya tafsir yang terkenal dalam aliran ini ialah tafsir Majma’
Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis infiltrasi yang ada dalam tafsir Majma’ Al-Bayan
fi Tafsir Al-Qur’an dengan fokus pada penafsiran QS. Al-Nisa’
Ayat 24. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif-analitis
dengan pendekatan studi kepustakaan (bibliography research).
Sumber data primer yang digunakan dalam penelitian ini adalah
tafsir Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an karya al-Tabarsi,
adapun sumber data sekunder dalam penelitian ini berupa buku,
artikel, dan tulisan yang berkenaan dengan tafsir Shi’ah, tafsir
al-Qur’an, serta hal lain yang mendukung penelitian. Dengan
menggunakan teori al-dakhil milik Abd al-Wahhab Fayed,
hasil penelitian atas penafsiran QS. Al-Nisa’ Ayat 24 dalam
tafsir milik al-Tabarsi ini menunjukkan adanya indikasi
infiltrasi baik dari pemaknaan bahasa maupun hadis yang
digunakan dalam penafsiran ayat tersebut.
Kata Kunci : Al-dakhil, Shi’ah, Nikah Mut’ah, QS. Al-Nisa' [4]: 24.

PENDAHULUAN

Tafsir merupakan bagian dari upaya memahami nash al-Qur’an untuk
menggali dan menemukan Kketentuan hukum. Sementara itu Ideologi
merupakan sebuah ide atau gagasan. Ideologi yang dimaksud dalam hal ini
lalah aliran-aliran yang dikenal dalam Islam seperti Sunni, Muktazilah, dan
Syiah, yang mana ketiganya sangat mempengaruhi penafsiran terhadap al-
Qur’an. Hal tersebut terjadi karena al-Qur’an merupakan acuan pertama bagi
kaum muslimin pendukung mazhab-mazhab tersebut. Mereka berusaha
mencari dalil untuk mendukung mazhabnya masing-masing, bahkan sampai
pada usaha penafsiran dengan cara memaksakan teks (nas) al-Quran sesuai
dengan pandangan dan ajaran madzhabnya. Mereka menafsirkannya sesuai

! Ideologi mulai mempengaruhi penafsiran al-Qur’an sekitar abad 3 H/9 M. Pada abad
tersebut cara berpikir dalam menafsirkan al-Qur’an cenderung berbasis pada sekte keagamaan
atau ideologi mazhab, juga keilmuan-keilmuan tertentu guna mencari justifikasi dari ayat-ayat
yang ditafsirkan. Lihat Abdul Mustagqim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an (Yogyakarta:
Idea Press, 2016), 101.

64 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Infiltrasi Dalam Tafsir Shi’ah:
Analisis Penafsiran Q.S. al-Nisa’ Ayat 24 dalam Tafsir Majma’ Al-Bayan Fi Tafsir al-Qur’an

dengan jalan pikiran dan keinginan, serta menakwilkan ayat sesuai dengan
pendapat madzhabnya bahkan tidak jarang bertentangan dengan pendapat pada
umumnya, sehingga ayat yang ditafsirkannya tampak mendukung dan tidak
tampak berlawanan atau bertentangan dengan madzhab serta kepercayaannya.?
Penafsiran yang bertentangan dengan pendapat mayoritas yang demikian itu
berpotensi tergolong dalam infiltrasi pada penafsiran al-Qur’an.

Infiltrasi dalam penafsiran al-Qur’an dikenal dengan istilah al-dakhil.
Sebagaimana yang dikutip oleh Ulinnuha, ‘Abd al-Wahhab Fayed
mendefinisikan al-dakhil dengan penafsiran yang tidak memiliki landasan
yang valid dan ilmiah, baik dari al-Qur’an, hadis sahih, pendapat sahabat dan
tabiin, maupun dari akal sehat yang memenuhi kriteria dan prasyarat ijtihad.®
Dalam mengidentifikasi terkait ada atau tidaknya infiltrasi dalam penafsiran,
diperlukan sebuah parameter untuk dapat menentukannya. Salah satu
parameter yang dapat digunakan dalam identifikasi tersebut adalah teori al-
dakhil dari Abd al-Wahhab Fayed.

Pada dasarnya, kajian seputar infiltrasi dalam tafsir Ski’ah beberapa
kali telah dilakukan. Salah satunya adalah Fithrotin dengan penelitiannya yang
berjudul, “Al-Dakhil Shi’ah wa Al-Khawarij (Infiltrasi Faham Syiah dan
Khawarij dalam Tafsir al-Quran),” yang berupaya mengkaji penafsiran sekte
Shi’ah dan Khawarij. Masing-masing sekte berusaha mencari sandaran dalam
al-Qur’an untuk mengokohkan dan meligitimasi doktrin dan ajaran dalam
madzhab mereka yang terkadang memaksakan dengan takwil yang
menyimpang dari makna orisinal al-Qur’an sehingga pada perkembangannya
muncul infiltrasi dalam tafsir al-Qur’an.* Kajian lain dilakukan oleh Ainita
Nurusshoumi dengan judul, “Penyimpangan dalam Tafsir: Kajian Unsur al-
Dakhil dalam Tafsir al-Qummi Karya Al bin Ibrahim al-Qummi” yang
berfokus mengkaji infiltrasi dalam Tafsir al-Qummi. Hasil dari penelitian
tersebut menunjukkan bahwa penyimpangan dalam tafsir al-Qummi banyak
ditemukan dari ayat-ayat politik kepemimpinan dalam surat al-Bagarah,
namun tidak menutup kemungkinan mengenai ayat lain yaitu dalam hal
pendapatnya mengenai nikah mut’ah karena kebanyakan ulama syiah sangat
khas dengan hal tersebut.®

Adapun kajian dengan judul, “Tafsir Shi’ah Sebagai Dakhil: Kajian
Kritik Husein al-Dhahabi atas Tafsir Fath al-Qadir,” yang dilakukan oleh

2 Opin Rahman dan M. Gazali Rahman, “Tafsir Ideologi: Bias Idiologi Dalam Tafsir
Teologi Sunni, Muktazilah, Dan Syiah,” AS-SYAMS 1, no. 2 (1 Desember 2020): 154.

3 Muhammad Ulinnuha, Metode Kritik Ad-Dakhil fit-Tafsir (Jakarta: PT Qaf Media
Kreativa, 2019), 52.

4 Fithrotin Fithrotin, “Al Dakhil Shi’ah Wa Al-Khawarij: (Infiltrasi Faham Syiah Dan
Khawarij Dalam Tafsir Al Quran),” Al-I’jaz : Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah Dan
Keislaman 3, no. 2 (2021): 1-24, https://doi.org/10.53563/ai.v3i2.63.

% Ainita Nurusshoumi, “Penyimpangan dalam Tafsir: Kajian Unsur Al Dakhil dalam
Tafsir Al-Qummi Karya Ali Bin Ibrahim Al-Qummi,” Al-Tadabbur: Jurnal llmu Al-Qur’an
dan Tafsir 6, no. 02 (30 November 2021): 275-94, https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1484.

Vol. 12, No. I, Juni 2024 (({KH




Sifa Mufidatul Akbar AS, Muflikhatul Khoiroh

Ahmad Agus Salim dan Abdul Kadir Riyadi berupaya memfokuskan kajian
pada al-Dakhil dari jalan aliran-aliran bid’ah dalam Islam, khususnya kritik
Huseyn al-Zahaby terhadap tafsir golongan Shi’ah Zaydiyyah dalam tafsir
Fath al-Qadir. Hasil penelitian tersebut mengungkap bahwa kritik Huseyn al-
Zahaby terhadap tafsir Fath al-Qadir dilakukan terhadap riwayat-riwayat yang
mawdzz’ (palsu) maupun yang daif (lemah), terhadap penafsiran al-Shaukani
dalam kisah Nabi Yusuf dan Zulaikha, terhadap ayat-ayat mutashabih yang
ditefsirkan al-Shaukani, dan juga terhadap pandangan al-Shaukani pada
masalah al-Qur’an adalah makhluk.®

Dari kajian-kajian yang telah ada, beberapa hasil kajian telah
menyebutkan bahwa terdapat infiltrasi dalam penafsiran QS. Al-Nisa’ Ayat 24,
namun hasil kajian tersebut hanya terfokus pada penafsiran ayat terebut tanpa
menjelaskan bagaimana penafsiran tersebut bisa disebut sebagai bentuk
infiltrasi. Oleh sebab itu, penulis berupaya untuk menganalisis bentuk dakhil
dalam salah satu hasil penafsiran Q.S. Al-Nisa’ Ayat 24 oleh ulama tafsir
aliran Shi’ah yaitu al-Tabarsi dalam tafsirnya Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-
Qur’an.

PEMBAHASAN
Sekilas Tentang Tafsir dalam Shi’ah

Shi’ah merupakan sebuah mazhab politik yang lahir dalam Islam.
Aliran ini lahir pada masa transisi kepemimpinan setelah Rasulullah wafat.
Lebih lanjutnya, dalam hal pandangan keagaaman Ski’ah tentunya mempunyai
perbedaan dengan sekte yang lain semisal ahl al-sunnah dan lainnya.
Berkenaan dengan teks-teks seperti al-Qur’an maupun hadis, Syiah juga
berupaya melakukan penjelasan dan penafsiran terhadap kedua sumber
tersebut.” Syiah sendiri termasuk komunitas muslim yang terbilang memiliki
suksesi signifikan dalam khazanah tafsir. Tafsir Shi'‘ah merupakan salah satu
bentuk tafsir yang memiliki kecenderungan ideologis yang muncul pada
periode pertengahan.® Dalam penafsirannya, tafsir Shi’ah memiliki ciri khas
serta karakteristik yang ditonjolkan, beberapa ciri khas tersebut tampak dalam
penafsiran dan penekanannya. Salah satu prinsip yang dianggap penting dalam
tafsir Shi’ah adalah bahwa al-Qur’an harus senantiasa mempunyai relevansi
atau kemungkinan penerapannya bagi manusia dan keadaan-keadaan yang

® Ahmad Agus Salim dan Abdul Qodir Riyadi, “Tafsir Syi’ah Sebagai Dakhil: Kajian
Kritik Husein Al-Dhahabi atas Tafsir Fath Al-Qadir,” Al-Munir: Jurnal Studi llmu Al-Qur’an
Dan Tafsir 4, no. 02 (11 November 2022): 189-230, https://doi.org/10.24239/al-
munir.v4i2.154.

" Hulaimi Al Amin dan Abdul Rasyid Ridho, “Syiah dan Tafsir Al-Qur’an (Telaah
Awal Ayat-Ayat Jihad Dan Nikah Mut’ah),” El-Umdah 5, no. 2 (2022): 132,
https://doi.org/10.20414/elumdah.v5i2.6420.

8 Abdul Mustagim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an, 9.

66 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Infiltrasi Dalam Tafsir Shi’ah:
Analisis Penafsiran Q.S. al-Nisa’ Ayat 24 dalam Tafsir Majma’ Al-Bayan Fi Tafsir al-Qur’an

tertentu.’ Tradisi keilmuan tafsir Shi’ah masih terus berkelanjutan sejak
periode awal Islam dan hingga sekarang, nama-nama mufassir besar Shi’ah
juga menghiasi leaderboard tafsir penjuru dunia, seperti Syaukani, Jawwad,
Tabataba’i, dan Shirazi. Mereka dikenal sebagai kelompok yang marginal
secara pemikiran, apalagi dalam khazanah tafsir.® Dalam hal ini, mereka tidak
berbeda dengan kelompok lainnya. Mereka memiliki metode tersendiri dalam
menjelaskan teks-teks dalam sumber utama Islam tersebut.

Biografi Al-Tabarsi dan Tafsir Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an

Al-Tabarsi memiliki nama lengkap Abu ‘Ali ibn al-Dal ibn Al-Hasan
ibn al-Fadl al-Tabarsi al-Tusi al-Sabzawari al-Radawi al-Mashhadi. Nama al-
Tabarsi dikaitkan dengan daerah tempat tinggal al-Tabarsi yaitu Tabristan.!!
Apabila dilihat berdasarkan keturunan nama Tabarsi dihubungkan dengan
salah satu orang keturunan ulama Imamiyah yaitu Tabras. Kata terakhir pada
namanya dihubungkan dengan nama daerah yaitu Mashhad al-Radawi tempat
dimana al-Tabarsi dikebumikan.?

Al-Tabarsi lahir pada tahun 468H/1073 M di Tabaristan dan bertumbuh
kembang di tempat kelahirannya sampai tahun 523 H. Setelah itu al-Tabarsi
pindah ke daeah Sabvezar dan menetap disana sampai ia wafat pada tahun 552
H/1158 M. Berkenaan dengan wafatnya al-Tabarsi ini terdapat beberapa
pendapat, dalam riwayat ada yang mengatakan umur beliau mencapai 90
tahun, ada pula yang mengatakan bahwa al-Tabarsi wafat pada tahun 548
H/1154 M yang bertepatan dengan malam Idul Adha di usianya 81 tahun.*® Al-
Khalidi berpendapat bahwa at-Tabarsi wafat dimalam Idul Adha tetapi pada
tahun yang berbeda yaitu tahun 538 H/1144 M dan dimakamkan pada suatu
tempat di al-Najf.**

Al-Tabarsi dibesarkan oleh keluarga yang memiliki wawasan luas dan
berilmu. la dan putranya Rida ad-Din Abu Nasr Hasan Ibn al-Fadl berhasil
membuat sebuah karya tulis bersama dengan judul Makarim al-Akhlak. Al-
Tabarsi memiliki cucu yang bernama Abu al-Fadl ATi Ibn al-Hasan. Sifat budi

® Ahmad Fauzan, “Manhaj Tafsir Al-Mizan Fi Tafsir Al-Qur’an Karya Muhammad
Husain Tabataba’i,” Al-Tadabbur: Jurnal limu Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no. 02 (7 November
2018): 118.

10 Misbah Nur Ihsan, “Dinamika Tafsir dari Sektarian ke Moderat: Studi Historis
Tafsir-Tafsir Syi’ah,” Moderasi 3, no. 1 (2022), 69.

11 Abii *Ali Al-Fadl Ibn Al-Hasan Al-Tabarsi, Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an,
vol. 1 (Suriah: Al-’Irfan Pers, 1935), 5-6.

12 Muhammad Husain Al-Dhahabi, Al-Tafsir wa Al-Mufassirun, vol. Il (Mesir:
Maktabah Wahbah, 2003), 74.

13 Abl ’Ali Al-Fadl Ibn Al-Hasan Al-Tabarsi, Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an,
vol. 1, 5-6.

14 Ali Aljufri dan Mufidah, “Al-Tabarsi Tokoh Tafsir Klasik Syiah Moderat (468-548
H) Telaah Atas Kitab Majma’ al-Bayan Fi Tafsir al-Qur’an,” Al-Munir: Jurnal Studi limu Al-
Qur’an Dan Tafsir 3, no. 02 (2021): 356—78, https://doi.org/10.24239/al-munir.v3i02.119.

Vol. 12, No. I, Juni 2024 ({3




Sifa Mufidatul Akbar AS, Muflikhatul Khoiroh

pekerti luhurnya membuat ia menjadi ulama yang terkenal dikalangan nya
bahkan dengan kedisiplinan ilmunya pemikiran-pemikiran al-Tabarsi sering
dijadikan bahan rujukan oleh ulama-ulama lain. Ketika di Thabaristan, al-
Tabarsi mempelajari dan memahami ilmu-ilmu keagamaan dan kesustraan
bahkan juga ilmu falsafah dan bahasa arab. Kemudian ia menghabiskan waktu
nya untuk mengajar di Masyhad al-Radhawi di Khurasan. Selain ahli dalam
bidang tafsir al-Tabarsi juga ahli dalam bermacam-macam ilmu diantaranya
hadis, bahasa, dan fikih. Dengan kecerdasannya ini banyak sebutan yang
disandarkan kepada al-Tabarsi meliputi al-Fadl, al-‘4lim, al-Muaddith, al-
Kamil, al-Mufassir, dan al-Nabil. Bahkan Sakib al-Majli al-Mu 'minin di
dalam kitab al-Tafsir al-Mufassirun menerangkan bahwa al-Tabarsi memiliki
sebutan sebagai Umdat al-Mufassirin (tempat sandaran para mufassir) ia
adalah ulama yang condong terhadap ilmu tafsir.t®

Dengan ilmu pengetahuan yang telah dikuasai, al-Tabarsi berhasil
menghasilkan karya tafsir yang menjadi keinginannya sejak usia muda yaitu
Majma’ al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an terdiri dari 10 jilid. Sebuah kitab tafsir
yang menganalisis ayat dengan kebahasaan (ilmu nahwu dan I’rab) sehingga
dapat memunculkan keindahan sastra didalam nya dan menerangkan gira’at
serta ilmu al-Qur’an lainnya. Hal ini sama dengan yang dilakukan oleh
gurunya al-Tusi pada karya tafsirnya al-Tibyan. Ketika al-Tabarsi pindah ke
Sizwar semakin banyak karya yang dihasilkan dalam berbagai bidang sampai
akhir hayatnya, antara lain al-Wafi fi Tafsir al-Qur’an, 4’lam al-Huda terdiri
dari 2 jilid kitab yang membahas keutamaan para imam, al-Wasit sebanyak 4
jilid, Mishkah al-Anwar kitab yang memuat tentang khabar-khabar, limu al-
Fara idh kitab dengan bahasa Persia, al-Wajiz terdiri dari 2 jilid, Shawahid al-
Tanzil Li Qawaid al-Tafdil, Risalah Haga ig al-Umur kitab yang membahas
Usul al-Din, al-Jawahir membahas ilmu nahwu, Nasr al-‘4/i kitab yang
membahas kumpulan risalah dan perkataan ‘Ali bin Abi Talib sebagai Amir al-
Mukminin.6

Al-Tabarsi adalah seorang mufassir pada abad ke-6 H yang masuk pada
golongan Shi’ah Imamiyah atau Shi’ah Ja’fariyyah. la adalah mufassir yang
meneruskan pemikiran gurunya yakni al-Tusi bahkan riwayat-riwayat yang
diajarkan oleh gurunya sudah mempengaruhi pemikiran al-Tabarsi meskipun
diantara keduanya masih terdapat perbedaan. Al-Tabarsi merupakan orang
syliah yang mempelajari sebagian akidah dari pemahaman mu’tazilah. Maka
tidak janggal jika ia mendukung madzhabnya dalam memahami kitab Allah.*’

15 Muhammad Husain Al-Dhahabi, Al-Tafsir wa Al-Mufassirun, vol. 11, 74.

16 Abii *Ali Al-Fadl Ibn Al-Hasan Al-Tabarsi, Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an,
vol. 1, 6.

7 Yunus Hasan Abidu, Tafsir Al-Qur’an Sejarah Tafsir dan Metode Para Mufasir
(Jakarta: PT. Gaya Media Pratama, 2007), 185.

68 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Infiltrasi Dalam Tafsir Shi’ah:
Analisis Penafsiran Q.S. al-Nisa’ Ayat 24 dalam Tafsir Majma’ Al-Bayan Fi Tafsir al-Qur’an

Adapun guru-guru lain al-Tabarsi yaitu Abi ‘Ali Ibn al-Tusi, al-*Ajli
al-Hasan ibn al-Husain ibn al-Hasan ibn Babuyah al-Qumi al-Razi, Abi al-Fath
‘Abdullah ibn ‘Abd al-Karim ibn Hawazan al-Qusyairi, Abu al-Wafa’ ‘Abd al-
Jabbar ibn ‘Ali al-Mugri al-Razi, Muhammad bin al-Husayn al-Qasabi al-
Jurjani, Abi al-Hasan ‘Ubaidillah bin Muhammad Ibn al-Husain al-Bayhaqi,
al-Hakim al-Haskani, dan Sayyid Abu al-Hamd Mahdi bin Nazar al-Husaini
al-Qayini. Adapun murid-murid al-Tabarsi yaitu putranya sendiri Rida al-Din
Abu Nasr Hasan Ibn al-Fadl, Muntajab ad-Din, Rasyid al-Din Abu Ja’far
Muhammad Ibn ‘Ali Ibn Syahra Sha’ub, dan Fadlullah al-Rawindi pengarang
kitab al-Kharaij al-Jaraih.®

Kitab Tafsir Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an merupakan kitab
yang menghimpun berbagai jenis ilmu (al-Qur'an) dan cabang-cabangnya
dalam menafsirkan al-Qur'an. Di antaranya adalah ilmu Qira‘at, I'rab, lughah,
asbab al-nuzil, gasas, ahkam dan lain-lain. Jadi, sangat relevan jika kitab tafsir
ini dinamakan dengan Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an, karena al-Tabarsi
menampilkan dan menghimpun penjelasan terhadap al-Qur'an melalui
pendekatan 'Ulum al-Qur'an.®

Sebagaimana dijelaskan dalam mugaddimah kitab Majma’ al-Bayan fi
Tafsir al-Qur’an, metodologi yang digunakan dalam penulisan kitab ini
digolongkan sebagai tafsir tazlilz, yang mana penafsiran ayat demi ayatnya
dilakukan secara urut atau biasa disebut berdasarkan tartib mushafi.?® ‘Ali
Ayazi mengatakan bahwa corak tafsir al-Tabarsi digolongkan ke dalam bayani
al-adabi hal ini berdasarkan kutipan dari ‘Ali al-Jufri, sedangkan Rosihon
Anwar mengatakan bahwa tafsir al-Tabarsi keseluruhannya bercorak shi .2
Adapun sumber penafsiran yang digunakan oleh al-Tabarsi adalah bi al-
igtiranz, yakni gabungan antara bi al-ma 'thur dan bi al-rayi.

Penafsiran Q.S. Al-Nisa’ Ayat 24 dalam Tafsir Majma’ al-Bayan fi Tafsir
al-Qur’an

Dalam paham Shi’ah, Q.S. al-Nisa’ ayat 24 dijadikan sebagai dasar
penetapan hukum dibolehkannya nikah mut’ah. Salah satu tokoh tafsir yang
berpendapat demikian adalah al-Tabarsi. Dalam pembahasan sub bab ini
penafsiran Q.S. Al-Nisa’ ayat 24 dalam Tafsir Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-
Qur’an akan difokuskan pada lafaz istamta tum yang dimaknai berbeda oleh
golongan Shi’ah.

18 Muhammad Husain Al-Dhahabi, Al-Tafsir wa Al-Mufassirun, vol. 11, 74.

19 Aljufri dan Mufidah, “Al-Tabarsi Tokoh Tafsir Klasik Syiah Moderat (468-548 H)
Telaah Atas Kitab Majma’ al-Bayan Fi Tafsir al-Qur’an,” 371.

20 Abl ’Ali Al-Fadl 1bn Al-Hasan Al-Tabarsi, Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an,
vol. 1, 20.

2L Abdul Mustagim, Madzahibut Tafsir Peta Metodologi Penafsiran Al-Qur’an
Periode Klasik Hingga Kontemporer (Yogyakarta: Nun Pustaka, 2003), 85.

Vol. 12, No. I, Juni 2024 ({3




Sifa Mufidatul Akbar AS, Muflikhatul Khoiroh

d‘vﬁw“vﬁ&bpﬁ;ﬁsés’ G eLh G Y] e 5 Eazal

~
. ﬂ°J/,

£ g i AT RS0 24 L RERTS Fiidd 8 G SO
LSs ke //mwm,ais.wumw"“w&i’

(Diharamkan juga bagi kamu menikahi) perempuan-perempuan yang bersuami,
kecuali hamba sahaya perempuan (tawanan perang) yang kamu miliki sebagai
ketetapan Allah atas kamu. Dihalalkan bagi kamu selain (perempuan-perempuan)
yang demikian itu, yakni kamu mencari (istri) dengan hartamu (mahar) untuk
menikahinya, bukan untuk berzina. Karena kenikmatan yang telah kamu dapatkan
dari mereka, berikanlah kepada mereka imbalannya (maskawinnya) sebagai suatu
kewajiban. Tidak ada dosa bagi kamu mengenai sesuatu yang saling kamu relakan
sesudah menentukan kewajiban (itu). Sesungguhnya Allah adalah maha Mengetahui
lagi Maha Bijaksana. (QS. Al-Nisa’: 24) %

Lafaz “istimta™ pada ayat tersebut berarti mencapai puncak dan
melakukan hubungan intim untuk mendapatkan kenikmatan seksual. Dalam
tafsir Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an, al-Tabarsi mengutip pemaknaan
dari al-Hasan dan Ibn Zayd, menjelaskan bahwa makna lafaz tersebut adalah
ketika kamu melakukan pernikahan yang dikenal sebagai nikah mut’ah, maka
berikanlah mereka mahar mereka. Hal ini menunjukkan bahwa Allah
memerintahkan pemberian mahar dalam pernikahan mut’ah. Ibn ‘Abbas, al-
Suddi, Ibn Sa’id, dan sejumlah besar tabi’in, yang merupakan mazhab dari
pengikut imam kami, yaitu Ahl al-Bayt. Mereka menyatakan bahwa hal ini
sangat jelas karena pada dasarnya lafaz “istimta™ dan “tamattu™ merujuk
kepada kenikmatan dan kesenangan, tetapi dalam konteks syariat istilah
tersebut mengacu kepada perjanjian tertentu, terutama ketika berkaitan dengan
perempuan. Oleh karena itu, makna yang dimaksud adalah ketika kalian
melakukan perjanjian tertentu yang disebut mut’ah terhadap perempuan, maka
berikanlah mahar kepada mereka. Allah juga telah memerintahkan
memberikan mahar dalam konteks istimta’, yang menunjukkan bahwa makna
dari perjanjian khusus ini adalah tanpa hubungan intim dan kesenangan, karena
mahar hanya wajib dalam konteks ini.%

Al-Tabarsi mencantumkan riwayat dari sekelompok sahabat, termasuk
Ubay ibn Ka’b, ‘Abd Allah ibn ‘Abbas, dan ‘Abdullah ibn Mas’ud bahwa
mereka membaca, “fa ma istamta’tum bihi minhunna ila ajalin musamma
fa’atu hunna ujurahunna.” Dalam hal ini menegaskan bahwa yang dimaksud
adalah pernikahan mut’ah. Adapun al-Tha’labi dalam tafsirnya menjelaskan,
dari Habib ibn Abt Thabit bahwa dia berkata, “Ini adalah bacaan ayahku.” Lalu

22 Al-Qur’an dan Terjemahannya, Edisi Penyempurnaan 2019 (Lajnah Pentashihan
Mushaf Al-Qur’an, 2019), 110.

23 Abii *Ali Al-Fadl Ibn Al-Hasan Al-Tabarsi, Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an,
vol. 3 (Suriah: Al-"Irfan Pers, 1935), 32.

70 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Infiltrasi Dalam Tafsir Shi’ah:
Analisis Penafsiran Q.S. al-Nisa’ Ayat 24 dalam Tafsir Majma’ Al-Bayan Fi Tafsir al-Qur’an

saya melihat di mushaf tersebut, “fa ma istamta tum bihi minhunna ila ajalin
musamma fa ‘atu hunna ujurahunna.” Dan dengan sanadnya dari Abi Nadrah,
dia berkata, “Saya bertanya kepada ibn ‘Abbas tentang mut'ah.” Dia berkata,
“Apakah kamu membaca Surah al-Nisa?”” Saya katakan ya. Dia berkata, “Lalu
apa yang kamu baca?” Saya katakan, “fa ma istamta tum bihi minhunna ila
ajalin musamma.” ibn ‘Abbas berkata, “Demi Allah, inilah yang diturunkan
oleh Allah tiga kali.” Adapun sanad dari Sa'id ibn Jubayr, dia membaca, “fa
ma istamta’tum bihi minhunna ila ajalin musamma.” Kemudian dengan
sanadnya dari Shu'bah ibn al-Hakam ibn ‘Uyaynah, dia berkata, “Saya bertanya
kepadanya tentang ayat ini, ‘fa ma istamta tum bihi minhunna,” apakah ini
adalah sesuatu yang dicabut?” al-Hakam berkata, ‘Ali ibn Abi Talib berkata,
“Seandainya ‘Umar tidak mengharamkan mut’ah, niscaya tidak ada
seorangpun yang berzina kecuali orang yang sesat.?*

Selain riwayat-riwayat tersebut, al-Tabarsi juga mencantumkan
riwayat dari ‘Imran ibn al-Husain, “Ayat mut’ah ini diturunkan dalam kitab
Allah dan tidak ada ayat yang turun setelahnya yang menggantikannya. Maka
Rasulullah memerintahkan kami untuk melakukan mut'ah bersama Rasulullah,
dan kami melakukannya, kemudian ia wafat tanpa melarang kami darinya.”
Lalu setelah itu, ada seseorang yang berpendapat dengan pendapatnya sendiri,
dan apa yang disampaikan oleh Muslim ibn al-Hajjaj dalam kitab sahihnya, dia
berkata: telah menceritakan kepada kami al-Hasan al-Halwani, dia berkata:
telah menceritakan kepada kami‘Abd al-Razaq, dia berkata: telah
menceritakan kepada kami ibn Jurayj, dia berkata: telah menceritakan kepada
kami ‘Ata’, dia berkata: Jabir ibn ‘Abdullah datang dalam keadaan berihram,
maka kami mendatanginya di rumahnya, maka orang-orang itu bertanya
kepadanya tentang beberapa hal, kemudian mereka menyebutkan mut‘ah.
Maka dia berkata, “Ya, kami melakukan mut'ah pada masa Rasulullah, Abt
Bakar, dan ‘Umar.” Dari riwayat tersebut al-Tabarsi menyimpulkan bahwa
makna kata "istzimta™ (menikmati) dalam ayat tidak boleh diartikan sebagai
memperoleh manfaat atau hubungan intim, karena jika demikian, maka tidak
ada kewajiban membayar mahar bagi perempuan yang tidak mendapat manfaat
apapun dari laki-laki tersebut, dan telah kita ketahui bahwa jika seorang laki-
laki menceraikan perempuan yang dinikahi sebelum berhubungan, maka dia
wajib membayar separuh mahar. Jika yang dimaksud adalah pernikahan yang
permanen, maka berdasarkan ayat tersebut, perempuan berhak atas seluruh
mahar pada saat pernikahan terjadi, karena Allah berfirman, “fa’atu hunna
ujurahunna,” yang berarti mahar mereka. Tidak ada perbedaan pendapat

24 Abl ’Ali Al-Fadl 1bn Al-Hasan Al-Tabarsi, Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an,

Vol. 12, No. I, Juni 2024 71

32.




Sifa Mufidatul Akbar AS, Muflikhatul Khoiroh

bahwa ini bukanlah suatu kewajiban, namun mahar wajib dibayar sepenuhnya
pada saat pernikahan berlangsung dalam pernikahan mut'ah.?®

Salah satu argumen yang dianggap penting dalam masalah ini adalah
rlwayat terkenal darl ‘Umar ibn Khattab yang menyatakan

Legde

P

“Ada dua mut’ah yang dahulu halal pada masa Rasulullah, namun saya melarangnya
dan menghukum siapa saja yang melakukannya.”

Dengan berlandaskan hadis tersebut al-Tabarsi menjelaskan bahwa
mut’ah itu dianggap halal pada masa Rasulullah, namun ‘Umar sendiri yang
mengharamkannya, menambahkan larangan tersebut pada dirinya sendiri
untuk menegakkan pendapatnya. Jika Rasulullah telah menggantinya,
melarangnya, atau menghalalkannya dalam waktu tertentu, maka hukum yang
melarangnya akan diterapkan padanya.®

Selanjutnya pada lafaz “wa la junaha ‘alaykum fima taradaytum bihi
min ba’di al-faridah,” pendapat yang mengatakan bahwa yang dimaksud
dengan istimta’ adalah manfaat dan hubungan intim, maka pada penggalan
ayat ini maksudnya adalah tidak ada kesulitan atau dosa atas apa yang kalian
sepakati dalam hal penambahan, pengurangan, perubahan, atau penundaan
mahar. Sedangkan pendapat lain yang memaknai istimta’ dengan nikah
mut’ah, maka maknanya adalah tidak ada dosa bagi kalian dalam kesepakatan
yang kalian capai dalam memulai kontrak lain setelah berakhirnya jangka
waktu yang ditentukan dalam kontrak mut'ah, yang mana laki-laki
menambahkan upah dan perempuan menambahkan waktu. Pendapat yang
terakhir ini adalah pendapat dari al-Imamiyah yang disepakati oleh riwayat
mereka dari para imam mereka yang bertujuan untuk menyempurnakan urusan
manusia.?’

Salah satu tokoh ski’ah terkemuka yang sama pendapatnya dengan al-
Tabarsi dalam hal ini ialah al-Taba’taba’i, al-Taba’taba’i berpendapat bahwa
lafaz istamta 'tum dalam ayat tersebut adalah untuk istilah nikah mut’ah.?® Lain
halnya dengan al-Tabarsi dan tokoh shi’ah lainnya, mayoritas ulama Sunni
berpendapat bahwa kalimat fa ma istamta’tum bihi minhunna dalam ayat

25 Abl °Ali Al-Fadl Ibn Al-Hasan Al-Tabarsi, Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an,

32.

2 Abl °Ali Al-Fadl Ibn Al-Hasan Al-Tabarsi, Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an,
32.

27 Abl ’Ali Al-Fadl 1bn Al-Hasan Al-Tabarsi, Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an,
33.

2 Muhammad Husain al-Taba’taba’i, Al-Mizan fi Tafsir Al-Qur’an (Beirut:
Muassasah al-Islam, 1997), 272.

72 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Infiltrasi Dalam Tafsir Shi’ah:
Analisis Penafsiran Q.S. al-Nisa’ Ayat 24 dalam Tafsir Majma’ Al-Bayan Fi Tafsir al-Qur’an

tersebut maknanya dipahami sebagai menikmati hubungan pernikahan yang
dijalin secara normal.?® Begitupun dengan al-Zamakhshari, seorang tokoh
Mu’tazilah yang menyebutkan bahwa kalimat fa ma istamta’tum bihi
minhunna itu merupakan sebuah penjelasan tentang kewajiban mahar yang
harus dibayar oleh seorang laki-laki kepada perempuan yan dinikahinya.*° Dari
sinilah tampak adanya perbedaan penafsiran juga penjelasan yang
diungkapkan antara al-Tabarsi dan tokoh Ski’ah lain dengan ulama Sunni dan
Mu’tazilah terkait Q.S. Al-Nisa’ ayat 24 syang dijadikan dasar kebolehan
nikah mut’ah oleh mazhab Shi’ah.

Analisis Infiltrasi Penafsiran Q.S. Al-Nisa’ Ayat 24 dalam Tafsir Majma’
al-Bayan fi Tafsir al-Qur’an

Sumber-sumber yang absah dalam penafsiran al-Qur’an sebagaimana
yang diungkapkan oleh ‘Abd al-Wahhab Fayed dan Husayn Muhammad
Ibrahim Muhammad ‘Umar adalah berasal dari al-Qur’an, hadis sahih,
pendapat para sahabat dan tabiin yang valid, kaidah bahasa Arab yang
disepakati mayoritas ahli bahasa, dan rasio yang memenuhi kriteria dan
prasyarat ijtihad.®

Sementara itu, untuk mendeteksi adanya al-dakhil (infiltrasi) dalam
penafsiran dapat dilihat melalui beberapa jalur. Berdasarkan penjelasan Fayed,
al-dakhil dapat diklasifikasikan menjadi tiga jalur yang masing-masingnya
memiliki beberapa pembagian. Pertama, al-dakhil jalur al-athar (riwayat),
meliputi hadis mawdi * (palsu), hadis da 'if (lemah), riwayat-riwayat isra zliyat
yang bertentangan dengan al-Qur’an dan sunah juga isra’iliyat yang tidak
didukung oleh ajaran agama, pendapat para sahabat dan tabi’in yang
bertentangan dengan al-Qur’an, sunah, hukum logika dan tidak dapat
dikompromikan. Kedua, al-dakhil dari jalur ra’y (rasio) yang meliputi: tafsir
eksoteris (tekstualis) tanpa mempertimbangkan sisi kepantasannya bila
disematkan kepada zat Allah, tafsir yang didasari niat buruk dan skeptisme
terhadap ayat-ayat Allah, penafsiran distorsif atas ayat-ayat dan syariat agama,
penafsiran yang tidak berbasis pada prinsip dan kaidah tafsir yang disepakati
mayoritas ahli tafsir, serta penafsiran saintifik yang terlalu jauh dari konteks
linguistik, sosiologis dan psikologis ayat. Ketiga, al-dakhil dari jalur al-
isharah (intuisi), meliputi tafsir esoteris yang dilakukan oleh sekte Batiniyah,
dan tafsir sebagian kaum sufi yang tidak mengindahkan makna eksoteris

2 Musolli, Sunni-Syiah Studies: Membongkar ldeologisasi dalam penafsiran al-
Qur’an (Bondowoso: Yayasan Pondok Pesantren Nurud Dhalam, 2014), 177.

30 Abii al-Qasim Mahmiid bin ‘Umar bin Muhammad bin ‘Umar al-Khuwarizmi Al-
Zamakhshari, Al-Kashshaf ‘an Haqaiq al-Tanzil wa ‘Uyin al-Aqawil fi Wujih al-Ta'wil
(Beirut: Dar Al-Fikr, 1995), 56.

31 Muhammad Ulinnuha, Metode Kritik Ad-Dakhil fit-Tafsir (Jakarta: PT Qaf Media

Kreativa, 2019), 79-80.
Vol 12, No. I, Juni 2024 73




Sifa Mufidatul Akbar AS, Muflikhatul Khoiroh

ayat.®? Dengan demikian, analisis pada bagian ini meliputi sebagian dari
beberapa jalur pada klasifikasi yang telah disebutkan.

Seperti yang telah diketahui sebelumnya bahwa Tafsir Majma’ al-
Bayan fi Tafsir al-Qur’an adalah karya dari al-Tabarsi yang merupakan tokoh
golongan Shi’ah Imamiyah. Shi’ah Imamiyah dikenal dengan penafsirannya
yang selalu berusaha sekuat tenaga untuk menyesuaikan ayat-ayat al-Qur’an
dengan prinsip-prinsip yang dimiliki oleh mereka.®® Metode yang digunakan
dalam penafsiran mereka adalah metode takwil, yang berarti memilih
mengartikan lafaz dengan kandungan makna yang bukan makna lahirnya.3*
Dapat dilihat dalam penafsiran al-Tabarsi terhadap Q.S. Al-Nisa’ Ayat 24
berikut yang menunjukkan adanya infiltrasi di dalamnya melalui parameter
muwafagat al-lughah dan shahadat al-shar i yang berarti dilihat dari sejauh
mana kesesuaian penafsiran-penafsiran tersebut dengan kaidah Arab dan
ajaran syariat sebagaimana yang telah digunakan oleh Fayed.

Lafaz istimta’ secara leksikal dalam bahasa Arab berasal dari kata
mata’a yang memiliki arti menguntungkan dan memperoleh kenikmatan dari
sesuatu, dengan mengikuti wazan istif’al berarti mencari manfaat mental dan
kenikmanatan.® Pada dasarnya lafaz istimta’ pada Q.S. al-Nisa’ Ayat 24
berarti mencapai puncak dan melakukan hubungan intim untuk mendapatkan
kenikmatan seksual, lafaz “istimta™ dan “famattu™ merujuk kepada
kenikmatan (jima’) dan kesenangan. Sebagaimana al-Qurtiibi menjelaskan
dalam tafsirnya, lafaz al-istimta’ adalah berlezat-lezat, juga beberapa riwayat
yang disebutkan oleh al-Tabari dalam tafsirnya yang memaknai al-istimta’
dengan nikah dan berhubungan intim.*” Sementara itu, al-Tabarsi
memaknainya kepada konteks syariat yang mengacu kepada perjanjian tertentu
yang disebut mut’ah walaupun makna asalnya adalah kenikmatan (jima’) . Jadi
dalam pemaknaan ini terlihat bahwa al-Tabarsi memalingkan makna istimta’
dari hagigah lughawiyyah kepada apa yang menurutnya hagigah shar iyyah.

Mayoritas ulama memahami lafaz “fa ma istamta 'tum bihi minhunna”
dengan arti menikmati hubungan pernikahan yang dijalin secara normal,

32 Muhammad Ulinnuha, Metode Kritik Ad-Dakhil fit-Tafsir, 76-77.

33 Mahmud Basmi Faudah, Tafsir-Tafsir Al-Qur’an Pengenalan dengan Metodologi
Tafsir (Bandung: Pustaka Al-Kautsar, t.t.), 135.

3 Abdul Hadi, Metodologi Tafsir dari Masa Klasik Sampai Masa Kontemporer
(Salatiga: Griya Media, 2020), 164.

%5 Al-Muhaqqiq al-Mufassir al->Allamah Al-Mustafawi, Al-Tahqiq fi Kalimat al-
Quran al-Karim, vol. 11 (Lebanon: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009), 12.

36 Abi *Abd Allah Muhammad Ibn Ahmad Al-Ansari Al-Qurtubi, Al-Jami’ Li Ahkam
Al-Qur’an (Mesir: Dar al-Kutub al-Misriyah, 1964).

37 Abi Ja’far Muhammad lbn Jarir Al-Tabari, Jami” Al-Bayan ’an Ta 'wil Al-Qur’an
(Kairo: Dar Al-Salam, 2009).

74 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Infiltrasi Dalam Tafsir Shi’ah:
Analisis Penafsiran Q.S. al-Nisa’ Ayat 24 dalam Tafsir Majma’ Al-Bayan Fi Tafsir al-Qur’an

kenikmatan dan kelezatan yang dimaksud adalah hubungan seks.® Namun al-
Tabarsi menguatkan pemaknaannya dengan riwayat Ubay ibn Ka’b dan
‘Abdullah ibn ‘Abbas yang membaca “fa ma istamta tum bihi minhunna ila
ajalin - musamma  fa’ati hunna  ujurahunna,”*®  riwayat tersebut
memperlihatkan adanya penambahan lafaz ila ajalin musamma yang berarti
sampai waktu tertentu. Bacaan ini dikenal sebagai bacaan mudraj, dalam arti
kata-kata tersebut bukan merupakan lafaz-lafaz asli ayat, melainkan ia
ditambahkan oleh para sahabat sebagai penjelasan makna.*°

Mengenai riwayat Habib ibn Abt Thabit yang dicantumkan oleh al-
Tabarsi, setelah dilakukan penelusuran melalui al-Mawsu’a/ al-Hadithiyah,
ditemukan bahwa riwayat hadis ini da '7f dan hadis ini telah dihapus. Al-Tabari
menjelaskan dalam tafsirnya bahwa lbn Jawzi, dan seluruh ahli fikih berbagai
negeri serta mayoritas ulama salaf dan khalaf mengharamkan nikah mut’ah.
Nikah mut’ah ini memang telah dihapus (mansizkh) setelah sebelumnya pernah
dibolehkan. Penghapusan kebolehan ini juga telah ditetapkan dengan hadis
dari sekelompok sahabat, sebagaimana yang diriwayatkan oleh Muslim , dari
hadis Sibrah al-Juhani, bahwa pada suatu ketika dia bersama Rasulullah Saw.,
kemudian Rasulullah saw. bersabda,

e Al AU E5 B d O)y lld fe plitan V1 @ S0 B0 B 5

“Wahai manusia sekalian, aku pernah mengizinkan beristimta’(melakukan nikah
mut’ah) dengan para wanita, dan sesungguhnya Allah swt. telah mengharamkannya
hingga hari kiamat.”

Dalam lafaz lain,
L @2' (if GG UES G ‘czjm ae a3l Lo ale B Lo M Jou; Gl
\gs GG

“Rasulullah saw. pernah memerintahkan kami untuk melakukan nikah mut’ah pada
tahun penaklukan kota Makkah, ketika kami memasuki kota Makkah, kemudian kami
tidak keluar darinya (makkah) hingga Rasulullah saw. melarang kami darinya (nikah
mut’ah).

38 Moh Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an,
Cet. 6 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), 403.

39 Abi *Ali Al-Fadl Ibn Al-Hasan Al-Tabarsi, Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an,
32.

40 Moh Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an,
403.

41 Abi Ja’far Muhammad lbn Jarir Al-Tabari, Jami” 4l-Bayan ‘an Ta 'wil Al-Qur’an.

Vol. 12, No. I, Juni 2024 (S




Sifa Mufidatul Akbar AS, Muflikhatul Khoiroh

Menurut para ulama, ayat ini tidak boleh dipahami sebagai ayat yang
menghalalkan nikah mut’ah.*? Nikah mut’ah yang bersifat pernikahan dengan
waktu terbatas itu (sehari, sebulan, atau setahun sesuai dengan kesepakatan
bersama) tidaklah sejalan dengan tujuan pernikahan yang dikehendaki oleh al-
Qur’an dan sunah, yaitu bersifat langgeng, sehidup semati, bahkan sampai hari
kemudian. Pernikahan antara lain dimaksudkan untuk melanjutkan keturunan,
dan keturunan itu hendaknya dipelihara dan dididik oleh kedua orang tuanya.
Hal ini tentu tidak dapat tercapai jika pernikahan hanya berlangsung beberapa
hari, bahkan beberapa tahun sekalipun.** Hal ini bertentangan dengan
penafsiran al-Tabarsi yang memahami lafaz istimta’ dalam Q.S. Al-Nisa’ Ayat
24 sebagai dasar dibolehkannya nikah mut’ah.

Berdasarkan teori al-dakhil yang dipaparkan ‘Abd al-Wahhab Fayed,
penafsiran al-Tabarsi atas lafaz istimta’ Q.S. Al-Nisa’ Ayat 24 dalam kitab
tafsirnya menunjukkan adanya indikasi al-dakhil dalam penafsirannya.
Indikasi pertama adalah tampak terdapat pemaknaan lafaz istimta’ yang
dipalingkan dari makna hakikat bahasa yang disepakati mayoritas ulama
kepada pemaknaannya sendiri yang dianggap haqiqah shar’iyyah. Terlihat
pula bahwa al-Tabarsi menguatkan pendapatnya dengan menyajikan beberapa
riwayat mawdi’ yang sudah jelas termasuk al-dakhil, meskipun selanjutnya al-
Tabarsi mencantumkan riwayat lain yang sahih, akan tetapi riwayat tersebut
telah mansukh oleh riwayat lain. Dengan demikian penafsiran al-Tabarsi
tersebut tidak lain merupakan sebuah usahanya untuk menyesuaikan ayat-ayat
al-Qur’an dengan rasionya, sehingga penafsiran yang dihasilkan adalah
penafsiran distorsif atas ayat-ayat dan syariat agama.

SIMPULAN

Lafaz istimta’ dalam Q.S. al-Nisa’ Ayat 24 pada Tafsir Majma’ Al-
Bayan fi Tafsir Al-Qur’an, oleh al-Tabarsi ditafsirkan dengan perjanjian
tertentu yang disebut pernikahan mut’ah. Namun setelah dilakukan analisis
berdasarkan teori al-dakhil dari ‘Abd al-Wahhab Fayed, terbukti bahwa
penafsiran al-Tabarsi tidaklah sesuai dengan syariat agama Islam. Menurut
jumhur ulama, ayat ini tidak boleh dipahami sebagai ayat dibolehkannya nikah
mut’ah, sebab pada dasarnya lafaz istimta’ berarti kenikmatan (jima’), serta
riwayat-riwayat yang sebelumnya menerangkan dibolehkannya nikah mut’ah
telah mansizzkh. Hasil kajian ini menunjukkan bahwa telah terjadi infiltrasi
dalam penafsiran ayat tersebut. Indikasi adanya infiltrasi penafsiran oleh al-
Tabarsi dapat dilihat dari pemaknaan lafaz yang bukan pada hagigah
lughawiyyah dalam penjelasan tafsirnya, serta adanya pencantuman riwayat

42 Wahbah Al-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, terj. oleh Abdul Hayyie Al-Kattani (Jakarta:
Gema Insani, 2013), 38.

4 Moh Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an,
405.

76 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Infiltrasi Dalam Tafsir Shi’ah:
Analisis Penafsiran Q.S. al-Nisa’ Ayat 24 dalam Tafsir Majma’ Al-Bayan Fi Tafsir al-Qur’an

mawdii” dan pencantuman riwayat sahih yang jelas telah dihapus oleh riwayat
lainnya.

DAFTAR PUSTAKA

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. Al-Qur’an dan Terjemahannya. Edisi
Penyempurnaan 2019. Jakarta: Unit Percetakan Al-Qur’an, 2019.

Abidu, Yunus Hasan. Tafsir Al-Qur’an Sejarah Tafsir dan Metode Para
Mufasir. Jakarta: PT. Gaya Media Pratama, 2007.

Abu ’Ali Al-Fadl Ibn Al-Hasan Al-Tabarsi. Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-
Qur’an. Vol. 3. Suriah: Al-"Irfan Pers, 1935.

Aljufri, Ali, dan Mufidah. “Al-Tabarsi Tokoh Tafsir Klasik Syiah Moderat
(468-548 H) Telaah Atas Kitab Majma’ al-Bayan Fi Tafsir al-Qur’an.”
Al-Munir: Jurnal Studi llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no. 02 (2021):
356-78. https://doi.org/10.24239/al-munir.v3i02.119.

Amin, Hulaimi Al, dan Abdul Rasyid Ridho. “SYIAH DAN TAFSIR AL-
QUR’AN (Telaah Awal Ayat-Ayat Jihad Dan Nikah Mut’ah).” El-
Umdah 5, no. 2 (2022): 131-44.
https://doi.org/10.20414/elumdah.v5i2.6420.

Al-Dhahabi, Muhammad Husain. Al-Tafsir wa Al-Mufassirun. Vol. Il. Mesir:
Maktabah Wahbah, 2003.

Faudah, Mahmud Basmi. Tafsir-Tafsir Al-Qur’an Pengenalan dengan
Metodologi Tafsir. Bandung: Pustaka Al-Kautsar, t.t.

Fauzan, Ahmad. “Manhaj Tafsir Al-Mizan Fi Tafsir Al-Qur’an Karya
Muhammad Husain Tabataba’i.” Al-Tadabbur: Jurnal limu Al-Qur’an
Dan Tafsir 3, no. 02 (7 November 2018): 117-36.
https://doi.org/10.30868/at.v3i02.262.

Fithrotin, Fithrotin. “Al Dakhil Shi’ah Wa Al-Khawarij: (Infiltrasi Faham
Syiah Dan Khawarij Dalam Tafsir Al Quran).” Al-jaz : Jurnal Studi
Al-Qur’an, Falsafah Dan Keislaman 3, no. 2 (2021): 1-24.
https://doi.org/10.53563/ai.v3i2.63.

Hadi, Abdul. Metodologi Tafsir dari Masa Klasik Sampai Masa Kontemporer.
Salatiga: Griya Media, 2020.

Ihsan, Misbah Nur. “Dinamika Tafsir dari Sektarian ke Moderat: Studi Historis
Tafsir-Tafsir Syi’ah.” Moderasi 3, no. 1 (2022).

Musolli. Sunni-Syiah Studies: Membongkar Ideologisasi dalam penafsiran al-
Qur’an. Bondowoso: Yayasan Pondok Pesantren Nurud Dhalam, 2014.

Mustaqim, Abdul. Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an. Yogyakarta: ldea

Press, 2016.

. Madzahibut Tafsir Peta Metodologi Penafsiran Al-Qur’an Periode

Klasik Hingga Kontemporer. Yogyakarta: Nun Pustaka, 2003.

Al-Mustafawi, Al-Muhaqqiqg al-Mufassir al-’Allamah. Al-Tahqiq fi Kalimat
al-Quran al-Karim. Vol. 11. Lebanon: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
20009.

Vol. 12, No. I, Juni 2024 77




Sifa Mufidatul Akbar AS, Muflikhatul Khoiroh

Nurusshoumi, Ainita. “Penyimpangan dalam Tafsir: Kajian Unsur Al Dakhil
dalam Tafsir AlI-Qummi Karya Ali Bin lbrahim Al-Qummi.” Al-
Tadabbur: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir 6, no. 02 (30 November
2021): 275-94. https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1484.

Al-Qurtubi, Abi ’Abd Allah Muhammad Ibn Ahmad Al-Ansari. Al-Jami’ Li
Ahkam Al-Qur’an. Mesir: Dar al-Kutub al-Misriyah, 1964.

Rahman, Opin, dan M. Gazali Rahman. “Tafsir Ideologi: Bias Idiologi Dalam
Tafsir Teologi Sunni, Muktazilah, Dan Syiah.” AS-SYAMS 1, no. 2 (1
Desember 2020): 154-96.

Riyadi, Ahmad Agus Salim dan Abdul Qodir. “TAFSIR SYI’AH SEBAGAI
DAKHIL: KAJIAN KRITIK HUSEIN AL-DHAHABI ATAS
TAFSIR FATH AL-QADIR.” Al-Munir: Jurnal Studi limu Al-Qur’an
Dan Tafsir 4, no. 02 (11 November 2022): 189-230.
https://doi.org/10.24239/al-munir.v4i2.154.

Shihab, Moh Quraish. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-
Qur’an. Cet. 6. Jakarta: Lentera Hati, 2005.

Al-Tabari, Abi Ja’far Muhammad Ibn Jarir. Jami’ A/-Bayan ‘an Ta 'wil Al-
Qur’an. Kairo: Dar Al-Salam, 2009.

Al-Taba’taba’i, Muhammad Husain. Al-Mizan fi Tafsir Al-Qur’an. Beirut:
Muassasah al-Islam, 1997.

Ulinnuha, Muhammad. Metode Kritik Ad-Dakhil fit-Tafsir. Jakarta: PT Qaf
Media Kreativa, 2019.

Al-Zamakhshari, Abt al-Qasim Mahmiid bin ‘Umar bin Muhammad bin
“Umar al-Khuwarizmi. Al-Kashshaf ‘an Haqaiq al-Tanzil wa ‘Uyin al-
Aqawil fi Wujith al-Ta wil. Beirut: Dar Al-Fikr, 1995.

Al-Zuhaili, Wahbah. Tafsir Al-Munir. Diterjemahkan oleh Abdul Hayyie Al-
Kattani. Jakarta: Gema Insani, 2013.

78 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




