
 

 METODOLOGI KRITIK HADIS ‘Ā`IḌ AL-QARNĪ:  

Telaah Normatif dan Kontekstual terhadap Karya-karyanya 

 

 

  
 

Ilham Ramadan Siregar1, Asrul Hamid2, Raja Ritonga3, Muhammad 

Irsan Barus4, Andri Muda Nst5, Zuhdi Hsb6  
123456Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Mandailing Natal 

Email: 1ilhamramadan@stain-madina.ac.id, 2asrulhamid@stain-madina.ac.id, 
3rajaritonga@stain-madina.ac.id, 4mirsanbarus@gmail.com, 5andrynst88@gmail.com, 

6zuhdihasibuan90@gmail.com 

 

 

Abstract 

This study examines ‘Ā`iḍ al-Qarnī's approach to understanding 

ḥadīth, focusing on matan analysis and the application of 

maqāṣid al-sharī‘ah in contextual interpretation. The research 

method used is qualitative through a literature review of ‘Ā`iḍ 

al-Qarnī's works and classical and contemporary ḥadīth 

literature. The main findings indicate that al-Qarnī criticises the 

literalist approach to ḥadīth matan, which often overlooks the 

maqāṣid dimension, and offers a thematic understanding model 

that integrates social context and universal Islamic values. 

Although he does not explicitly develop a methodology for sanad 

criticism, al-Qarnī emphasises the validity of meaning and the 

relevance of ḥadīth messages in the context of modern life. This 

study contributes theoretically by expanding the discourse on 

contemporary ḥadīth methodology through the integration of 

textual validity and maqāṣid al-sharī‘ah, while also providing 

practical implications for the renewal of a more adaptive and 

applicable approach to ḥadīth studies in modern Islamic 

education. 

Keywords: Sanad critism, Maqāṣid Sharī’ah, Contextualization of 

Ḥadīth.  

 

Abstrak  

Penelitian ini mengkaji pendekatan ‘Ā`iḍ al-Qarnī dalam 

memahami hadis dengan fokus pada analisis matan dan 

penerapan maqāṣid al-sharī‘ah dalam tafsir kontekstual. Metode 

penelitian yang digunakan adalah kualitatif melalui studi 

kepustakaan terhadap karya-karya ‘Ā`iḍ al-Qarnī dan literatur 

VOLUME 13, NOMOR 1, JUNI 2025: 41-59 

ISSN 2303-0453 I E-ISSN 2442-987  

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index 

mailto:ilhamramadan@stain-madina.ac.id
mailto:asrulhamid@stain-madina.ac.id
mailto:4mirsanbarus@gmail.com,
mailto:andrynst88@gmail.com
mailto:zuhdihasibuan90@gmail.com


Ilham Ramadan Siregar, Asrul Hamid, Raja Ritonga, Muhammad Irsan Barus, Andri Muda Nst,  

Zuhdi Hsb 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 42 

hadis klasik serta kontemporer. Temuan utama menunjukkan 

bahwa al-Qarnī mengkritisi pendekatan literalistik terhadap 

matan hadis yang sering mengabaikan dimensi maqashid, serta 

menawarkan model pemahaman tematik yang 

mengintegrasikan konteks sosial dan nilai universal Islam. 

Meskipun tidak membangun metodologi kritik sanad secara 

eksplisit, al-Qarnī menekankan validitas makna dan relevansi 

pesan hadis dalam konteks kehidupan modern. Studi ini 

memberikan kontribusi teoritis dengan memperluas wacana 

metodologi hadis kontemporer melalui integrasi antara validitas 

tekstual dan maqāṣid al-sharī‘ah, sekaligus memberikan 

implikasi praktis bagi pembaruan pendekatan studi hadis yang 

lebih adaptif dan aplikatif dalam pendidikan Islam modern. 

Kata Kunci: Kritik Sanad, Maqāṣid Sharī’ah, Kontektualisasi Hadis. 

 

PENDAHULUAN 

Kajian metodologi ilmu hadis mengalami dinamika signifikan dalam 

menghadapi tantangan konteks sosial dan kebutuhan umat Islam masa kini. 

Perkembangannya tidak hanya berkaitan dengan pengumpulan, periwayatan, 

dan validasi hadis melalui sanad dan matan, tetapi juga mencakup analisis 

terhadap konteks historis, sosial, dan tematik dari kandungan hadis.1 

Tantangan kontemporer dalam bidang ini meliputi kebutuhan untuk 

menafsirkan hadis secara relevan terhadap perkembangan zaman tanpa 

mengabaikan prinsip-prinsip metodologis yang telah dibangun ulama klasik. 

Rekonstruksi metodologis yang menggabungkan ketelitian sanad, kedalaman 

analisis matan, serta pemahaman maqāṣid al-sharī‘ah menjadi kebutuhan 

mendesak agar hadis tetap menjadi sumber otoritatif sekaligus responsif 

terhadap problematika umat.2 Untuk memperoleh pemahaman yang otentik 

dan komprehensif, diperlukan model penelitian kritis berbasis pendekatan 

kualitatif yang mengintegrasikan analisis linguistik dan kritik metodologis. 

Pendekatan ini tidak hanya memperkuat autentisitas hadis tetapi juga 

memastikan pemahamannya tetap relevan dalam dinamika keilmuan Islam 

yang terus berkembang.3 

Di antara ulama kontemporer yang memberi kontribusi signifikan 

terhadap metodologi kajian hadis adalah ‘Ā`iḍ al-Qarnī, seorang ulama asal 

 
1 Suryadi, “Rekonstruksi Kritik Sanad Dan Matan Dalam Studi Hadis” 16, no. 2 

(2015). 
2 Ilham Ramadan Siregar, “Nuruddin ’Itr's Hadith Manhaj: A Significant 

Contribution to The Development of Hadith Studies Manhaj Hadis Nuruddin ’ Itr : Kontribusi 

Signifikan” 6, no. 2 (2024): 83–94. 
3 Misbahuddin Asaad, “Kritik Hadis Berdasarkan Metodologi Hadis Tawaran 

Scientific Nuruddin ‘ Itr,” Farabi 16, no. 1 (2019): 19–33. 



  
Metodologi Kritik Hadis ‘Ā̀iḍ al-Qarnī: Telaah Normatif dan Kontekstual terhadap Karya-karyanya 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 43 

Arab Saudi yang dikenal luas melalui karya-karya keislaman. Pemikirannya 

menekankan integrasi antara kritik sanad dan matan dengan pendekatan 

linguistik, historis, dan kontekstual berbasis maqāṣid al-sharī‘ah. Ia 

menggabungkan telaah metodologis ulama klasik dengan respons terhadap 

kebutuhan umat modern, misalnya melalui kritik terhadap metode penyusunan 

hadis Imam al-Bukhārī dan penggunaan amaliyah sahabat sebagai ḥujjah.4 

Pemikirannya mengedepankan keseimbangan antara kritik metodologis dan 

relevansi kontekstual, menjadikannya sebagai salah satu tokoh yang secara 

mendalam menelaah metodologi ulama klasik, terutama dalam aspek 

klasifikasi dan standar keilmuan, sembari tetap mempertimbangkan 

perkembangan kebutuhan umat Islam di era modern.5  

Kajian terhadap sosok ‘Ā`iḍ al-Qarnī sejauh ini didominasi oleh 

pembahasan mengenai dimensi spiritualitas, kekuatan retorika dakwah, dan 

pengaruh sosial dari karya-karyanya. Meskipun terdapat sejumlah penelitian 

yang menyinggung pandangannya tentang pemahaman hadis, pembahasan 

tersebut umumnya bersifat parsial dan tidak menelusuri secara mendalam 

kerangka metodologi kritik hadis yang ia terapkan. Belum ada kajian yang 

secara komprehensif memetakan posisi metodologis ‘Ā`iḍ al-Qarnī dalam 

tradisi kritik hadis kontemporer, apalagi menilai kontribusinya terhadap 

pengayaan wacana metodologi hadis. Kekosongan ilmiah ini menjadi landasan 

penting bagi penelitian ini, yang bertujuan mengkaji secara sistematis metode 

‘Ā`iḍ al-Qarnī dalam memahami dan mengkritisi hadis, baik dari aspek sanad, 

matan, maupun kontekstualisasi. 

Untuk memahami metodologi tersebut, penting menelaah terlebih 

dahulu karakteristik pemikiran ‘Ā`iḍ al-Qarnī. Karya-karyanya merefleksikan 

keluasan wawasan dan kedalaman penguasaan terhadap berbagai disiplin 

keilmuan Islam. Ia tidak hanya membahas konsep-konsep keislaman dalam 

format akademik, tetapi juga mengemasnya dengan bahasa yang menginspirasi 

dan mudah diakses oleh pembaca dari beragam latar belakang. Pendekatan 

intelektualnya mengintegrasikan analisis historis, sosial, dan hukum Islam, 

sehingga tidak berhenti pada kerangka normatif, melainkan bergerak ke arah 

yang lebih inklusif, luas, dan aplikatif. Corak multidisipliner ini membuat 

pemikirannya relevan dengan dinamika masyarakat kontemporer dan 

sekaligus memperkaya khazanah keilmuan Islam. 

Karakteristik tersebut tercermin secara jelas dalam metodologi kritik 

hadis yang ia kembangkan. ‘Ā`iḍ al-Qarnī tetap berpegang pada prinsip-

prinsip dasar kritik sanad dan autentikasi matan sebagaimana diwariskan oleh 

 
4 M. J. Akbar, Relasi Islam Dan Tradisi: Studi Kritis Atas Tafsir Al-Muyassar Karya 

Syekh ’Aidh Al-Qarni (repository.uinsi.ac.id, 2024), 

https://repository.uinsi.ac.id/handle/123456789/4642. 
5  Sufian Suri and Andri Nirwana AN, “Konstruksi Metode Tafsir Ijmali: Kajian 

Terhadap Kitab At-Tafsir Al-Muyassar Karya ’Aidh Al-Qarni,” AL QUDS: Jurnal Studi 

Alquran Dan Hadis, 2022, http://journal.iaincurup.ac.id/index.php/alquds/article/view/4313. 



Ilham Ramadan Siregar, Asrul Hamid, Raja Ritonga, Muhammad Irsan Barus, Andri Muda Nst,  

Zuhdi Hsb 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 44 

ulama klasik, namun ia melengkapinya dengan analisis konteks sosial-historis, 

kajian linguistik, dan orientasi pada tujuan syariat (maqāṣid al-sharī‘ah). 

Pendekatan yang memadukan ketelitian kritik ilmiah dengan sensitivitas 

terhadap realitas sosial ini memungkinkan hadis dipahami secara lebih 

komprehensif, bukan sekadar sebagai teks normatif yang kaku, tetapi sebagai 

pedoman hidup yang dinamis dan relevan. Dengan demikian, metode ‘Ā`iḍ al-

Qarnī menawarkan kontribusi signifikan bagi perkembangan metodologi hadis 

di era modern.6 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa pemikirannya berusaha 

menghubungkan tradisi dan pembaruan dalam studi hadis, dengan 

menekankan analisis kritis, kontekstualisasi, serta keseimbangan antara 

pendekatan tekstual dan substansial. Ia memberi perhatian khusus pada aspek 

metodologis yang digunakan ulama hadis klasik dalam penyusunan kitab-kitab 

hadis, termasuk kritik terhadap metode Imam al-Bukhārī dalam penempatan 

hadis pada bab-bab tertentu di Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Dalam pandangannya, 

metode penyusunan hadis dalam kitab-kitab mu‘tabar masih menjadi 

perdebatan di kalangan ulama, karena tidak ada satu prinsip baku yang dapat 

dijadikan standar mutlak dalam klasifikasi dan penempatan hadis. Ia juga 

menyoroti kemungkinan adanya hadis dalam kitab induk seperti Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī dan Ṣaḥīḥ Muslim yang tidak sepenuhnya memenuhi kriteria ketat 

yang ditetapkan oleh penyusunnya sendiri, sehingga memunculkan perdebatan 

ulama terkait validitas sanad dan matannya.7  

Selain itu, ‘Ā`iḍ al-Qarnī menempatkan perbuatan sahabat sebagai 

hujjah dalam memahami dan mengamalkan hadis. Menurutnya, amaliyah 

sahabat yang selaras dengan sunnah Rasulullah saw. dapat dijadikan salah satu 

dasar dalam menetapkan hukum Islam, karena kedekatan mereka dengan Nabi 

dan kedalaman pemahaman mereka terhadap ajaran Islam. Pandangan ini 

menegaskan bahwa ia tidak hanya mengandalkan otoritas teks, tetapi juga 

mengakui signifikansi praktik generasi awal umat Islam.8 

Pendekatan kritis semacam ini menunjukkan bahwa pemikirannya 

tidak bersifat normatif semata, tetapi juga analitis dan tidak menerima begitu 

saja sistem yang telah mapan tanpa kajian mendalam. Aspek historis, 

kontekstual, dan linguistik menjadi bagian integral dari analisisnya terhadap 

hadis. Hal ini tampak, misalnya, dalam pembahasannya mengenai hadis 

tentang wafatnya al-Najasyi, di mana ia tidak hanya menyoroti aspek kenabian 

Rasulullah saw., tetapi juga mengungkap dimensi teologis dan hukum yang 

 
6 A. Arkhan, Konsep Kebahagiaan Menurut Tafsir Muyassar Karya’Aidh Al-Qarni 

(e-repository.perpus.uinsalatiga.ac.id, 2023),  http://e-

repository.perpus.uinsalatiga.ac.id/16416/. 
7 A. Al-Qarni, Berita Dari Balik Gundukan Tanah (Yogyakarta: Gerai Ilmu, 2009), 

https://library.stik-ptik.ac.id/detail?id=8290&lokasi=lokal. 
8 A. Al-Qarni, Firdaus Sunnah 3531 Hadits Pilihan (Jakarta: Gema Insani, 2017). 



  
Metodologi Kritik Hadis ‘Ā̀iḍ al-Qarnī: Telaah Normatif dan Kontekstual terhadap Karya-karyanya 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 45 

terkandung di dalamnya, khususnya terkait praktik salat jenazah ghaib. Dengan 

demikian, metodologi yang ia terapkan memadukan kritik sanad dan matan ala 

ulama klasik dengan pendekatan kontekstual, historis, dan analisis bahasa, 

sehingga relevan untuk pengembangan metodologi hadis kontemporer. 

Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

pustaka (library research). Data primer diperoleh dari karya-karya ‘Ā`iḍ al-

Qarnī yang membahas hadis, sementara data sekunder terdiri atas literatur 

akademik terkait kritik hadis klasik dan kontemporer. Analisis dilakukan 

melalui pendekatan deskriptif untuk memaparkan pemikiran al-Qarnī, kritis 

untuk mengevaluasi kekuatan dan kelemahannya, serta historis untuk 

memahami konteks intelektual yang membentuk metodologinya. 

PEMBAHASAN  

Biografi ‘Ā`iḍ al-Qarnī 

‘Ā`iḍ al-Qarnī lahir di perkampungan al-Qarn pada tahun 1379 H (1960 

M). Nama lengkapnya adalah ‘Ā`iḍ ‘Abdullāh bin ‘Ā`iḍ al-Qarnī, dengan 

nama "al-Qarnī" merujuk pada daerah asalnya di wilayah selatan Arab Saudi. 

Ia berasal dari keluarga Majdu di perkampungan al-Qarn. Sejak kecil, ia telah 

diperkenalkan dengan aktivitas keagamaan oleh ayahnya. Sang ayah sering 

membawanya ke masjid untuk shalat berjamaah serta mengenalkannya pada 

berbagai literatur keislaman, sehingga minatnya terhadap ilmu pengetahuan 

telah tumbuh sejak usia dini. Dalam hal pendidikan, ‘Ā`iḍ al-Qarnī menimba 

ilmu agama baik dari ayahnya maupun dari para ulama setempat di wilayah 

selatan Arab Saudi. Pendidikan formalnya dimulai di Madrasah Ibtidaiyah ‘Alī 

Salmān di desanya. Setelah menyelesaikan pendidikan dasar, ia melanjutkan 

ke Ma'had Ilmi, tempat ia menempuh pendidikan tingkat menengah hingga 

perguruan tinggi. Beliau meraih gelar sarjana (Licence) dari Fakultas 

Uṣūluddīn di Universitas Islam Imām Muḥammad bin Su’ūd pada tahun 1403-

1404 H. Selanjutnya, ia memperoleh gelar Magister dalam bidang Hadis pada 

tahun 1408 H, dengan tesis berjudul Al-Bid'ah wa Atharuhā fī al-Dirāyah wa 

al-Riwāyah (Pengaruh Bid'ah terhadap Ilmu Dirāyah dan Riwāyah Hadis).9 

‘Ā`iḍ al-Qarnī kemudian melanjutkan studinya hingga jenjang doktoral di 

Universitas Islam Imām Muḥammad bin Su’ūd, Riyadh, dan meraih gelar 

Doktor dalam bidang Hadis pada tahun 1422 H. Disertasi doktoralnya berjudul 

Dirāsah wa Taḥqīq Kitāb Al-Mahfūm ‘Alā Ṣaḥīḥ Muslim li Al-Qurṭūbī.  

‘Ā`iḍ al-Qarnī adalah seorang ulama, penulis, dan cendekiawan yang 

aktivitasnya banyak berkutat pada membaca, menulis, dan berdakwah. Bahkan 

saat mendekam dalam penjara, dua aktivitas utama ini tetap menjadi 

kesibukannya. Pada usia 23 tahun, ia telah menghafal Alquran dan kitab 

Bulughul Maram, serta mengajarkan lebih dari 5.000 hadis dan 10.000 bait 

 
9 Akbar, Relasi Islam Dan Tradisi: Studi Kritis Atas Tafsir Al-Muyassar Karya Syekh 

’Aidh Al-Qarni. 



Ilham Ramadan Siregar, Asrul Hamid, Raja Ritonga, Muhammad Irsan Barus, Andri Muda Nst,  

Zuhdi Hsb 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 46 

syair. Produktivitasnya yang luar biasa menjadikannya seorang penulis yang 

prolifik dan penceramah yang populer.10 

Selama lebih dari 29 tahun dalam dunia dakwah, ceramah-ceramahnya 

telah tersebar luas dalam bentuk kaset yang beredar di berbagai masjid, 

yayasan, universitas, dan sekolah di berbagai belahan dunia. Hingga kini, lebih 

dari 1.000 kaset ceramah agama, kuliah, serta kumpulan puisi dan syairnya 

telah dipublikasikan. Karya-karyanya yang mencapai lebih dari 70 judul juga 

telah diterjemahkan ke dalam berbagai bahasa. Keberaniannya dalam 

menyuarakan kebenaran pernah membuatnya merasakan jeruji besi 

pemerintahan Al-Sa’ūd. Ia bersama ulama muda lainnya secara terbuka 

menentang kehadiran pasukan Amerika Serikat di Arab Saudi atas undangan 

pemerintah setempat. Selain itu, ‘Ā`iḍ al-Qarnī dikenal sebagai tokoh 

pembaruan di Arab Saudi yang berusaha membangun pendekatan dengan 

berbagai aliran pemikiran Islam. Tulisannya yang diterbitkan setiap pekan di 

harian Asharq al-Awsaṭ selalu dinantikan oleh para pembaca dan turut 

meningkatkan oplah surat kabar yang awalnya diterbitkan di London.11 

‘Ā`iḍ al-Qarnī pernah dipenjara karena kritiknya terhadap pemerintah 

Saudi dan saat berada di balik jeruji besi, ‘Ā`iḍ al-Qarnī memilih untuk tetap 

menulis. “Saya masuk penjara karena menulis 50 bait qaṣīdah (puisi) yang 

dianggap memiliki pengaruh politik,” ujarnya. Di dalam penjara, ia tetap 

produktif menulis, dan sekitar 100 halaman pertama dari salah satu karyanya 

lahir di sana. Setelah keluar dari penjara, ia melanjutkan tulisannya dengan 

merujuk pada 300 buku referensi. Dari proses tersebut, lahirlah karya 

fenomenalnya, La Taḥzan, yang kemudian menjadi buku terlaris dan 

diterbitkan oleh puluhan penerbit dengan angka penjualan yang luar biasa. 

Buku ini telah diterjemahkan ke dalam 29 bahasa dunia dan di Arab Saudi 

sendiri telah dicetak lebih dari 1,5 juta eksemplar. Di Indonesia, buku ini juga 

sempat menjadi buku terlaris.12 

Keunggulan buku Lā Taḥzan terletak pada bahasannya yang fokus, 

penuh hikmah, serta mengajak pembaca untuk merenung sebelum beralih ke 

bahasan berikutnya. Dalam buku ini, ‘Ā`iḍ al-Qarnī mengajak pembaca untuk 

tidak menyesali kehidupan, tidak menentang takdir, serta menerima dalil-dalil 

dalam Alquran dan Sunnah. Dalam kunjungannya ke Indonesia, ‘Ā`iḍ al-Qarnī 

sempat bertemu dengan sejumlah tokoh nasional dan mengunjungi beberapa 

tempat. Dalam sebuah wawancara, ia menjelaskan alasan pemilihan judul Lā 

 
10 A. Saepudin, Makhluk Gaib Dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir Al-Muyassar Karya 

’Aidh Bin Abdullah Al-Qarni) (repository.uinbanten.ac.id, 2022), 

http://repository.uinbanten.ac.id/10351/. 
11 A. Gumelar, Surga dan Neraka dalam Al-Quran (Studi Tafsir Al-Muyassar Karya 

’Aidh Bin Abdullah Al-Qarni) (repository.uinbanten.ac.id, 2022), 

http://repository.uinbanten.ac.id/id/eprint/9605. 
12 R. B. Alfina, Analisis Pesan Dakwah Dalam Buku La Tahzan Karya Aidh Al-Qarni 

(repository.metrouniv.ac.id, 2023), http://repository.metrouniv.ac.id/id/eprint/9231/. 



  
Metodologi Kritik Hadis ‘Ā̀iḍ al-Qarnī: Telaah Normatif dan Kontekstual terhadap Karya-karyanya 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 47 

Taḥzan, yaitu berdasarkan ayat al-Qur’an, “Lā taḥzan wa lā takhaf” 

(Janganlah bersedih dan janganlah takut).13 Ayat ini disampaikan Allah kepada 

Nabi Muhammad Saw. saat bersama Abū Bakar al-Ṣiddīq di Gua Thur 

sebelum hijrah ke Madinah.14 Selain itu, ia menekankan bahwa kesedihan 

adalah bagian dari fitrah manusia, baik Muslim maupun non-Muslim, sehingga 

diperlukan cara untuk mengatasinya. 

 

Karya-Karya ‘Ā`iḍ al-Qarnī 

‘Ā`iḍ al-Qarnī adalah seorang ulama dan pemikir terkemuka yang telah 

menghasilkan banyak karya intelektual. Sebagian besar karyanya berbentuk 

prosa dengan tema sastra dan motivasi, serta memuat syair-syair Arab klasik 

sebagai inspirasi bagi umat Islam. Beliau menulis buku kajian tentang Hadis, 

Tafsir, Fiqih, sejarah, dan Sastra. Adapun karyanya yang paling monumental 

adalah buku yang berjudul Lā Taḥzan, sebuah buku yang mengandung 

pembahasan tentang aspek kehidupan manusia dengan tujuan mengantarkan 

manusia kepada cita-cita dan kebahagiaan.15 Dalam bidang tafsir, ia menyusun 

kitab Tafsīr al-Muyassar yang terdiri dari empat jilid. Tafsir ini ditulis dengan 

bahasa yang mudah dipahami dan telah diterjemahkan ke dalam bahasa 

Indonesia dengan penjelasan yang rinci.  

Adapun karya-karya beliau diantaranya adalah: Al-Islām wa Qaḍāyā 

al-‘Aṣr; Taj al-Madā’iḥī; Salāthuna Sabāban li al-Sa’ādah; Durūs al-Masjid 

fī Ramaḍān; Fa’lam Annahu Lā ilāha Illa Allāh; Mujtama’ al-Masal; Warada 

al-Muslim wa al-Muslimāt; Fiqh al-Daylī; Nuniyāt al-Qarnī; Al-Mu’jizāt al-

Khalīdah; Iqra’ bi Ism Rabbika; Tuḥfa al-Nabawiyyah; Mamlakāt; al-Bayān; 

Kharitāt al-Ṭarīq; Syakhṣiyāt min al-Qur`ān al-Karīm; Ḥattā Takūna as’ad al-

Nās; Siyāt al-Qulūb; Fātiyah Āmanū bi Rabbihim; Hakadhā Qāla lanā al-

Mu’allim; Walākinna Kūnu Rabbāniyyīn; Min Muwaḥḥidi ilā al-Mulḥidi; 

Imbaraturu al-Su’arā’; Waḥyu al-Dhākirah; Ilā Alladhīna Ashrafū ‘ala 

Anfusihim; Turjamān al-Sunnah; Hadā’iq Dhāt Bahjāt; Al-‘Uzmah; 

LāTaḥzan; Fiqhiyāt; Qasā`id Qātalat Asḥābihā; Ḍahāyā al-Ḥubb; Wa Jā’at 

Sakrāt al-Mawt bi al-Haqqī; Maqāmāt al-Qarnī; Aḥfiẓ Allāh Yaḥfaẓuka; Al-

Tafsīr al-Muyassar; ‘Alā SaḥīIbn Taymiyah; As’adu al-Mar’ah Fi al-‘Ālam; 

‘Āshiqu; Zāda man lā Zāda Lahū; Ibtasim; dan karya lainnya. 

 

Metode dan Pemikiran Hadis ‘Ā`iḍ al-Qarnī 

‘Ā`iḍ al-Qarnī merupakan salah satu ulama dan pemikir Islam 

kontemporer yang memberikan kontribusi signifikan dalam kajian hadis 

melalui metode yang memadukan kritik metodologis, analisis linguistik, dan 

 
13 Sufian Suri and Andri Nirwana AN, Konstruksi Metode Tafsir Ijmali: Kajian 

Terhadap Kitab At-Tafsir Al-Muyassar Karya ’Aidh Al-Qarni, 32. 
14 Patmawati and Fitri Sukmawati, Sejarah Dakwah Pada Masa Abu Bakar, Al-

Hikmah 9, no. 1 (2015): 1–17, https://doi.org/10.24260/al-hikmah.v9i1.84. 
15 A. Al-Qarni, Tersenyumlah (Jakarta: Pustaka Inti, 2005). 



Ilham Ramadan Siregar, Asrul Hamid, Raja Ritonga, Muhammad Irsan Barus, Andri Muda Nst,  

Zuhdi Hsb 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 48 

relevansi kontekstual. Berbeda dengan sebagian ulama klasik seperti al-Shāfi‘i 

atau al-Khātib al-Baghdādī yang menekankan ketelitian sanad sebagai 

indikator utama ke-ṣaḥīḥ-an, al-Qarnī memperluas kriteria tersebut dengan 

mempertimbangkan maqāṣid al-sharī’ah (tujuan hukum Islam) dan realitas 

sosial kontemporer. Misalnya, dalam Wa Jā’at Sakrāt al-Mawt ia mengkritik 

penempatan hadis tertentu oleh Imam al-Bukhārī dalam bab yang menurutnya 

kurang sesuai dengan konteks tematik, seraya menegaskan bahwa penilaian 

sanad harus selalu diiringi dengan relevansi matan terhadap kebutuhan umat. 

Pendekatan ini selaras dengan metode hermeneutik, di mana al-Qarnī tidak 

hanya membaca teks hadis secara literal, tetapi juga menelusuri latar sejarah 

turunnya hadis (asbāb al-wurūd), kondisi sosial penerima hadis, serta hikmah 

hukum yang terkandung di dalamnya.16 

Selain itu, al-Qarnī menempatkan amal sahabat sebagai ḥujjah yang 

kuat dalam penetapan hukum, sejalan dengan sebagian pandangan ulama 

klasik, namun ia menekankan bahwa praktik tersebut harus diinterpretasikan 

kembali sesuai maqāṣid agar tidak kehilangan relevansi. Dalam La Tahzan ia 

menyebut bahwa “amal sahabat adalah cermin penerapan praktis sunnah yang 

harus dihidupkan kembali sesuai tuntutan zaman.” Perbandingan dengan tokoh 

kontemporer seperti Muṣṭafā al-A‘ẓamī menunjukkan bahwa meskipun 

keduanya sama-sama mengapresiasi otoritas sanad, al-Qarnī lebih terbuka 

terhadap reinterpretasi matan untuk menjawab tantangan modernitas.17 

Dalam aspek linguistik, ia menelaah hadis melalui analisis bahasa Arab 

klasik, memperhatikan akar kata, konteks gramatikal, dan makna semantik 

dalam penggunaannya di masa Nabi. Hal ini terlihat dalam al-Ḥikmah fī al-

Ḥadīth ketika ia membedakan makna kata fitnah dalam hadis antara makna 

umum dan makna khusus yang terkait situasi politik tertentu.18 Pendekatan 

integratif ini memperlihatkan keseimbangan antara kesetiaan pada teks dan 

keterbukaan terhadap pembaruan metodologis. Dengan demikian, pemikiran 

hadis ‘Ā`iḍ al-Qarnī dapat dipandang sebagai upaya menghubungkan tradisi 

dan inovasi, yang tidak hanya mengandalkan deskripsi, tetapi juga 

menawarkan evaluasi kritis terhadap warisan metodologi hadis, sekaligus 

memperkaya khazanah studi hadis kontemporer. 

Kritik Metodologis terhadap Klasifikasi dan Standar Ke-ṣaḥīḥ-an Hadis 

‘Ā`iḍ al-Qarnī merupakan salah satu ulama dan pemikir Islam 

kontemporer yang berkontribusi penting dalam kajian hadis dengan metode 

dan pendekatan yang kritis, kontekstual, dan tetap memperhatikan aspek 

kebahasaan. Pendekatan ini bersifat komprehensif karena memadukan kritik 

metodologis terhadap tradisi hadis dengan relevansi kontekstual penerapannya 

 
16 A. Al-Qarnī, Wa Jā’at Sakrāt al-Mawt (Jakarta: Dār Ibn Ḥazm, 2008), 157. 
17 A. Al-Qarni, La Tahzan (Qishi Press, 2012), 421. 
18 A. Al–Qarnī, Al-Ḥikmah fī Al-Ḥadīth (Kairo: Maktabah al-Sunnah, 2010), 89. 



  
Metodologi Kritik Hadis ‘Ā̀iḍ al-Qarnī: Telaah Normatif dan Kontekstual terhadap Karya-karyanya 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 49 

di masyarakat modern. Ia mengkaji metodologi ulama hadis klasik secara 

kritis, termasuk karya monumental Imam al-Bukhārī, terutama dalam aspek 

klasifikasi dan standar ke-ṣaḥīḥ-an hadis, dengan mempertimbangkan 

perkembangan ilmu hadis kontemporer. 

Dalam buku Drama Kematian, misalnya, al-Qarnī menegaskan bahwa 

“Tidak setiap hadis dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dapat langsung diamalkan secara 

literal tanpa memahami situasi sosial dan tujuan hukum yang melatarinya; 

karena sebagian hadis meski Ṣaḥīḥ sanadnya, konteks penerapannya 

memerlukan pertimbangan maqāṣid”.19 Pernyataan ini menunjukkan bahwa ia 

tidak mempersoalkan otentisitas sanad yang telah dijaga oleh al-Bukhārī, 

tetapi menekankan pentingnya membaca hadis melalui lensa maqāṣid al-

sharī’ah. 

Selanjutnya, dalam buku Memahami Semangat Zaman, ‘Ā`iḍ al-Qarnī 

menyatakan bahwa: “Imam al-Bukhārī telah menegakkan standar yang tinggi 

dalam sanad, tetapi generasi kita memerlukan tambahan kriteria: kesesuaian 

dengan maslahat umat dan nilai-nilai syariah yang lebih luas”.20 Dengan 

demikian, kritik al-Qarnī tidak bersifat dekonstruktif, melainkan konstruktif, 

yakni memperluas indikator validitas hadis hingga mencakup dimensi 

maslahat dan tujuan syariat. 

Dalam al-Misk wa al-Anbar fī Khuṭab al-Minbar, ia kembali 

menegaskan sikap moderat terhadap otoritas klasik dengan mengatakan: 

“Menyucikan sanad tanpa menimbang realitas bisa menjadikan umat terjebak 

pada formalitas; sedangkan Imam al-Bukhārī sendiri hidup dalam ijtihad, 

bukan sekadar penghafalan sanad “.21 Ungkapan ini menggambarkan bahwa 

bagi al-Qarnī, mengikuti metode al-Bukhārī bukan berarti membekukan 

ijtihād, melainkan meneladani semangat kritis dan dinamisnya. Pendekatan ini 

juga mengintegrasikan analisis kebahasaan yang mendalam. Al-Qarnī 

menelaah makna kata-kata hadis berdasarkan bahasa Arab klasik dan 

penggunaannya dalam syariat, sehingga interpretasi yang dihasilkan tidak 

hanya akurat secara linguistik tetapi juga relevan secara kontekstual. Ia 

menempatkan amal sahabat sebagai indikator kuat dalam penetapan hukum, 

menjadikannya bukti otoritatif dalam memahami dan mengamalkan hadis. 

‘Ā`iḍ al-Qarnī, dalam beberapa karyanya, mempertanyakan alasan para 

ulama hadis dalam melakukan pembagian dan klasifikasi hadis ke dalam 

beberapa bab dan tema dalam kitab-kitab mereka. Ia menegaskan bahwa tidak 

terdapat konsensus di kalangan ulama mengenai prinsip pasti yang digunakan 

 
19 A. Al-Qarni, Drama Kematian: Persiapan Menyongsong Akhirat (Jakarta: Serambi 

Ilmu Semesta, 2002), 89. 
20 A. Al Qarni, Memahami Semagat Zaman (Jakarta: PT. Serambi Ilmu, 2006), 120. 
21 A. Al–Qarnī, Al-Misk wa Al-Anbar fī Khutābi al-Minbar (Riyadh: Maktabah al-

Ubaykan, 2002), 472. 



Ilham Ramadan Siregar, Asrul Hamid, Raja Ritonga, Muhammad Irsan Barus, Andri Muda Nst,  

Zuhdi Hsb 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 50 

dalam penempatan hadis pada bab tertentu.22 Pandangan ini mencerminkan 

pendekatan analitis terhadap metode penyusunan hadis dalam kitab-kitab hadis 

yang mu‘tabar. Dalam karyanya Wa Jā’at Sakrāt al-Mawt, ‘Ā`iḍ al-Qarnī 

mengemukakan kritik terhadap metode Imam al-Bukhārī dalam penempatan 

hadis di Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Ia menyoroti cara al-Bukhārī mengorganisasikan 

hadis serta menganalisis relevansi tematiknya.23 Menurutnya, metode 

penyusunan bab dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī masih menjadi perdebatan di 

kalangan ulama; tidak ada satu prinsip yang dapat dianggap sebagai kebenaran 

mutlak. 

Sebagai contoh, ia mengulas Bab al-Sufuf ‘Alā al-Janā`iz dan 

mempertanyakan maksud pemilihan judul tersebut: apakah terkait keutamaan 

dan pahala mengatur saf, atau sebagai perintah kesempurnaan ibadah.24 Untuk 

menjelaskan lebih lanjut, ia merujuk pada pendapat Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, 

yang menafsirkan bahwa Imam al-Bukhārī mungkin mengacu pada perkataan 

‘Atha’ dalam riwayat yang menyatakan, "Ketika ditanya, apakah kita perlu 

membuat saf atas orang yang meninggal?" ‘Aṭa’ menjawab, "Tidak, cukup 

dengan memohon ampunan dan mendoakannya." Riwayat ini juga dicatat oleh 

‘Abd al-Razzāq dalam kitabnya. Pendekatan yang digunakan ‘Ā`iḍ al-Qarnī 

dalam analisis ini menunjukkan bahwa ia tidak hanya berfokus pada 

pemahaman literal Hadis, tetapi juga mempertimbangkan aspek historis dan 

perbedaan interpretasi di kalangan ulama.  

‘Ā`iḍ al-Qarnī juga mengkritisi kemungkinan adanya hadis dalam kitab 

hadis induk seperti kitab Ṣaḥīḥain yaitu Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dan Muslim yang 

tidak sepenuhnya memenuhi kriteria ketat yang mereka tetapkan. Dalam 

analisisnya terhadap metodologi ulama hadis kita mengambil contoh metode 

yang digunakan oleh Imam al-Bukhārī, ‘Ā`iḍ al-Qarnī mengajukan sebuah 

pertanyaan kritis mengenai konsistensi standar ke-ṣaḥīḥ-an yang diterapkan 

oleh Imam Al-Bukhārī dalam kitab Ṣaḥīḥnya. ‘Ā`iḍ al-Qarnī berpendapat 

bahwa terdapat indikasi bahwa al-Bukhārī dalam beberapa kasus merujuk 

kepada Hadis yang tidak sepenuhnya memenuhi kriteria ketat yang ia 

tetapkan.25 Salah satu contohnya adalah ketika al-Bukhārī memasukkan Hadis 

yang diriwayatkan oleh Mālik ibn Hubayrah secara marfu’. Adapun lafaz 

Hadisnya adalah sebagai berikut: 

دِ بْنِ إِسْحَقَ عَ  ثَ نَا عَبْدُ اللََِّّ بْنُ الْمُبَارَكِ وَيوُنُسُ بْنُ بكَُيٍْْ عَنْ مَُُمَّ ثَ نَا أبَوُ كُرَيْبٍ حَدَّ نْ يزَيِدَ بْنِ حَدَّ
قاَلَ  الْيَ زَنِيِ  اللََِّّ  عَبْدِ  بْنِ  مَرْثَدِ  عَنْ  حَبِيبٍ  فَ تَ قَالَّ  أَبِ  جَنَازةٍَ  عَلَى  صَلَّى  إِذَا  هُبَيْْةََ  بْنُ  مَالِكُ  كَانَ 

 
22 A. Al-Qarni, Tersemyumlah, Terj. Ayip Faishol dan Zainal Abidin (Jakarta: 

Pustaka Azzam, 2004), 7. 
23 A. Al-Qarnī, Wa Jā’at Sakrāt al-Mawt, 89. 
24 A. Al-Qarnī, Wa Jā’at Sakrāt al-Mawt, 90. 
25 A. Al-Qarnī, Cahaya Zaman (Jakarta: Al-Qalam, 2006). 



  
Metodologi Kritik Hadis ‘Ā̀iḍ al-Qarnī: Telaah Normatif dan Kontekstual terhadap Karya-karyanya 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 51 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ صَ  هَا جَزَّأَهُمْ ثَلََثةََ أَجْزاَءٍ ثَُُّ قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ لَّى عَلَيْهِ ثَلََثةَُ  النَّاسَ عَلَي ْ
 صُفُوفٍ فَ قَدْ أوَْجَبَ 

Artinya: “Telah memceritakan kepada kami Abū Kurayb telah meceritakan kepada 

kami ‘Abdullāh ibn al-Mubārak dan Yūnūs ibn Bakr dari Muḥammad ibn Iṣḥāq dari 

Yazīd ibn Abī Ḥabīb Dari Marshad ibn ‘Abdillāh al-Yazannī berkata ia adalah Mālik 

ibn Hubayrah apabila menshalatkan Jenazah, maka ia berkata kepada Manusia dan 

membagi mereka menjadi 3 bagian kemudian dia berkata Rasulullah bersabda: 

“Siapa yang dishalati oleh orang-orang sebanyak tiga saf, maka ia pasti masuk 

surga.”26 

Hadis ini menimbulkan perdebatan di kalangan ulama karena status 

perawinya dan jalur periwayatannya. Hadis ini dinilai ḥasan oleh al-Tirmīdhī, 

dikeluarkan oleh Abū Dāwud, dan dinyatakan Ṣaḥīḥ oleh al-Ḥākim. Namun, 

klaim al-Ḥākim mengenai ke-ṣaḥīḥ-an hadis ini perlu dikaji ulang secara kritis, 

terutama karena dalam jalur sanad-nya terdapat Muḥammad ibn Iṣḥāq. 

Meskipun Muḥammad ibn Iṣḥāq dikenal sebagai perawi yang memiliki 

keunggulan dalam bidang maghāzī (sejarah peperangan Nabi),27 status 

kredibilitasnya dalam periwayatan Hadis diperdebatkan oleh para ulama. 

Sebagian besar ahli Hadis, seperti Yaḥyā ibn Ma’īn dan Aḥmad ibn Hanbal, 

menganggapnya sebagai perawi yang mudallis (perawi yang kadang-kadang 

menyembunyikan kelemahan sanad) dan bahkan mukhtaliṭ (perawi yang 

mengalami perubahan daya ingat di akhir hayatnya). Oleh karena itu, 

pandangan al-Hakim yang menilai hadis ini sebagai Ṣaḥīḥ perlu diuji dengan 

metode kritik sanad yang lebih ketat. Dalam ilmu Hadis, status seorang perawi 

dapat mempengaruhi tingkat keabsahan suatu riwayat, sehingga keberadaan 

Muhammad ibn Ishaq dalam sanad ini menjadi alasan kuat bagi sebagian 

ulama untuk meragukan ke-ṣaḥīḥ-an hadis tersebut.28 

 

Pendekatan Hermeneutik dan Kontekstualisasi Matan 

‘Ā`iḍ al-Qarnī, dalam menjelaskan suatu hadis, tidak hanya berfokus 

pada pemahaman tekstual, tetapi juga mempertimbangkan aspek historis dan 

berbagai interpretasi ulama. Pendekatan yang digunakannya menggabungkan 

analisis teks dan analisis konteks, sehingga pemaknaan hadis tidak berhenti 

pada makna zahir, tetapi juga mempertimbangkan faktor historis, sosial, serta 

tujuan hukum Islam (Maqāṣid al-Sharī’ah). Metode ini sejalan dengan tradisi 

ulama klasik seperti al-Shāṭibī dalam al-Muwāfaqāt, namun diperluas oleh al-

Qarnī untuk menjawab tantangan kontemporer umat Islam. Dalam kerangka 

ini, ia mengembangkan pendekatan penafsiran hadis yang menggabungkan 

dimensi linguistik, historis, dan maqāṣidī. Dengan demikian, makna hadis 

 
26 Al-Turmūdhī, Sunan Al-Turmūdhī (Riyadh: Maktabah al-Ma’arif, 1987). 
27 Dasmun, Studi Al-Quran Dan Al-Hadits (Pendekatan Historis dan Filologi), 

Risalah 1, no. 1 (2015): 85–94. 
28 A. Al-Qarni, Drama Kematian: Persiapan Menyongsong Akhirat, 90. 



Ilham Ramadan Siregar, Asrul Hamid, Raja Ritonga, Muhammad Irsan Barus, Andri Muda Nst,  

Zuhdi Hsb 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 52 

tidak hanya dipahami secara literal, tetapi juga relevan dengan kebutuhan 

zaman. 

Dalam al-Ḥikmah fī al-Ḥadīth, misalnya, ia menafsirkan hadis tentang 

jihad dengan merujuk pada asbāb al-wurūd, yaitu latar kemunculan hadis pada 

masa Nabi saw yang berada dalam kondisi ancaman militer nyata. Ia 

menegaskan:“Jihad pada zaman kita tidak terbatas pada peperangan, 

melainkan mencakup perjuangan melawan hawa nafsu, membangun umat, dan 

menegakkan keadilan”.29 Melalui analisis istilah kunci seperti jihād, al-Qarnī 

menegaskan bahwa jihad bukan hanya al-Qitāl (perang fisik), tetapi juga al-

mujāhadah (perjuangan) dalam makna spiritual, sosial, dan peradaban. ia 

membandingkan konteks awal hadis dengan realitas modern, dan menekankan 

perlunya adaptasi kontekstual. Hal ini tercermin dalam pernyataannya:”zaman 

kita membutuhkan para mujahid dengan pena, pemikiran, dan dakwah, bukan 

dengan pedang dan tombak.30 Sementara dalam al-Misk wa al-‘Anbar fī 

Khuṭāb al-Minbar, ia menegaskan dimensi damai jihad al-Qarnī 

memperingatkan bahwa menjadikan jihad sebagai perang literal sepanjang 

zaman berarti mendzolimi teks Hadis dan umat Islam: “siapa yang 

menafsirkan jihad di setiap zaman sebagai perang, maka ia telah menzhalimi 

teks dan menzhalimi umat.31 

Ketika dilakukan analisis dapat ditemukan bahwa metode hermeneutik 

yang digunakannya melibatkan tiga langkah utama: Pertama, mengkaji makna 

kata kunci hadis berdasarkan bahasa Arab klasik dan konteks retoriknya. 

Kedua, mengaitkan hadis dengan kondisi sosial-politik masa Nabi Saw., 

termasuk dinamika internal umat dan ancaman eksternal. Ketiga, menilai 

kesesuaian makna dengan tujuan-tujuan syariah seperti perlindungan jiwa (hifẓ 

al-nafs), perlindungan akal (hifẓ al-‘aql), dan penyebaran kebaikan (nashr al-

khayr). 

Dibandingkan dengan al-Albānī yang cenderung mempertahankan 

makna literal selama sanad hadis Ṣaḥīḥ, pendekatan al-Qarnī lebih dekat 

dengan kerangka Yūsuf al-Qaraḍāwī yang menekankan fiqh al-Wāqi‘, namun 

tetap menjaga fondasi linguistik dan validitas sanad. Misalnya, ia menafsirkan 

hadis jihad tidak semata dari aspek fiqh klasik yang menekankan perang (al-

Qitāl), tetapi juga dalam kerangka perjuangan non-kekerasan seperti 

pendidikan, pembangunan, dan dakwah. Pendekatan ini menunjukkan upaya 

al-Qarnī untuk mengadaptasi makna hadis tanpa mengubah substansi ajaran, 

sebuah prinsip yang juga diakui oleh Yūsuf al-Qaraḍāwī ketika membahas 

 
29 A. Al–Qarnī, Al-Ḥikmah fī Al-Ḥadīth, 102. 
30 A. Al–Qarnī, Al-Ḥikmah fī Al-Ḥadīth, 110; A. Al-Qarni, Memahami Semagat 

Zaman, 120. 
31 A. Al–Qarnī, Al-Misk wa Al-Anbar fī Khutābi Al-Minbar, 143. 



  
Metodologi Kritik Hadis ‘Ā̀iḍ al-Qarnī: Telaah Normatif dan Kontekstual terhadap Karya-karyanya 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 53 

fleksibilitas maqāṣid dalam bukunya al-Saḥwah al-Islāmiyyah.32 Namun, al-

Qarnī tidak selalu konsisten dalam menyajikan hadis sesuai standar kritik 

sanad klasik. Dalam beberapa karyanya, ia mengutip hadis tanpa 

mencantumkan sanad lengkap, sumber rujukan, atau status ke-ṣaḥīḥan-nya, 

serta tidak memberikan penjelasan terkait status ke-ṣaḥīḥan-nya. Contohnya 

terlihat dalam pembahasannya terkait hadis yang menjelaskan tentang amanah 

menjelang hari kiamat: 

اعَةَ قاَلَ كَيْفَ إِضَاعَتُ هَا يََ رَسُولَ اللََِّّ قاَلَ إِذَا  أسُْنِدَ الْْمَْرُ إِلََ غَيِْْ اِذَا ضُييِعَتْ الَْْمَانةَُ فاَنْ تَظِرْ السَّ
اعَةَ    أهَْلِهِ فاَنْ تَظِرْ السَّ

Artinya: Dari Abū Hurayrah, ia menyatakan bahwa Rasūlullah Saw., bersabda: 

"Apabila amanat disia-siakan, maka tunggulah kehancuran." Seorang sahabat lalu 

bertanya, "Wahai Rasūlullāh, bagaimana maksud amanat disia-siakan?" Beliau 

menjawab, "Jika suatu urusan diserahkan kepada yang bukan ahlinya, maka 

tunggulah kehancuran itu.33 

 

Dalam Mafāhim Yanbaghī ‘an Tusaḥḥah, Ia menjelaskan tentang salah 

satu keagungan Rasulullah Saw., terletak pada kemampuannya menempatkan 

setiap sahabat sesuai dengan keahlian, bakat, dan kesiapan mereka.34 Misalnya, 

‘Ali bin Abī Ṭālib dipercayakan dalam bidang kehakiman, Mu‘ādh bin Jabal 

dalam keilmuan, Ubay bin Ka‘b dalam al-Qur’an, Zayd bin Thābit dalam ilmu 

farā`id, Khālid bin Wālid dalam strategi jihad, Ḥasan bin ‘Alī dalam persoalan 

hukum syar‘i, serta Qays bin Thābit dalam orasi. ‘Ā`iḍ al-Qarnī juga 

menegaskan bahwa setiap manusia diciptakan dengan bakat tertentu yang 

mengarahkannya untuk menjalankan tugas dan peran yang sesuai dengan 

potensinya. Meskipun penjelasan tersebut mencerminkan pemahaman 

kontekstual yang mendalam, ‘Ā`iḍ al-Qarnī kurang memberikan perhatian 

yang memadai terhadap analisis kritik sanad secara komprehensif serta 

perbandingan jalur periwayatan hadis. Padahal, kedua aspek tersebut 

merupakan komponen krusial dalam ilmu hadis yang secara konsisten 

diutamakan oleh para ulama klasik, terutama oleh Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī. 

Dalam karyanya yang monumental, Fatḥ al-Bārī, Ibn Ḥajar menegaskan 

pentingnya kajian sanad dan matan untuk memastikan otoritas dan validitas 

suatu teks hadis secara ilmiah dan metodologis.35  

Demikian pula ketika ‘Ā`iḍ al-Qarnī menerangkan hadis yang 

menerangkan tentang fitnah wanita: 

 
32 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Al-Saḥwah Al-Islāmiyyah (Kairo: Dār al- Kitab al-Arabi, 

1999), 45-46. 
33 Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, Hadis No. 6496 
34 A. Al Qarnī, Mafāhīm Yanbaghī 'an Tuṣaḥḥaḥ (Riyadh: Dār al-Salām, 2010), 215-

216 
35 Ibn Ḥajar Al-‘Asqalānī, Fatḥ Al-Bārī bi Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (Beirut: Dār al-

Fikr, 1997), Jilid 13, 58. 



Ilham Ramadan Siregar, Asrul Hamid, Raja Ritonga, Muhammad Irsan Barus, Andri Muda Nst,  

Zuhdi Hsb 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 54 

 ما تركتُ بعدي فتنةً أَضَرَّ على الرجالِ من النساءِ 
Artinya: Sepeninggalku tidak ada fitnah yang paling berbahaya bagi kaum laki-laki 

selain Wanita.36 

 

‘Ā`iḍ al-Qarnī menjelaskan tentang hadis ini dalam karyanya al-Misk 

wa al-‘Anbar fī Khuṭāb al-Minbar menegaskan pentingnya menjaga 

pandangan dan membatasi interaksi yang tidak perlu dengan wanita yang 

bukan mahram, sebagai upaya pencegahan terhadap fitnah. Ia menekankan 

kaidah Dar’ al-Mafāsid awla min Jalb al-Maṣāliḥ yang berarti mencegah 

kerusakan harus didahulukan daripada mengejar kemaslahatan.37 Dalam 

konteks ini, fitnah wanita dipandang sebagai ancaman serius yang dapat 

menimpa siapa saja, bahkan orang yang telah berusia lanjut sekalipun. ‘Ā`iḍ 

al-Qarnī mengingatkan bahwa godaan wanita merupakan salah satu faktor 

utama yang menyebabkan kejatuhan orang-orang besar, termasuk kasus-kasus 

tragis di mana seseorang tega membunuh temannya sendiri demi 

memperebutkan seorang wanita, bahkan ada yang sampai meninggalkan Islam 

dan berpindah ke agama lain akibat pengaruh fitnah tersebut. 

Meskipun demikian, ‘Ā`iḍ al-Qarnī tidak membahas secara mendalam 

perbedaan interpretasi ulama klasik terkait makna fitnah dalam hadis tersebut. 

Sebagai contoh, Imām al-Nawāwī dalam Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim menafsirkan 

fitnah bukan semata-mata sebagai godaan seksual, melainkan sebagai ujian 

keimanan yang lebih luas.38 Oleh karena itu, penafsiran ‘Ā`iḍ al-Qarnī lebih 

menekankan aspek pencegahan dan pengendalian diri secara praktis, tanpa 

mengupas spektrum pemahaman klasik yang lebih kaya dan beragam. Hal ini 

menunjukkan kebutuhan untuk memperkuat kajian dengan menyertakan 

berbagai sudut pandang ulama guna memberikan pemahaman yang lebih 

komprehensif dan kontekstual terhadap hadis tersebut. 

Kekuatan al-Qarnī terletak pada kemampuannya menghubungkan teks 

hadis dengan realitas sosial modern, tetapi keterbatasannya adalah kurangnya 

konsistensi dalam verifikasi sanad dan status hadis. Dibandingkan dengan 

tokoh seperti al-Albani yang ketat dalam takhrīj hadis, al-Qarnī lebih longgar 

dalam penyajian sumber, sehingga bagi pembaca akademik, penjelasannya 

memerlukan verifikasi tambahan. Dengan demikian, kontribusi al-Qarnī dalam 

studi hadis terletak pada pengayaan makna kontekstual dan penerapan prinsip 

maqashid al-Syari’ah dalam tafsir hadis. Namun, dari sudut pandang 

metodologi kritik hadis, karyanya tetap membutuhkan penguatan pada aspek 

klasifikasi keṢaḥīḥan dan perbandingan interpretasi lintas tokoh. Pendekatan 

 
36 Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, Hadis No. 5096. 
37 A. Al–Qarnī, Al-Misk wa Al-Anbar fī Khutābi Al-Minbar,143. 
38 Al-Nawāwī, Al-Minhāj Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim bin Al-Ḥajjaj, Taḥqīq Al-Shaykh 

Khalīl Ma’mun Shaykha (Beirut: Dār Al-Ma’rifah, 1996), Jilid 17, 148. 



  
Metodologi Kritik Hadis ‘Ā̀iḍ al-Qarnī: Telaah Normatif dan Kontekstual terhadap Karya-karyanya 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 55 

ini jika dikombinasikan dengan disiplin kritik sanad klasik dapat memperluas 

wacana hadis yang relevan, kritis, dan aplikatif bagi umat Islam kontemporer. 

 

Otoritas Amal Sahabat sebagai Ḥujjah Praktis 

Dalam kajian ilmu hadis dan fiqh, amal perbuatan para sahabat Nabi 

Muhammad saw sering dianggap sebagai sumber hukum dan praktik yang 

sangat penting untuk memahami dan mengamalkan sunnah secara aplikatif. 

‘Ā`iḍ al-Qarnī menegaskan bahwa amal sahabat merupakan “ḥujjah praktis” 

atau bukti empiris yang menunjukkan bagaimana ajaran Nabi 

diimplementasikan secara nyata oleh generasi terdekatnya. Melalui 

pernyataannya dalam buku La Tahzan sebagai berikut: “Amal sahabat adalah 

jembatan antara teks dan realitas”39 Dari pernyataannya tersebut dapat 

dipahami bahwa al-Qarnī menegaskan bahwa amal sahabat bukan sekadar 

dokumentasi sejarah, melainkan berfungsi sebagai penghubung vital antara 

teks hadis yang normatif dan literal dengan realitas sosial-budaya yang terus 

berubah. Dengan demikian, amal sahabat merepresentasikan contoh konkret 

penerjemahan sunnah ke dalam tindakan nyata yang relevan bagi umat Islam 

sepanjang zaman. 

Namun, al-Qarnī juga menekankan pentingnya reinterpretasi amal 

sahabat agar tetap sesuai dengan perkembangan zaman dan kebutuhan umat 

kontemporer. Pendekatan ini mencerminkan metodologi ijtihad yang dinamis, 

yang tidak terpaku pada literalitas teks, melainkan juga memperhatikan 

konteks sosial-kultural. Dengan demikian, amal sahabat berfungsi sebagai titik 

tolak yang kuat untuk menghubungkan prinsip-prinsip dasar Islam dengan 

praktik modern yang aplikatif. Pendekatan al-Qarnī ini sejalan dengan tradisi 

fiqh klasik yang mengakui amal sahabat sebagai sumber hukum kedua setelah 

Alquran dan Sunnah, terutama bila amal tersebut mendapat konsensus dan 

tidak bertentangan dengan nash. Namun, al-Qarnī memperluas cakupan fungsi 

tersebut dengan memasukkan konteks zaman modern sehingga memberi ruang 

bagi interpretasi adaptif tanpa mengabaikan otoritas tradisi. 

Dalam memahami hadis secara konkret, al-Qarnī memberikan 

perhatian khusus pada aspek fi‘liyyah (perbuatan) sahabat sebagai landasan 

hukum, terutama ketika tindakan tersebut selaras dengan sunnah Nabi Saw. 

Contohnya, dalam analisis hadis terkait pengaturan jumlah saf dalam shalat 

jenazah, al-Qarnī mengutip pendapat Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī yang 

mengkompilasi berbagai riwayat yang saling mendukung secara sanad 

maupun makna, seperti hadis riwayat Jabir tentang Rasulullah Saw. yang 

mengatur saf dalam menshalatkan jenazah. Hal ini menjadi bukti bahwa 

pengaturan saf adalah bagian dari sunnah Nabi yang diamalkan oleh para 

sahabat. 

 
39 A. Al-Qarni, La Tahzan, 421. 



Ilham Ramadan Siregar, Asrul Hamid, Raja Ritonga, Muhammad Irsan Barus, Andri Muda Nst,  

Zuhdi Hsb 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 56 

Lebih lanjut, al-Qarnī menyoroti riwayat tentang wafatnya anak Ibn 

‘Abbās, yang menunjukkan bahwa penyusunan saf saat menshalatkan jenazah 

bukan sekadar kebiasaan pribadi, melainkan berlandaskan ajaran Nabi. Dalam 

riwayat tersebut, Ibn ‘Abbās menegaskan pentingnya jumlah minimal empat 

puluh orang yang menshalatkan jenazah agar doa mereka dikabulkan oleh 

Allah. Hal ini menunjukkan aspek fi‘liyyah sahabat yang dijadikan hujjah, 

sejalan dengan metode istinbāṭ hukum yang melihat amal sahabat sebagai 

indikasi kuat keabsahan suatu amalan dalam Islam. 

‘Ā`iḍ al-Qarnī juga menyoroti adanya perbedaan pendapat di kalangan 

ulama yang tidak hanya bersifat perbedaan hukum fiqh semata, tetapi juga 

mencerminkan variasi metode istinbāṭ hukum dan pemahaman hadis yang 

menjadi dasar hukum tersebut. Sebagai contoh, dalam pembahasan salat 

jenazah ghaib, terdapat dua pandangan utama: pertama, mazhab Shāfi‘ī dan 

Hanbali memperbolehkan salat jenazah ghaib secara mutlak, baik jenazah 

berada di tempat jauh maupun dalam kondisi lain. Pendapat ini didasarkan 

pada hadis yang menyebutkan Rasulullah Saw. pernah menshalatkan al-

Najashī, penguasa Habasyah, meskipun beliau tidak berada di lokasi jenazah.40 

Kedua, mazhab Ḥanafī dan Mālikī cenderung melarang praktik tersebut 

dengan alasan kewajiban salat jenazah gugur jika sudah dilaksanakan oleh 

sebagian kaum Muslimin di tempat jenazah. Mereka berargumen bahwa salat 

yang dilakukan Rasulullah atas al-Najashī merupakan doa khusus 

penghormatan, bukan salat jenazah seperti biasanya.41 Selain itu, ada pula 

pandangan ulama yang memberikan syarat khusus, misalnya Ibn ‘Abd al-Barr 

yang membatasi pelaksanaan salat ghaib hanya pada hari wafat jenazah,42 dan 

Ibn Hibbān yang mengajukan pertimbangan arah geografis dalam 

pelaksanaannya.43 Pendapat Ibn Hibbān ini mendapat kritik dari Ibn Ḥajar al-

‘Asqalānī dalam Fatḥ al-Bārī, yang menyatakan bahwa argumen tersebut tidak 

memiliki dasar kuat dalam hadis maupun kaidah fikih yang mapan. Ibn Ḥajar 

menegaskan bahwa syarat seperti itu tidak ditemukan dalam riwayat Ṣaḥīḥ dan 

tidak sesuai dengan praktik Rasulullah.44 

Berdasarkan analisis terhadap berbagai pendapat ulama di atas, dapat 

disimpulkan bahwa perbedaan pandangan tidak hanya berkaitan dengan 

hukum fikih semata, melainkan juga berakar pada perbedaan metode istinbāṭ 

dan penafsiran hadis sebagai dasar utama penetapan hukum Islam. Pendekatan 

 
40 Muḥammad al-Nawāwī, Al-Majmu‘ Sharḥ al-Muhadhdhab (Beirut: Dār al-Fikr, 

1993), Juz 4, 225. 
41 Ibn Rushd, Bidāyat Al-Mujtahid wa Nihāyat al-Muqtaṣid (Beirut: Dār al-Kutub al-

Ilmiyah, 1997), Juz 2, 232. 
42 Ibn Abd al-Barr, Al-Tamhīd li Ma‘rifāt al-Ṣaḥīḥ min al-Ṣaḥīḥ (Beirut: Dār al-Kutub 

al-'Ilmiyah, 1997), Juz 7, 305. 
43 Ibn Ḥibban, Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān (Beirut: Dār al-Ma'rifah, 1983), 412. 
44 Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Fatḥ al-Bārī bi Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz 7, 427-428. 



  
Metodologi Kritik Hadis ‘Ā̀iḍ al-Qarnī: Telaah Normatif dan Kontekstual terhadap Karya-karyanya 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 57 

‘Ā`iḍ al-Qarnī memperlihatkan kompleksitas metodologis yang perlu 

dipahami secara menyeluruh dalam kajian hadis dan fiqh kontemporer. 

Kekuatan utama ‘Ā`iḍ al-Qarnī terletak pada kemampuannya 

mengaitkan teks hadis dengan dinamika sosial modern, sehingga 

menghasilkan pemaknaan yang kontekstual dan relevan terhadap tantangan 

zaman. Namun demikian, karya-karyanya menunjukkan keterbatasan berupa 

ketidak-konsistenan dalam verifikasi sanad dan status hadis. Jika 

dibandingkan dengan tokoh seperti al-Albani yang ketat dalam takhrīj al-

ḥadīth, ‘Ā`iḍ al-Qarnī relatif lebih longgar dalam penyajian sumber, sehingga 

bagi kalangan akademik, penjelasannya memerlukan verifikasi dan kajian 

lebih mendalam. Oleh karena itu, kontribusi ‘Ā`iḍ al-Qarnī dalam studi hadis 

terletak pada pengembangan tafsir yang mengintegrasikan prinsip maqāṣid al-

sharī’ah dengan pendekatan kontekstual yang adaptif. Namun, dari sudut 

pandang metodologi kritik hadis, karya-karyanya masih membutuhkan 

penguatan khususnya dalam aspek klasifikasi keṢaḥīḥan dan perbandingan 

interpretasi lintas tokoh. Pendekatan yang menggabungkan fleksibilitas 

interpretatif dengan disiplin kritik sanad klasik berpotensi memperluas wacana 

hadis yang tidak hanya relevan dan kritis, tetapi juga aplikatif bagi umat Islam 

masa kini. 

 

SIMPULAN  

Penelitian ini menemukan bahwa ‘Ā`iḍ al-Qarnī memberikan kritik 

yang signifikan terhadap metodologi klasik dalam studi hadis, khususnya 

terkait klasifikasi sanad dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī yang dianggapnya belum 

sepenuhnya sistematis dan kontekstual. Ia mengusulkan pendekatan integratif 

yang menggabungkan kritik sanad dan matan dengan penekanan pada maqāṣid 

al-sharī’ah dan konteks sosial-historis, sehingga makna hadis tidak hanya 

dipahami secara literal, melainkan juga relevan dengan dinamika kehidupan 

umat Islam masa kini. Salah satu temuan penting adalah penegasan ‘Ā`iḍ al-

Qarnī atas peran fi‘liyyah (amal perbuatan) sahabat sebagai hujjah praktis 

dalam istinbāṭ hukum, yang menjembatani teks normatif dengan realitas sosial. 

Secara teoretis, pendekatan al-Qarnī menunjukkan perlunya pembaruan dalam 

metodologi studi hadis yang mengintegrasikan tradisi kritik sanad dengan 

kebutuhan kontekstual dan sosial modern. Implikasi ini penting bagi 

pengembangan studi hadis dalam ranah pendidikan Islam kontemporer, di 

mana pemahaman hadis harus bersifat aplikatif tanpa mengabaikan fondasi 

otentisitas teks. Namun, karya al-Qarnī juga menghadapi keterbatasan berupa 

ketidak-konsistenan dalam verifikasi sanad yang menuntut kajian kritis dan 

verifikasi lebih lanjut dalam lingkungan akademik. Sebagai arahan penelitian 

lanjutan, studi ini merekomendasikan eksplorasi komparatif antara metodologi 

‘Ā`iḍ al-Qarnī dengan tokoh kontemporer lain seperti Yūsuf al-Qaraḍāwī dan 

Nūruddīn ‘Itr, khususnya dalam menghadirkan pendekatan kontekstual 



Ilham Ramadan Siregar, Asrul Hamid, Raja Ritonga, Muhammad Irsan Barus, Andri Muda Nst,  

Zuhdi Hsb 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 58 

terhadap hadis. Kajian semacam ini dapat memperkaya wacana metodologi 

hadis yang kritis, moderat, dan relevan secara global. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Akbar, M J. Relasi Islam Dan Tradisi: Studi Kritis Atas Tafsir Al-Muyassar 

Karya Syekh ’’Ā`iḍ al-Qarnī. repository.uinsi.ac.id, 2024. 

https://repository.uinsi.ac.id/handle/123456789/4642. 

Al-‘Asqalānī, Ibn Ḥajar. Fatḥ Al-Bārī bi Sharḥ Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Beirut: Dār 

al-Fikr, 1997. 

Al-Bukhārī, Muḥammad bin Ismā'īl. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Beirut: Dār Al-Fikr Al-

’Arabiy, 1987. 

Alfina, R B. Analisis Pesan Dakwah Dalam Buku La Tahzan Karya ‘Ā`iḍ al-

Qarnī. repository.metrouniv.ac.id, 2023. 

http://repository.metrouniv.ac.id/id/eprint/9231/. 

Arkhan, A. Konsep Kebahagiaan Menurut Tafsir Muyassar Karya’’Ā`iḍ al-

Qarnī. e-repository.perpus.uinsalatiga.ac.id, 2023. http://e-

repository.perpus.uinsalatiga.ac.id/16416/. 

Asaad, Misbahuddin. “Kritik Hadis Berdasarkan Metodologi Hadis: Tawaran 

Scientific Nuruddin ‘ Itr.” Farabi 16, no. 1 (2019): 19–33. 

Dasmun. “STUDI AL-QURAN DAN AL-HADITS (Pendekatan Historis Dan 

Filologi).” Risalah 1, no. 1 (2015): 85–94. 

Gumelar, A. Surga Dan Neraka Dalam Al-Quran (Studi Tafsir Al-Muyassar 

Karya ’Aidh Bin Abdullah Al-Qarnī). repository.uinbanten.ac.id, 2022. 

http://repository.uinbanten.ac.id/id/eprint/9605. 

Ḥibbān, Ibn. Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibban. Beirut: Dār al-Makrifah, 1983. 

Ibn 'Abd al-Barr. Al-Tamhīd Li-Ma‘rifāt Al-Ṣaḥīḥ Min Al-Ṣaḥīḥ. Beirut: Dār 

al-Kutub al-Ilmiyah, 1997. 

Muḥammad al-Nawāwī. Al-Majmu‘ Syarh Al-Muhadzdzab. Beirut: Dār al-

Fikr, 1993. 

al-Nawāwī. Al Minhaaj Sharh Ṣaḥīḥ Muslim Bin Al Hajjaj, Tahqiq Al Syaikh 

Khalil Ma’mun Syaikha, Cetakan Ketiga,” 7. Beirut: Dār Al Ma’rifah, 

1996. 

Al-Qarnī, A. Berita Dari Balik Gundukan Tanah. Yogyakarta: Gerai Ilmu, 

2009. https://library.stik-ptik.ac.id/detail?id=8290&lokasi=lokal. 

—————. Firdaus Sunnah 3531 Hadits Pilihan. Jakarta: Gema Insani, 

2017. 

—————. La Tahzan. Qishi Press, 2012. 

—————. Tersenyumlah. Jakarta: Pustaka Inti, 2005. 

—————. Wa Jā’at Sakrāt al-Mawt. Jakarta: Dār Ibn Ḥazm, 2008. 

—————. Cahaya Zaman. Jakarta: Al-Qalam, 2006. 

—————. Tersemyum, Ter: Ayip Faishol Dan Zainal Abidin.” Jakarta: 

Pustaka Azzam, 2004. 



  
Metodologi Kritik Hadis ‘Ā̀iḍ al-Qarnī: Telaah Normatif dan Kontekstual terhadap Karya-karyanya 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 59 

—————. Drama Kematian: Persiapan Menyongsong Akhirat. Jakarta: 

Serambi Ilmu Semesta, 2002. 

—————. Al-Hikmah Fi Al-Ḥadīth. Kairo: Maktabah al-Sunnah, 2010.  

—————. Al-Misk Wa Al-Anbar Fī Khutābi Al-Minbar. Riyadh: Maktabah 

al-Ubaikan, 2002. 

—————. Mafāhīm Yanbaghī an Tuṣaḥḥaḥ. Riyadh: Dār al-Salam, 2010. 

—————. Memahami Semagat Zaman. Jakarta: PT. Serambi Ilmu, 2006. 

Rushd, Ibn. Bidāyat Al-Mujtahid wa Nihāyat al-Muqtaṣid. Beirut: Dār al-

Kutub al-Ilmiyah, 1997. 

Saepudin, A. Makhluk Gaib Dalam Al-Qur’an (Studi Tafsir Al-Muyassar 

Karya ’Aidh Bin Abdullah Al-Qarnī). repository.uinbanten.ac.id, 2022. 

http://repository.uinbanten.ac.id/10351/. 

Siregar, Ilham Ramadan. “Nuruddin ’Itr's Ḥadīth Manhaj: A Significant 

Contribution to The Development of Ḥadīth Studies Manhaj Hadis 

Nuruddin ’Itr: Kontribusi Signifikan” 6, no. 2 (2024): 83–94. 

Sukmawati, Fitri, Patmawati. “Sejarah Dakwah Pada Masa Abu Bakar.” Al-

Hikmah 9, no. 1 (2015): 1–17. https://doi.org/10.24260/al-

hikmah.v9i1.84. 

Suri, Sufian, Andri Nirwana AN. “Konstruksi Metode Tafsir Ijmali: Kajian 

Terhadap Kitab At-Tafsir Al-Muyassar Karya ’Ā`iḍ al-Qarnī.” AL 

QUDS: Jurnal Studi Alquran Dan Hadis, 2022. 

http://journal.iaincurup.ac.id/index.php/alquds/article/view/4313. 

Suryadi. “Rekonstruksi Kritik Sanad dan Matan dalam Studi Hadis” 16, no. 2 

(2015). 

Al-Turmūdhī. Sunan Al-Turmūdhī. Riyadh: Maktabah al-Ma’ārif, 1987. 

Yusuf al-Qaradhawi. Al-Saḥwah Al-Islāmiyyah. Kairo: Dār al- Kitāb al-'Arabī, 

1999. 

 


