
 

 

 

 TANTANGAN METODE TAFSIR TAḤLĪLĪ DI ERA 

MILENIAL  

 

 

  
 

Didi Junaedi 
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon  

Email: Junaedi.didi1979@uinssc.ac.id 

 

Abstract 

This paper discusses the challenges of using the taḥlīlī 

interpretation method -as one of the methods of interpreting the 

Quran, which is very popular and has become the method of the 

majority of commentators in writing their commentary books- in 

the millennial era. This research is a library research using 

descriptive-analytical method. From the results of the study, the 

author concluded that this method, although it has drawbacks 

because the scope of the discussion is very broad, partial, not 

thematic, but this method can also be an alternative choice for 

millennials in understanding the Qur'an, if packaged properly, 

using popular scientific language. , by presenting the moral 

message of each verse in the studied sura. The results of this 

study indicate that the taḥlīlī interpretation method, if presented 

with a new paradigm, is adapted to the current context, uses 

popular scientific language, and is presented concisely, by 

taking the moral message from each verse, then conclusions are 

drawn in the form of moral values from the sura , remains 

relevant to the current context and is able to answer the needs of 

millennials. 

Keywords: method, tafsir, taḥlīlī.  

 

Abstrak  

Tulisan ini membahas tentang tantangan penggunaan metode 

tafsir taḥlīlī---sebagai salah satu metode tafsir al-Qur’an, yang 

sangat populer dan menjadi metode mayoritas ulama tafsir 

dalam menulis kitab tafsir mereka--- di era milenial. Penelitian 

ini adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan 

menggunakan metode deskriptif-analitis. Dari hasil kajian 

penulis disimpulkan bahwa metode ini, meskipun memiliki 

kekurangan karena cakupan bahasannya sangat luas, parsial, 

tidak tematik, tetapi metode ini juga bisa menjadi alternatif 

VOLUME 13, NOMOR 1, JUNI 2025: 1-21 

ISSN 2303-0453  I  E-ISSN 2442-987  

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index 

mailto:Junaedi.didi1979@uinssc.ac.id


 
Didi Junaedi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 2 

pilihan kaum milenial dalam memahami al-Qur’an, jika 

dikemas dengan baik, menggunakan bahasa ilmiah populer, 

dengan menghadirkan pesan moral dari setiap ayat dalam surat 

yang dikaji. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa metode 

tafsir taḥlīlī, jika dihadirkan dengan paradigma baru, yaitu 

menyesuaikan dengan konteks kekinian, menggunakan bahasa 

ilmiah populer, serta disajikan dengan ringkas, dengan 

mengambil pesan moral dari setiap ayat, kemudian ditarik 

kesimpulan berupa nilai-nilai moral dari surah tersebut, tetap 

relevan dengan konteks kekinian dan mampu menjawab 

kebutuhan kaum milenial. 

Kata Kunci: metode; tafsir; taḥlīlī. 

 

PENDAHULUAN 

Sebuah proses interpretasi selalu terkait dengan empat unsur, yakni 

penafsir, teks, metode penafsiran serta produk penafsiran. Keempat unsur 

tersebut terkait satu sama lainnya. Setiap penafsir memiliki metode tertentu 

dalam penafsirannya. Sudah barang tentu, pemilihan metode sangat 

dipengaruhi oleh background mufasir tersebut, yakni masa dan tempat sang 

penafsir hidup serta latar belakang intelektual dan sosialnya. 

Secara historis, telah terjadi perkembangan metode penafsiran. Sampai 

saat ini, kita mengenal empat bentuk metode penafsiran, yakni Taḥlīlī, Ijmālī, 

Muqāran, dan Mawḍu’ī. Masing-masing metode, memiliki karakteristik 

tertentu dan telah memberikan kontribusi yang signifikan bagi perkembangan 

tafsir.  

Pergeseran zaman yang diikuti dengan perubahan-perubahan kondisi 

sosio-kultural masyarakat mengakibatkan makin kompleksnya problematika 

yang dihadapi manusia dewasa ini. Konsekuensi logis dari perubahan zaman 

ini adalah adanya tuntutan transformasi paradigma dalam penafsiran. 

Pergeseran paradigma ini pada gilirannya akan menjadi batu ujian bagi 

keampuhan metode-metode penafsiran yang digunakan selama ini. 

Dari sini kemudian timbul beberapa pertanyaan obyektif menyangkut 

kekurangan dan kelebihan metode tafsir taḥlīlī; begitu pula implikasinya bagi 

penafsiran (pemahaman atas teks al-Qur’an) dengan melihat landasan historis 

(sejarah metode), dan epistemologis (cara kerja dan aspek-aspek metode). 

Dalam pendangan penulis, mengenal lebih dekat metode tafsir taḥlīlī ini 

penting untuk dikaji lebih lanjut, karena untuk mengetahui relevansi metode 

tafsir yang satu ini terhadap realitas kekinian. Apakah metode tafsir ini masih 

relevan, ataukah perlu dihadirkan paradigma baru atas metode tafsir ini yang 

sesuai dengan konteks kekinian? 

Ada sejumlah penelitian yang telah dilakukan terkait metode tafsir taḥlīlī 

ini, seperti yang dilakukan oleh Syaiful Rokim dengan judul Mengenal Metode 



 

Tantangan Metode Tafsir Taḥlīlī di Era Milenial 

                                                                              Vol. 13, No. 1, Juni 2025 3 

Tafsir Tahlili, 1  Faizal Amin dengan judul Metode Tafsir Tahlili: Cara 

Menjelaskan Al-Quran dari Berbagai Segi Berdasarkan Susunan Ayat-

ayatnya,2 Hemlan Elhany dengan judul Metode Tafsir Tahlili dan Maudlui,3 

La Ode Ismail Ahmad dengan judul Konsep Metode Tahlili dalam Penafsiran 

Al-Qur’an.4 Dari sejumlah penelitian tersebut, belum ada penelitian secara 

khusus terkait metode tafsir taḥlīlī yang mengkaji tentang tantangan metode 

tafsir taḥlīlī di era milenial. 

Tulisan ini bertujuan untuk melengkapi khazanah metode tafsir al-

Qur’an serta memperkaya paradigma dalam kajian studi al-Qur’an. Tulisan ini 

akan memberikan alternatif jawaban atas pertanyaan terkait tantangan metode 

tafsir taḥlīlī di era milenial. 

 

PEMBAHASAN 

Definisi Metode Tafsir Taḥlīlī 

Al-Farmāwī 5  mendefinisikan metode taḥlīlī -Ibrāhim Sharīf 6 

menggunakan istilah  al-Taqlīdī al-Qadīm, sedangkan M. Quraish Shihab 7 

meng-Indonesia-kan istilah Taḥlīlī dengan ‘Metode Analisis’- sebagai metode 

tafsir yang menjelaskan kandungan ayat al-Qur’an dengan seluruh aspeknya; 

arti kosa kata, arti global ayat, munāsabah, sabab al-nuzūl, dengan mengikuti 

runtutan ayat sebagaimana sistematika mushaf, serta dipengaruhi latar 

belakang intelektual mufasir. 

Muhammad Bāqir al-Ṣadr8 menyebutnya dengan istilah metode tajzī’i, 

yaitu satu metode tafsir yang, mufasirnya berusaha menjelaskan kandungan 

ayat-ayat al-Qur’an dari berbagai seginya dengan memperhatikan sekuensial 

ayat-ayat al-Qur’an sebagaimana tercantum di dalam mushaf. 

Dengan demikian dapat dikatakan bahwa metode tafsir taḥlīlī atau tajzī’ī 

adalah sebuah metode tafsir yang berusaha menguraikan al-Qur’an secara 

 
 1  Syaiful Rokim, “Mengenal Metode Tafsir Tahlili”, Jurnal Al-Tadabbur 2, no. 3 

[2017]: 41-56. DOI: http://dx.doi.org/10.30868/at.v2i03.194 
2 Faizal Amin, “Metode Tafsir Tahlili : Cara Menjelaskan Al-Quran dari Berbagai 

Segi Berdasarkan Susunan Ayat-ayatnya”, Jurnal KALAM  11, no. 1 [2017]: 235-266. DOI 

:http://dx.doi.org/10.24042/klm.v11i1.979 
3  Hemlan Elhany, “Metode Tafsir Tahlili dan Maudlui”,  ATH-THARIQ  2, no. 1 

[2018]: 288-303. DOI : https://doi.org/10.32332/ath_thariq.v2i1.1078 
4 La Ode Ismail Ahmad, “Konsep Metode Tahlili dalam Penafsiran Al-Qur’an”, 

Jurnal Shaut Al-‘Arabiyah 4, no. 2 [2016]: 53-66. DOI: 

https://doi.org/10.24252/saa.v4i2.1224    
5  Al-Farmāwī, Al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mawḍū’ī (Kairo: Al-Ḥaḍārah al-‘Arabiyyah, 

1977), 24. 
6  Ibrāhim Sharīf, Ittijāhāt al-Tajdīd fī Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm fī al-Miṣr (Kairo: 

Dār al-Turāth, 1987), 202. 
7  M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat (Bandung : Mizan, 1995), cet X, 117. 
8  Muḥammad Bāqir al-Ṣadr, Al-Tafsīr al-Mawḍū’ī wa al-Tafsīr al-Tajzī’ī fī al-Qur’ān 

al-Karīm (Beirut: Dār al-Ta’āruf li al-Maṭbū’ah, 1980), 10. 

http://dx.doi.org/10.30868/at.v2i03.194
http://dx.doi.org/10.24042/klm.v1
https://doi.org/10.24252/saa.v4i2.1224


 
Didi Junaedi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 4 

detail kata demi kata, ayat demi ayat dan surat demi surat dari awal sampai 

akhir. 

 

Latar Historis 

Taḥlīlī sebagai sebuah metode -dengan segala kelebihan dan 

kekurangannya- memiliki latar belakang historis. Untuk itu diperlukan analisa 

historis menyangkut latar belakang dan perkembangannya. Sehingga dengan 

demikian jelaslah bagi kita konteks historis lahirnya sebuah metode tafsir. 

Sejarah Tafsir secara umum dikategorikan menjadi tiga aspek, 

perkembangan corak, metode dan kodifikasi Tafsir. 9  Oleh karena itu, 

pembahasan mengenai sejarah dan metode tafsir akan terkait pula dengan 

aspek sejarah tafsir lainnya; yakni perkembangan corak dan kodifikasi tafsir. 

Menurut sementara ahli, para mufasir sudah menggunakan metode  taḥlīlī 

sejak masa kodifikasi Tafsir (‘aṣr al-tadwīn), yakni pada masa akhir dinasti  

Umayyah  dan awal dinasti Abbasiyah hingga tahun 1960.10 Usaha penafsiran 

dengan metode ini, menurut sejumlah keterangan, dimulai oleh al-Farrā’ (w. 

207 H) dengan master piece-nya “Ma‘āni al-Qur’ān”.11 Namun, menurut al-

Dhahabī, sangatlah sukar untuk menentukannya secara akurat. Karena, 

menurutnya al-Farrā’ bukanlah yang pertama kali melakukan kodifikasi tafsir 

dengan metode ini.12 

Dalam sejarahnya, metode taḥlīlī terus mengalami perkembangan 

sistematika. Awalnya, taḥlīlī sebagai metode tafsir masih bersifat sederhana; 

belum adanya sistematika tertentu dalam penafsirannya. Namun sejalan 

dengan perkembangan berbagai khazanah pengetahuan dalam Islam, 

berkembang pula corak-corak penafsiran seperti: tafsīr bi al-ma’thūr, bi al-

ra’yi, ṣūfī (isyārī), fiqhī, falsafī, ‘ilmī, dan adabī wa ijtimā‘ī. 

Di antara mufasir ada yang menggunakannya secara singkat (ījāz), 

pertengahan (musāwah), dan panjang lebar (iṭnāb). 13  Untuk itu perlu 

dipaparkan cara kerja dan sistematika tafsir taḥlīlī yang telah berkembang 

sampai saat ini. 

 

Cara Kerja dan Sistematika Metode Taḥlīlī  

Adapun cara kerja serta sistematika pemaparan tafsir dengan metode ini 

bisa berbeda-beda pada setiap mufasir, tergantung latar belakang 

intelektualnya. Sistematika tersebut berkaitan erat dengan aspek-aspek yang 

 
9  Shihab, Membumikan Al-Qur’an, 71. 
10 Shihab, Membumikan Al-Qur’an, 73. 
11 Shihab, Membumikan Al-Qur’an, 73. 
12 Muḥammad Ḥusain al-Dhahabī, Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn (Kairo: Maktabah 

Wahbah, 1995), Juz 1, 154. 
13  Said Agil Husin Al-Munawwar,  I'jaz al-Qur'an dan Metodologi Tafsir (Semarang: 

Dina Utama), 36.  



 

Tantangan Metode Tafsir Taḥlīlī di Era Milenial 

                                                                              Vol. 13, No. 1, Juni 2025 5 

dikaji dari ayat, yakni: penjelasan mengenai kosa kata, makna global, korelasi 

(munāsabah) dan sabab al-nuzūl nya. Semakin luas wawasan keilmuan sang 

mufasir, semakin luas pula cakupan sistematikanya. Dan pada gilirannya, 

semakin lama semakin sistematis. 

Al-Ṭabarī (w. 310 H.) misalnya, menafsirkan al-Qur’an dengan metode 

taḥlīlī. Hal ini terlihat pada sistematika penyusunan kitabnya yang berdasarkan 

pada susunan mushaf. Sistematika yang ditempuh adalah: a) memilah-milah 

surat menjadi ayat per ayat, kemudian; b) menganalisa kata-kata dan frase-

frase ayat itu disertai dengan c) penjelasan mengenai sabab al-nuzūl, makna 

mufradat dan I‘rāb, yang semuanya disandarkan pada periwayatan. Aspek-

aspek tersebut dikaji dengan tidak sepenuhnya sistematis .14 

Lain halnya dengan  Ibn Kathīr (w. 774 H) . Dengan kitab setebal 4 jilid 

dan mengikuti runtutan mushaf, ia menempuh sistematika sebagai berikut: a) 

membahas surat secara umum untuk mengkaji fadlīlah surat ,munāsabah surat 

tersebut dengan surat sebelumnya serta mencantumkan informasi-informasi 

seperti masa dan tempat turunnya surat, kemudian b) menafsirkan sekumpulan 

ayat (majmu‘ al-ayat), disertai keterangan hadis-hadis yang bersangkutan 

dengan pokok bahasan, selanjutnya c) menganalisa per kata atau per-frase 

disertai dengan pembahasan kosa kata.15 

Adapun Al-Marāghī (w. 1364 H) memulai penafsirannya dengan: a) 

menelusuri penjelasan surat secara umum, seperti: tempat turunnya, jumlah 

ayat yang dikandungnya, hubungannya (ittiṣāl) dengan surat-surat yang lain 

dan kalau perlu menyebutkan fadlilah surat dengan hadis. Setelah itu: b) 

mencatumkan sekumpulan ayat dari surat yang bersangkutan. Kemudian; c) 

mengupas makna kosa kata (mufradāt) ayat tersebut, selanjutnya d) 

mengabstraksikan makna global ayat (al-jumalī) disertai pembahasan sabab 

al-nuzūl-nya. Kemudian e) melakukan penjelasan ayat (al-īḍāḥ) dengan cara 

menganalisanya (taḥlīl), dan diakhiri dengan f) penyimpulan berupa hikmah-

hikmah dan pelajaran dari penafsiran ayat-ayat tadi.16 

Dari ketiga contoh di atas dapat kita lihat perbedaan-perbedaan 

sistematika yang ditempuh oleh para mufasir, walaupun metode yang 

digunakan sama (taḥlīlī). Begitu pula sistematika itu mengalami 

perkembangan secara periodik yang sudah barang tentu mengindikasikan 

perkembangan metode taḥlīlī. 

 

Beberapa Corak Penafsiran Metode Taḥlīlī 

Penafsir dengan berbagai latar belakang intelektual dan sosialnya, 

melalui metode tersebut telah melahirkan berbagai corak penafsiran. Al-

 
14  Ibn Jarīr al-Ṭabarī, Jāmi’ al-Bayān fī Ta’wīl Āyi al-Qur’ān (Beirut: Dār al-Fikr, 

1998). 
15  Abū al-Fidā’ Ismā’īl Ibn Kathīr, Tafsīr Ibn Kathīr (Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 2000). 
16 Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī, Tafsīr Al-Marāghī (Kairo: Muṣṭafā al-Bālī, 1953). 



 
Didi Junaedi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 6 

Farmawī membagi kecenderungan penafsiran metode tafsir taḥlīlī ini menjadi 

beberapa corak, yaitu: tafsīr bi al-ma’thūr, tafsīr bi al-ra’yi, tafsīr ṣūfī, tafsīr 

fiqhī, tafsīr falsafī, tafsīr ‘ilmī, dan tafsīr adabī wa ijtimā‘ī.17  

Untuk lebih jelasnya, penulis uraikan secara singkat masing-masing 

aliran tersebut: 

a. Al-Tafsīr bi al-Ma’thūr 

Tafsīr bi al-ma’thūr adalah cara menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an 

berdasarkan naṣ, baik dengan ayat-ayat al-Qur’an itu sendiri, hadis Nabi, 

aqwāl ṣaḥābah maupun dengan aqwāl tābi‘īn.18 

Beberapa kelebihan tafsir ini adalah ketidakterikatannya--- untuk tidak 

mengatakan terbebas sama sekali--- dari interpretasi akal dan ide mufasir serta 

kemudahan untuk mengetahui maksud ayat. Apalagi tafsir  ayat dengan ayat 

berdasarkan petunjuk Rasulullah saw. yang sudah barang tentu memiliki 

tingkat validitas yang sangat tinggi karena yang paling mengetahui maksud 

suatu ayat adalah Tuhan sendiri, kemudian Rasul-Nya. 

 Adapun kekurangan atau kelemahan tafsir  ini adalah keterbatasan 

riwayat yang merupakan tafsir ayat-ayat al-Qur'an sehingga tidak up to date 

untuk menjawab problematika masyarakat dari masa ke masa. Di samping itu, 

hadis-hadis yang menjadi sandaran dalam tafsīr bi al-ma’tsūr pun masih perlu 

diteliti lebih lanjut untuk mengetahui kadar kesahihannya, karena sering kita 

jumpai beberapa hadis yang bercampur dengan kisah-kisah israiliyat. 

Beberapa kitab tafsir yang termasuk dalam aliran ini antara lain  :Jāmi‘ 

al-Bayān Fī Ta’wīl Āyi al-Qur’ān karya Ibn Jarīr al-Ṭabarī (w. 310 H), 

Ma‘ālim al-Tanzīl karya al-Baghāwī (w. 516 H), Tafsīr al-Qur’ān al-‘Azhīm 

karya Ibn Kaṡīr (w. 774 H), dan al-Dur al-Manṡūr Fī al-Tafsīri bi al-Ma’ṡūr 

karya al-Suyūṭī (w. 911 H).19 

 

b. Al-Tafsīr bi al-Ra’yi 

Al-Tafsīr bi al-Ra’yi adalah penafsiran al-Qur’an dengan ijtihad, 

terutama setelah seorang penafsir itu betul-betul mengetahui perihal bahasa 

Arab, asbāb al-nuzūl, nāsikh mansūkh, dan hal-hal lain yang diperlukan oleh 

lazimnya seorang penafsir.20 

Corak Tafsīr bi al-ra’yi ini ada yang diterima dan ada pula yang ditolak. 

Tafsīr bi al-ra’yi ini dapat diterima sepanjang memenuhi syarat-syarat sebagai 

berirut:21 

 
17  Al-Farmāwī, Al-Bidāyah fī al-Tafsī, 24. 
18  Mannā’ Al-Qaṭṭān, Mabāḥith fī ‘Ulūm al-Qur’ān  (t.t : t.pn., t.th.), 182. 
19   Didi Junaedi, Menafsir Teks, Memahami Konteks (Menelisik Akar Perbedaan 

Penafsiran terhadap Al-Qur’an) (Yogyakarta: Deepublish, 2016), 20.  
20  Al-Dhahabī, Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, Juz 1, 265. 
21  Al-Farmāwī, Al-Bidāyah fī al-Tafsīr, 28. 



 

Tantangan Metode Tafsir Taḥlīlī di Era Milenial 

                                                                              Vol. 13, No. 1, Juni 2025 7 

1. Penafsir menjauhi sikap terlalu berani menduga-duga kehendak Allah 

di dalam tafsirnya. 

2. Penafsir tidak menginterpretasikan ayat-ayat berdasarkan hawa nafsu 

dan interpretasi pribadi. 

3. Produk tafsir yang dihasilkan seorang mufasir tidak berafiliasi 

terhadap suatu madzhab teretentu, di mana ajaran mazhab dijadikan 

dasar utama sementara tafsir itu sendiri dinomorduakan, sehingga 

terjadi berbagai kekeliruan dalam penafsiran. 

4. Penafsir tidak menganggap bahwa tafsirnya itu yang paling benar dan 

yang paling dikehendaki Tuhan. 

 

Semua kriteria di atas harus dipenuhi baik oleh seorang mufasir, maupun 

produk tafsirnya yang menggunakan corak bi al-ra’yi, agar karya tafsir tesebut 

dapat diterima masyarakat umum secara luas. Karya tafsīr bi al-ra’yi yang 

memenuhi kriteria di atas, disebut dengan al-tafsir bi al-ra’yi al-maḥmūdah. 

Sementara, karya tafsīr bi al-ra’yi yang tidak mengindahkan kriteria-kriteria 

di atas, maka karya tersebut ditolak, yang demikian ini disebut dengan al-tafsir 

bi al-ra’yi al-madhmūmah. 

Beberapa contoh kitab tafsīr  bi al-ra’yi ini antara lain: Mafātīḥ al-Ghaib 

karya Fakhr al-Rāzī (w. 606 H), Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta’wīl karya al-

Baiḍāwī (w. 691 H), Madārik al-Tanzīl wa Ḥaqāiq al-Ta’wīl karya al-Nasafī 

(w. 701 H), Lubab al-Ta’wīl Fī Ma‘āni al-Tanzīl karya al-Khāzin (w. 741 H), 

Irsyād al-‘Aqli al-Salīm Ila Mazāya al-Kitāb al-Karīm karya Abu Su‘ud (w. 

982 H), dan sebagainya. 

 

c. Al-Tafsīr al-Ṣūfī 

Tafsīr Ṣūfī adalah tafsir yang berusaha menjelaskan makna ayat-ayat al-

Qur’an dari sudut esoterik atau berdasarkan isyarat-isyarat tersirat yang 

tampak oleh seorang sufi dalam suluknya. Tafsīr Ṣūfī ini dibagi menjadi dua 

macam; Pertama, Tafsīr Ṣūfī Naẓarī (teoritis), yakni tafsir sufi yang didasarkan 

pada tasawuf teoritis, di mana seorang mufasir cenderung menafsirkan al-

Qur’an berdasarkan teori-teori atau faham-faham tasawuf sesuai dengan 

madzhabnya.22  Kedua, Tafsīr Ṣūfī ‘Amalī, yakni tafsir sufi yang didasarkan 

pada tasawuf praktis. Tasawuf praktis di sini diartikan sebagai cara hidup 

sederhana, zuhud, menjaga diri dari segala kenikmatan, dari segala macam 

syahwat dan menenggelamkan diri dalam taat kepada Allah. Para tokoh aliran 

ini menamakan tafsir mereka dengan al-Tafsir al-‘Isyārī, yaitu 

mena’wilkankan ayat-ayat, berbeda dengan arti zhahirnya, berdasar isyarat-

isyarat tersembunyi yang hanya tampak jelas oleh para pemimpin suluk, 

namun tetap dapat dikompromikan dengan arti dlahir yang dimaksudkan.23  

 
22 Al-Dhahabī, Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, Juz 2, 368. 
23 Al-Dhahabī, Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn,  Juz 2, 381. 



 
Didi Junaedi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 8 

Penafsiran semacam ini dapat diterima selama memenuhi kriteria atau 

syarat-syarat sebagai berikut: 1) tidak menafikan arti zahir ayat, 2) didukung 

oleh dalil syar’i tertentu, 3) tidak bertentangan dengan syara’ dan akal, dan 4) 

penafsir tidak boleh mengklaim bahwa itulah satu-satunya tafsir yang 

dimaksud dan menafikan sepenuhnya arti dlahir, akan tetapi ia harus mengakui 

arti dlahir tersebut lebih dahulu.24 

Di antara kitab-kitab tafsir sufi adalah  :Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm, karya 

al-Tustarī (w. 383 H); Ḥaqāiq al-Tafsīr, karya al-Sulamī (w. 412 H); dan 

‘Araisy al-Bayān fī Ḥaqāiq al-Qur’ān, karya al-Syairazī (w. 606 H).25 

 

d. Al-Tafsīr al-Fiqhī 

Tafsīr Fiqhī adalah tafsir yang bertujuan untuk memahami makna naṣ- 

naṣ al-Qur’an, serta mengetahui dalil-dalil hukum. menitikberatkan bahasan 

dan tinjauannya pada aspek hukum dari al-Qur’an. Pada mulanya, tafsīr fiqhī 

ini lahir bersamaan dengan tafsīr bi al-ma‘ṡūr, khususnya pada masa 

Rasulullah saw. dan sahabat26. Kemudian pada masa tābi‘īn dan sesudahnya, 

tafsīr fiqhī ini lebih banyak diwarnai oleh corak ra’yu, karena pada masa itu 

ijtihad demikian pesatnya berkembang di tengah-tengah masyarakat.  

Pada masa selanjutnya, seiring dengan munculnya berbagai macam 

madzhab, tafsīr fiqhī ini kemudian kental dengan nuansa madzhab tertentu. 

Maka kemudian kita kenal tafsīr fiqhī bercorak Khawārij, Zhāhiri, Sunnī, Syi‘ī 

dan sebagainya.  

Di antara kitab-kitab tafsir yang bercorak fiqhi ini antara lain  :Aḥkām al-

Qur’ān oleh al-Jaṣṣāṣ (w. 370 H), Aḥkām al-Qur’ān oleh Ibn al-‘Arabī (w. 543 

H), al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān oleh Al-Qurthubī (w. 671 H). 

 

e. Al-Tafsīr al-Falsafī 

Tafsīr Falsafī adalah penafsiran ayat-ayat al-Qur’an berdasarkan 

pendekatan-pendekatan filosofis, baik yang berusaha untuk mengadakan 

sintesis dan sinkretisasi antara teori-teori filsafat dengan ayat-ayat al-Qur’an 

maupun yang berusaha menolak teori-teori filsafat yang dianggap 

bertentangan dengan ayat-ayat al-Qur’an.27  

Berkenaan dengan penafsiran ayat-ayat al-Qur’an melalui pendekatan 

filsafat ini, para tokoh Islam terbagi menjadi dua golongan. Pertama, golongan 

yang menolak filsafat, karena mereka menemukan adanya pertentangan antara 

filsafat dan agama. Kelompok ini secara radikal menentang filsafat dan 

berupaya menjauhkan umat darinya. Tokoh pelopor kelompok ini adalah al-

Imam al-Ghazālī dan al-Fakhr al-Rāzī. 

 
24 Al-Farmāwī, Al-Bidāyah fī al-Tafsīr, 31. 
25 Al-Dhahabī, Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn,  Juz 2, 412-421. 
26  Al-Farmāwī, Al-Bidāyah fī al-Tafsīr, 31. 
27 Al-Dhahabī, Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn,  Juz 2, 451. 



 

Tantangan Metode Tafsir Taḥlīlī di Era Milenial 

                                                                              Vol. 13, No. 1, Juni 2025 9 

Kedua, golongan yang mengagumi dan menerima filsafat, meskipun di 

dalamnya terdapat ide-ide yang bertentangan dengan nash-nash syara’. 

Kelompok ini berusaha mengompromikan atau mencari titik temu antara 

filsafat dan agama serta berusaha untuk menyingkirkan segala pertentangan. 

Namun usaha mereka ini belum berhasil mencapai titik temu yang final, 

melainkan masih berupa usaha pemecahan masalah secara setengah-setengah. 

Hal ini disebabkan karena penjelasan mereka tentang ayat-ayat al-Qur’an 

semata-mata berangkat dari sudut pandang teori-teori filsafat, yang di dalam 

banyak hal tidak mungkin diterapkan dan dipaksakan terhadap nash-nash al-

Qur’an.28 

Di antara kitab-kitab tafsir yang ditulis berdasar corak falsafi ini, yaitu 

dari golongan pertama yang menolak filsafat, adalah kitab tafsir Mafātīḥ al-

Ghayb, oleh al-Fakhr al-Rāzī (w. 606 H). Sedangkan dari golongan kedua 

tampaknya tidak ada. Berkaitan dengan hal ini, al-Dzahabī berkomentar, kami 

tidak pernah mendengar bahwa di antara filosof itu ada yang mengarang 

sebuah kitab tafsir al-Qur’an secara lengkap; semua yang kami temukan tidak 

lebih dari sebagian pemahaman terhadap al-Qur’an secara parsial yang termuat 

dalam kitab-kitab filsafat yang mereka tulis.  

 

f. Al-Tafsīr al-‘Ilmī 

Definisi mengenai tafsīr ‘ilmī ini dikemukakan oleh beberapa ulama 

sebagai berikut: Tafsīr ‘ilmī adalah tafsir terhadap ayat-ayat kauniyah yang 

sesuai dengan tuntutan dasar-dasar bahasa, ilmu pengetahuan dan hasil-hasil 

penelitian terhadap alam.29 Pendapat lain mengatakan bahwa tafsīr ‘ilmī adalah 

salah satu model penafsiran al-Qur’an dengan mengukuhkan keterangan 

ilmiah yang darinya dihasilkan berbagai macam ilmu pengetahuan dan teori-

teori filsafat.30 Sedangkan menurut Sayyid Agil Husin al-Munawwar,31 tafsīr 

‘ilmī adalah penafsiran ayat-ayat kauniyah yang terdapat dalam al-Qur’an dan 

mengaitkannya dengan ilmu pengetahuan modern yang timbul pada masa 

sekarang. 

Dari beberapa pendapat di atas dapat disimpulkan bahwa penafsiran 

‘ilmi merupakan tafsir tehadap al-Qur'an, khususnya ayat-ayat kauniyah 

dengan pendekatan ilmiah yang sesuai dengan kaidah bahasa dan 

perkembangan ilmu pengetahuan. 

Pada mulanya, aliran tafsir ini muncul dalam kitab-kitab tafsir ra’yu 

khususnya ketika membahas ayat-ayat kauniyah. Pembahasannya tidak 

bersifat tematik, sehingga tidak dibahas kaitannya antara ayat-ayat sejenis 

dalam suatu kesatuan yang saling mendukung. Namun pada perkembangan 

 
28  Al-Dhahabī, Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn,  Juz 2, 453-454. 
29  Mursī Ibrāhīm al-Bāyūmī, Dirāsah fī al-Tafsīr al-Mawḍū’ī (Kairo: Dār al-

Tawfīqiyyah li al-Ṭabā’ah, 1970), 20. 
30 Al-Dhahabī, Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn,  Juz 2, 511. 
31 Al-Munawwar,  I'jaz al-Qur'an dan Metodologi, 37.  



 
Didi Junaedi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 10 

selanjutnya, tafsir ‘ilmi ini cenderung bersifat mawḍū‘ī. Ayat-ayat yang 

berkaitan dengan topik tertentu dihimpun dalam satu kesatuan kemudian 

dianalisis berdasarkan teori ilmiah. 

Beberapa contoh tafsīr ‘ilmī yang bersifat tematik adalah: Sunan al-

Kauniyah,32 karya Muḥammad Aḥmad al-Ghamrawī, Al-Islam wa al-Ṭib al-

Ḥadīṡ,33 karya ‘Abd al-‘Azīz Ismāīl, Riyaḍ al-Mukhtār, karya Aḥmad Mukhtar 

al-Ghazi, dan yang terakhir adalah al-Tafsīr al-‘Ilmī li al-Ayat al-Kauniyah fi 

al-Qur’ān al-Karīm.34  

Adapun kitab tafsir ilmi yang cukup lengkap dan dipaparkan secara 

taḥlīlī adalah tafsir Ṭanṭāwī Jauharī. Dalam kitab ini ayat-ayat al-Qur’an 

dibahas berdasarkan teori-teori ilmu pengetahuan dari berbagai sudut pandang. 

Namun, sebagian pengamat menganggap bahwa tafsir ini terlalu berlebihan 

dalam membawa penafsiran ilmiah di mana pengarangnya cenderung mengait-

kaitkan yang tidak relevan antara teori-teori ilmiah dengan ayat-ayat al-

Qur’an. 

Mengingat besarnya peran yang diberikan kepada akal dalam kegiatan 

penafsiran al-Qur’an dengan corak ‘ilmi ini, ada perbedaan pendapat di 

kalangan ulama. Pertama, pendapat yang mendukung dan terbuka terhadap 

tafsir ‘ilmi. Bagi mereka, secara ilmiah al-Qur’an juga dapat dipandang 

sebagai mukjizat. Menurut mereka, al-Qur’an mencakup segala macam 

penemuan dan teori-teori ilmiah modern. Kita menduga fenomena-fenomena 

alam yang kita saksikan dari waktu ke waktu adalah hal yang baru, padahal 

sesunggunya bukan hal yang baru karena telah lama disebutkan dalam al-

Qur’an.35 Mereka mendasarkan pendapatnya pada Q.S. al-An’ām [6] : 38 yang 

artinya “Tiadalah Kami alpakan sesuatu apapun di dalam al-Kitab (al-

Qur’an)”. 

Kedua, pendapat yang kontra dengan tafsir ‘ilmi. Golongan ini 

berpendapat bahwa kita tidak perlu masuk terlalu jauh dalam memahami dan 

menginterpretasikan ayat-ayat al-Qur’an karena ia tidak tunduk pada teori-

teori itu, tidak perlu pula mengaitkan ayat-ayat al-Qur’an dengan kebenaran-

kebenaran ilmiah dan teori-teori ilmu alam.36 Kita harus memahami bahwa 

isyarat al-Qur’an tentang rahasia-rahasia segala makhluk dan fenomena-

 
32 Tafsir ini memaparkan dengan penjang lebar mengenai ayat-ayat al-Quran yang 

menunjuk kepada masalah meteorologi. 
33 Tafsir ini menjelaskan sebagian ayat-ayat kauniyah secara ilmiah seraya 

mengungkapkan aspek-aspek kemukjizatannya. 
34 Al-Farmāwī, Al-Bidāyah fī al-Tafsīr, 34. 
35  Quraish Shihab mengutip al-Ghazali dalam Iḥya‘  Ulūm al-Dīn dan Jawāhir al-

Qur’ān, bahwa segala macam ilmu pengetahuan baik yang terdahulu maupun kemudian, baik 

yang telah diketahui maupun belum, semua bersumber dari al-Qur’an al-Karim. Lihat Shihab, 

Membumikan al-Qur’an, 101. 
36  M. Yudhie R. Haryono, Bahasa Politik Al-Qur’an; Mencurigai Makna 

Tersembunyi di Balik Teks (Bekasi: Gugus Press, 2002), 128. 



 

Tantangan Metode Tafsir Taḥlīlī di Era Milenial 

                                                                              Vol. 13, No. 1, Juni 2025 11 

fenomena alam itu tidak lebih dari sekedar motivasi dan anjuran agar manusia 

itu mau merenung dan berpikir, agar iman mereka semakin bertambah.37  

 

g. Al-Tafsīr al-Adabi wa al-Ijtimā‘ī 

Model tafsir ini adalah tafsir yang pembahasannya lebih menekankan 

pada aspek-aspek sastra, budaya dan kemasyarakatan. Definisi tafsir jenis ini 

dirinci dan diuraikan para ahli sebagai berikut: Al-Dhahabī menjelaskan bahwa 

tafsir al-adabī wa al-ijtimā‘ī adalah tafsir yang menyingkapkan balaghah, 

keindahan bahasa al-Qur’an, dan ketelitian redaksinya dengan menerangkan 

makna dan tujuannya, kemudian mengaitkan kandungan ayat-ayat al-Qur’an 

dengan sunnatullah dan aturan hidup kemasyarakatan, yang berguna untuk 

memecahkan problematika umat Islam khususnya dan umat manusia pada 

umumnya.38 

Sedangkan Mannā’ Qaththān memberikan definisi: “Tafsir yang 

diperkaya dengan riwayat dari salaf al-ummah dan dengan uraian tentang 

sunnatullah yang berlaku dalam masyarakat. Menguraikan gaya al-Qur’an 

yang pelik dengan menyingkapkan maknanya melalui ibarat-ibarat yang 

mudah serta berusaha menerangkan masalah-masalah yang musykil dengan 

maksud untuk mengembalikan kemuliaan dan kehormatan Islam serta 

mengobati penyakit masyarakat dengan petunjuk al-Qur'an”.39 

Berangkat dari definisi di atas, maka ada empat hal yang dapat 

dianggap sebagai unsur pokok dari aliran tafsir ini,yaitu: 1) menguraikan 

ketelitian redaksi ayat-ayat al-Qur’an, 2) menguraikan kandungan al-Qur’an 

dengan susunan kalimat yang indah, 3) menguraikan makna yang dicakup al-

Qur’an dikaitkan dengan sunnatullah, 4) penafsiran ayat dikaitkan dengan 

kondisi sosio-kultural masyarakat setempat. 

Dari rumusan ini dapat diketahui bahwa unsur pertama dan kedua 

menunjukkan corak adabī (sastra-kebahasaan), sedangkan unsur ketiga dan 

keempat menunjukkan corak ijtimā’ī (sosial kemasyarakatan). 

Kitab-kitab tafsir yang ditulis berdasarkan metode ini, antara lain: 

Tafsīr al-Manār, karya Syaikh Muhammad ‘Abduh dan Rasyīd Riḍā, Tafsir 

al-Marāghī, karya al-Marāghī, Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm, karya Syaikh 

Maḥmūd Syaltūt. 

 

Kelebihan dan Kekurangan Metode Tafsir Taḥlīlī  

Pada masa awal pertumbuhannya, metode taḥlīlī secara pragmatis telah 

memuaskan banyak mufasir. Dengan luasnya horizon pengetahuan yang 

mereka miliki, para mufasir dapat menyalurkan aspirasi berbagai macam 

pengetahuannya secara analitis.40 Implikasinya, penafsiran yang dihasilkan 

 
37 Al-Farmāwī, Al-Bidāyah fī al-Tafsīr, 37. 
38 Al-Dhahabī, Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn,  Juz 2, 588. 
39 Al-Qaṭṭān, Mabāḥith fī ‘Ulūm, 372.  
40 Junaedi, Menafsir Teks, Memahami, 24.   



 
Didi Junaedi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 12 

kaya akan wawasan tentang berbagai aspek yang berkaitan dengan korelasi 

ayat dengan ayat dan surat dengan surat secara sekuensial dan beberapa cabang 

ilmu yang membantu pemahaman atau penafsiran teks al-Qur’an, seperti: 

makna kosa kata dan analisa gramatika (i‘rāb), serta sabab al-nuzūl. Inilah di 

antara kelebihan metode tafsir taḥlīlī. 

Di sisi lain, cara yang ditempuh para mufasir melalui metode ini 

berimplikasi pada keringnya penafsiran dari aspek petunjuk (hidā’i) al-Qur’an. 

Hal tersebut menjadikan petunjuk-petunjuk al-Qur’an yang tadinya dapat 

dipahami secara mudah, menjadi sukar untuk dicerna. Pesan-pesan moral dari 

suatu ayat atau surah seringkali sulit ditangkap dan tidak dapat dipahami 

dengan mudah. Memang produk tafsir yang mereka hasilkan berisikan 

pembahasan yang mendalam, namun gersang dari petunjuk-petunjuk yang 

menyentuh jiwa dan akal.41 Padahal masyarakat saat ini menghadapi 

kompleksitas problematika sosial yang membutuhkan petunjuk secara 

langsung dan jawaban tuntas darinya. Dan ini yang luput dari produk metode 

tafsir tahlili dengan paradigma lama. 

M. Quraish Shihab dalam karyanya Kaidah Tafsir, menegaskan bahwa 

kelemahan terbesar dari metode tafsir taḥlīlī adalah kurangnya rambu-rambu 

metodologis yang harus diindahkan oleh mufasir, ketika menarik makna dan 

pesan-pesan ayat al-Qur’an, bahkan ketika menyodorkan hidangannya. Terasa 

bahwa semua yang terdapat dalam benak penulisnya ingin dihidangkannya 

sehingga mengakibatkan kejenuhan pembaca, padahal dalam saat yang sama 

hidangan yang disodorkannya hampir tidak pernah tuntas.42 

Karakteristik lain dari metode taḥlīlī pada umumnya adalah 

penelusuran gagasan yang dikandung ayat per ayat dalam al-Qur’an, tanpa 

melakukan cross reference kepada ayat-ayat lain yang mengandung gagasan 

yang serupa atau yang relevan dengannya. Hal tersebut berimplikasi pada 

penafsiran al-Quran yang atomistik, parsial dan tidak integral, yang justru 

bertentangan dengan gagasan al-Quran tentang dirinya sendiri sebagai kitab 

yang utuh dan integral. 

Hal ini dapat dipahami, karena memang satu masalah dalam al-Quran 

sering dikemukakan secara terpisah dan dalam beberapa surat. Misalnya 

pembahasan mengenai riba. Sebagaimana diketahui bahwa masalah riba 

dikemukakan dalam beberapa surat, seperti: al-Baqarah, Āli ‘Imrān, dan al-

Rūm. Jika kita menafsirkan masalah riba dengan menggunakan metode taḥlīlī, 

maka akan timbul pemahaman yang parsial atas masalah riba. Padahal untuk 

mengetahui pandangan al-Qur’an secara menyeluruh dibutuhkan pembahasan 

ayat-ayat menyangkut tema tertentu dalam surat yang berbeda-beda. 

 

 

 
41 Shihab, Membumikan Al-Qur’an, 12. 
42 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir (Tangerang: Lentera Hati, 2013) 379. 



 

Tantangan Metode Tafsir Taḥlīlī di Era Milenial 

                                                                              Vol. 13, No. 1, Juni 2025 13 

Metode Tafsīr Taḥlīlī di Era Milenial 

Dalam pandangan penulis, tafsīr taḥlīlī sebagai sebuah metode dalam 

memahami teks al-Qur’an, lengkap dengan kelebihan dan kekurangannya 

perlu direkonstruksi dengan menggunakan paradigma baru, yang lebih adaptif 

terhadap konteks kekinian, sehingga bisa menjawab pelbagai perosalan 

masyarakat modern, terutama menjawab kegelisahan kaum milenial, yang 

akhir-akhir ini menunjukkan gejala positif, berupa gairah belajar keislaman 

yang cukup tinggi. 

Untuk menjawab tantangan kaum milenial ini, maka metode tafsīr 

taḥlīlī harus menyesuaikan dengan perkembangan zaman, yaitu dengan 

menghadirkan paradigma baru yang bisa diterima serta dipahami secara baik 

oleh kaum milenial. 

Paradigma baru yang dimaksud adalah bahwa sajian tafsir yang 

dihadirkan harus bisa dipahami secara mudah, dengan menggunakan bahasa 

ilmiah populer, ringkas, tidak bertele-tele, memetakan tema dengan 

mengelompokkan ayat-ayat dalam rangkaian satu surat yang dibahas menjadi 

satu kesatuan tema, serta mengungkapkan nilai-nilai serta pesan moral dari 

ayat-ayat dalam suatu surah yang dibahas, tanpa kehilangan substansi dari 

surah tersebut. Melalui paradigma baru inilah metode tafsīr taḥlīlī akan dapat 

diterima dengan baik oleh kalangan milenial.  

 

Beberapa Contoh Kitab Tafsīr Taḥlīlī untuk Generasi Milenial 

Berikut ini penulis hadirkan beberapa contoh karya tafsir yang penulis 

anggap mewakili model tafsīr taḥlīlī dengan aplikasi penafsirannya yang cocok 

untuk kalangan milenial, karena disajikan dengan cara yang mudah dipahami, 

menggunakan bahasa ilmiah populer, ringkas, serta mengungkapkan nilai-nilai 

atau pesan moral dari ayat-ayat yang dibahas dalam satu surah.  

 

a. Tafsīr al-Qur’ān li al-Shabāb.43 

Kitab tafsir ini ditulis oleh seorang ulama perempuan bernama Fatin 

Mahmud al-Falaky. Beliau lahir di Cairo, Mesir, pada 4 September 1954 M. 

Beliau adalah seorang dokter lulusan Universitas Ain Syam, juga alumni 

Institut al Quran dan Ilmu al Quran Mesir. Beberapa karya tafsir yang sudah 

ditulis, antara lain: Tafsīr al-Qur’ān li al-Shabāb, Tafsīr al-Qur’ān bi al-

Qur’ān : Kaifa Natadabbaru al-Qur’ān. 

Tafsīr al-Qur’ān li al-Shabāb ditulis untuk memenuhi kebutuhan 

generasi muda, agar dapat memahami al-Qur’an dalam waktu yang singkat. 

Tafsir ini ditulis hanya satu jilid dan mencakup seluruh surah al-Quran dari 

mulai al-Fatihah sampai al-Nas. Kitab tafsir ini ditulis dengan bahasa yang 

mudah dipahami. Penjelasannya ringkas dengan menggunakan gaya bahasa 

(uslub) tafsir ijmali (global), yaitu menjelaskan makna ayat secara global 

 
43 Fātin Al-Falaky, Tafsīr al-Qur’ān li al-Shabāb (Kairo: Maktabah al-Shafā, 2012). 



 
Didi Junaedi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 14 

sembari menjelaskan beberapa kata yang perlu penjelasan secara singkat dan 

mudah.44  

Dalam menjelaskan rangkaian ayat pada setiap surah, Fatin al-Falaky 

mengelompokkan beberapa ayat yang memiliki tema yang sama, kemudian 

memberikan judul di setiap kelompok ayat tersebut. Demikian model 

penafsiran yang beliau lakukan dari juz kesatu hingg juz ketiga puluh. 

Berikut penulis kutipkan contoh penafsiran yang dilakukan oleh Fatin 

al-Falaky, ketika menafsirkan beberapa ayat di awal surah al-baqarah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 1. Penafsiran Q.S. Al-Baqarah dalam Tafsīr al-Qur’ān li al-Shabāb 

 

Dari tampilan di atas terlihat jelas bahwa penafsir, setelah 

menguraikan makna ayat kesatu dan kedua dalam surah al-Baqarah, kemudian 

mengelompokkan beberapa ayat berikutnya, dan memberikan judul sesuai 

tema yang dibahas.  

Metode tafsīr taḥlīlī seperti yang dilakukan oleh Fatin al-Falaky ini 

sangat membantu generasi muda milenial dalam memahami al-Qur’an dengan 

baik dan dalam waktu yang relatif singkat. Hal ini dimungkinkan, karena 

bahasa yang digunakan mudah dipahami, ringkas, memetakan bahasan dengan 

mengelompokkan sejumlah ayat sesuai tema yang dibahas. 

Metode tafsīr taḥlīlī seperti ini tentu sangat sesuai dengan kondisi 

kaum muda milenial yang membutuhkan penjelasan tafsir yang ringkas, to the 

point, langsung ke inti persoalan. 

 

 
44   Muhammad Afifuddin Dimyathi, Jam’u al-‘Abīr fī Kutub al-Tafsīr  (Malang : 

Lisan Arabi, 2019), Juz II, 610. 



 

Tantangan Metode Tafsir Taḥlīlī di Era Milenial 

                                                                              Vol. 13, No. 1, Juni 2025 15 

b. Aysar al-Tafāsīr45 

Kitab tafsir ini ditulis oleh Syaikh Abu Bakr Jabir bin Musa bin Abdul 

Qadir bin Jabir Abu Bakar Al Jazairi. Lahir di kota Liwa, bagian selatan negara 

Aljazair tahun 1921 M. Ini adalah tafsir al-Qur’an yang ringkas. Ditulis dalam 

rangka memenuhi keinginan kaum muslimin yang ingin memahami maksud 

firman Allah Ta’ala.46 Dimana Al Qur’an merupakan sumber utama syari’at, 

jalan hidayah-Nya, menjauhkan dari hawa nafsu dan obat untuk berbagai 

macam penyakit. 

Kitab ini disusun secara tertib dan teratur. Ayat-ayat yang memiliki 

kesamaan bahasan dijelaskan kalimat demi kalimat. Lalu dijelaskan 

maknanya. Selanjutnya disebutkan hidayah yang dimaksud ayat tersebut dari 

sisi akidah dan praktiknya. Kadang dua ayat dijadikan satu bahasan. Di lain 

tempat tiga ayat, empat ayat maksimal lima ayat. Tidak didapatkan lebih dari 

lima ayat kecuali sangat jarang sekali. Tujuannya agar didapatkan satu 

kesatuan bahasan dan keterikatan makna ayatnya. 

Al-Jazairi memulai tafsirnya dengan menyebutkan nama surat, 

menjelaskan apakah termasuk makiyyah atau madaniah, serta menjelaskan 

jumlah ayatnya. Selanjutnya, Al-Jazairi menuliskan ayat Al-Qur’an, 

memberikan penjelasan kata yang ada, makna ayatnya, dan petunjuk ayatnya 

(hidāyat al-ayah). Dengan sistematika seperti inilah diharapkan para pembaca 

memahami mufradat (arti kata), makna ayat dimana merupakan tafsiran ayat 

tersebut, dan hidayah ayat yang merupakan simpulan atau konklusi global ayat 

tersebut berbicara tentang apa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 2. Penafsiran Q.S. Al-Baqarah dalam Aysar al-Tafāsīr 

 
45  Abū Bakr Jābir al-Jazāirī, Aisar al-Tafāsīr li Kalām al-‘Aliyyi al-Kabīr  (Kairo: Al-

Dār al-‘Ālamiyyah, 2019). 
46 Dimyathi, Jam’u al-‘Abīr fī Kutub, Juz II, 563. 



 
Didi Junaedi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 16 

 

 
Gambar 3. Penafsiran Q.S. Al-Baqarah dalam Aysar al-Tafāsīr 

 

c. Secangkir Tafsir Juz Terakhir47 

Karya tafsir ini ditulis oleh Salman Harun, Guru Besar Tafsir UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta. Buku ini menyajikan uraian tentang tafsir juz ke-

30, atau juz terakhir, sebagaimana termaktub dalam judul bukunya. 

Dalam menafsir, penulis (Salman Harun) tidak membahas ayat-ayat 

secara penjang lebar, tetapi menukik mencari pesan-pesan ayat, terutama yang 

berkenaan dengan nilai-nilai moral yang terkandung di dalam ayat-ayat 

tersebut. Ayat-ayat yang mendukung satu pesan kemudian dikelompokkan 

menjadi satu kelompok tema. Kumpulan tema-tema tersebut kemudian 

dipadukan dalam struktur Surah. Dari paduan tema-tema dalam Struktur Surah 

itulah kemudian penulis mengeluarkan Pesan Moral Surah tersebut.  

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 4. Penafsiran Q.S. Al-Falaq dalam Tafsir Juz Terakhir 

 

 
47  Salman Harun, Secangkir Tafsir Juz Terakhir (Tangerang : Penerbit Lentera Hati, 

2017). 



 

Tantangan Metode Tafsir Taḥlīlī di Era Milenial 

                                                                              Vol. 13, No. 1, Juni 2025 17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
Gambar 5. Penafsiran ayat ke-1 Q.S. Al-Falaq dalam Tafsir Juz Terakhir 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 6. Penafsiran ayat ke-2 Q.S. Al-Falaq dalam Tafsir Juz Terakhir 

 



 
Didi Junaedi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 18 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 7. Penafsiran ayat ke-3 Q.S. Al-Falaq dalam Tafsir Juz Terakhir 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

Gambar 8. Penafsiran ayat ke-4 Q.S. Al-Falaq dalam Tafsir Juz Terakhir 



 

Tantangan Metode Tafsir Taḥlīlī di Era Milenial 

                                                                              Vol. 13, No. 1, Juni 2025 19 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 9. Penafsiran ayat ke-5 Q.S. Al-Falaq dalam Tafsir Juz Terakhir 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 10. Pesan Moral Q.S. Al-Falaq dalam Tafsir Juz Terakhir 

 

 



 
Didi Junaedi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 20 

Tiga contoh karya tafsir yang penulis sebutkan di atas, hanya 

beberapa saja contoh karya tafsir dengan metode taḥlīlī, di antara sejumlah 

karya tafsir lainnya yang relevan dengan konteks kekinian, dan mampu 

menjawab tantangan era milenial. 

Dari hasil kajian ini, penulis menegaskan bahwa metode tafsir taḥlīlī 

mampu menjawab tantangan era milenial dengan beberapa syarat sebagai 

berikut: Pertama, metode taḥlīlī ini dikemas lebih dinamis, yaitu 

mengakomodasi konteks kekinian dan memperhatikan kebutuhan era milenial. 

Kedua, mufasir menggunakan bahasa ilmiah popular yang lebih mudah 

dipahami kalangan milenial, tanpa menghilangkan substansi dari ayat atau 

surah yang dikaji. Ketiga, mufasir memetakan ayat-ayat dalam rangkaian surah 

yang dibahas dengan kelompok tema tertentu, sesuai dengan tema bahasan 

rangkaian ayat-ayat tersebut. Keempat, setiap akhir surah dijelaskan nilai-nilai 

serta pesan moral dari surah tersebut. 

 

SIMPULAN 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa metode tafsir taḥlīlī, meskipun 

memiliki kekurangan karena cakupan bahasannya sangat luas, parsial, tidak 

tematik, tetapi metode ini juga bisa menjadi alternatif pilihan kaum milenial 

dalam memahami al-Qur’an, jika dikemas dengan baik, menggunakan bahasa 

ilmiah populer, dengan menghadirkan pesan moral dari setiap ayat dalam surat 

yang dikaji. Temuan penelitian ini juga menunjukkan bahwa metode tafsir 

taḥlīlī, jika dihadirkan dengan paradigma baru, yaitu menyesuaikan dengan 

konteks kekinian, menggunakan bahasa ilmiah populer, serta disajikan dengan 

ringkas, dengan mengambil pesan moral dari setiap ayat, kemudian ditarik 

kesimpulan berupa nilai-nilai moral dari surah tersebut, tetap relevan dengan 

konteks kekinian dan mampu menjawab kebutuhan kaum milenial. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, La Ode Ismail. “Konsep Metode Tahlili dalam Penafsiran al-Qur’an.” 

Jurnal Shaut al-‘Arabiyah 4, no. 2 (2016): 53–66. 

https://doi.org/10.24252/saa.v4i2.1224. 

Amin, Faizal. “Metode Tafsir Tahlili: Cara Menjelaskan al-Qur’an dari 

Berbagai Segi Berdasarkan Susunan Ayat-ayatnya.” Jurnal KALAM 

11, no. 1 (2017): 235–66. https://doi.org/10.24042/klm.v11i1.979. 

Al-Bayyūmī, Mursī Ibrāhīm. Dirāsāt fī al-Tafsīr al-Mawḍū‘ī. Cairo: Dār al-

Tawfīqiyyah li al-Ṭibā‘ah, 1970. 

Dimyathī, Muḥammad ‘Afīfuddīn. Jam‘ al-‘Abīr fī Kutub al-Tafsīr. Malang: 

Penerbit Lisān ‘Arabī, 2019. 

Al-Dhahabī, Muḥammad Ḥusayn. Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn. Cairo: 

Maktabah Wahbah, 1995. 

 



 

Tantangan Metode Tafsir Taḥlīlī di Era Milenial 

                                                                              Vol. 13, No. 1, Juni 2025 21 

Elhany, Hemlan. “Metode Tafsir Tahlili dan Maudlui.” Ath-Thariq 2, no. 1 

(2018): 288–303. https://doi.org/10.32332/ath_thariq.v2i1.1078. 

Al-Falakī, Fāṭin. Tafsīr al-Qur’ān li al-Shabāb. Cairo: Maktabah al-Shafā, 

2012. 

Al-Farmawī, ‘Abd al-Ḥayy. Al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mawḍū‘ī. Cairo: al-

Ḥaḍārah al-‘Arabiyyah, 1977. 

Harun, Salman. Secangkir Tafsir Juz Terakhir. Tangerang: Lentera Hati, 2017. 

Ibn Kathīr. Tafsīr Ibn Kathīr. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1977. 

Al-Jazā’irī, Abū Bakr Jābir. Aysar al-Tafāsīr li Kalām al-‘Aliyy al-Kabīr. 

Cairo: al-Dār al-‘Ālamiyyah, 2019. 

Al-Marāghī, Aḥmad Muṣṭafā. Tafsīr al-Marāghī. Cairo: Muṣṭafā al-Bābī, 

1953. 

Mustaqim, Abdul. Metode Penelitian al-Qur’an dan Tafsir. Yogyakarta: Idea 

Press, 2015. 

Al-Qaṭṭān, Mannā‘ Khalīl. Mabāḥith fī ‘Ulūm al-Qur’ān. n.p.: n.pub., n.d. 

 

Rokim, Syaiful. “Mengenal Metode Tafsir Tahlili.” Jurnal al-Tadabbur 2, no. 

3 (2017): 41–56. http://dx.doi.org/10.30868/at.v2i03.194. 

Al-Ṣadr, Muḥammad Bāqir. Al-Tafsīr al-Mawḍū‘ī wa al-Tafsīr al-Tajzī’ī fī al-

Qur’ān al-Karīm. Beirut: Dār al-Ta‘āruf li al-Maṭbū‘āt, 1980. 

Sharīf, Ibrāhīm. Ittijāhāt al-Tajdīd fī Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm fī Miṣr. Cairo: 

Dār al-Turāth, 1987. 

Shihab, M. Quraish. Kaidah Tafsir. Jakarta: Lentera Hati, 2013. 

———. Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat. Bandung: Mizan, 2013. 

Al-Ṭabarī, Ibn Jarīr. Jāmi‘ al-Bayān fī Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Beirut: Dār al-

Fikr, 1998. 

Al-Ṭabāṭabā’ī, Muḥammad Ḥusayn. Mengungkap Rahasia al-Qur’an. 

Translated by A. Malik Madani and Hamim Ilyas. Bandung: Mizan, 

1989. 

Yūsuf, Balmahdī. Al-Tafsīr al-Fiqhī li al-Qur’ān al-Karīm fī al-‘Aṣr al-

Ḥadīth. Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 2015. 


