
 

NILAI-NILAI EKOLOGIS DALAM AL-QUR´AN: 

Suatu Kajian Tafsir Tematik  

  

  
  

Wahida Rahim 
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

Email: wahida.rahim@uin-alauddin.ac.id 

 

Achmad Abubakar  
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

Email: achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id 

 

 

Abstract 

This research aims to identify the Qur´anic verses related to the 

environment and to analyze the ecological values contained in the 

Qur´an along with their relevance to contemporary issues. It is a 

library research employing the thematic exegesis (tafsīr mauḍū´ī) 

method. The data were analyzed using content analysis by 

identifying Qur´anic verses concerning the environment and 

interpreting the opinions of classical and modern exegetes 

(mufassirīn). The research concludes that the Qur´an views the 

environment as an integral part of God´s creation that possesses 

spiritual, moral, and social values, and positions humans as 

khalīfah (stewards) responsible for maintaining the balance and 

sustainability of nature. These ecological values are highly 

relevant in addressing contemporary environmental crises such as 

climate change, deforestation, and pollution, by serving as ethical, 

policy, and educational foundations rooted in religious principles. 

Further research is encouraged to develop an Islamic 

environmental jurisprudence (fiqh al-bī´ah) that regulates the 

relationship between humans and nature based on the principle of 

public benefit (maṣlaḥah mursalah). 

Keywords: Ecological Value, Thematic Exegesis, Environmental 

Verses.    

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui ayat-ayat al-Qur´an 

tentang lingkungan hidup. Selain itu, penelitian ini juga 

menganalisis nilai-nilai ekologis yang terdapat dalam al-Qur´an 

serta relevansinya terhadap permasalahan kontemporer. Penelitian 

VOLUME 13, NOMOR 2, DESEMBER 2025: 184-199 

ISSN 2303-0453  I  E-ISSN 2442-987  

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index 

mailto:wahida.rahim@uin-alauddin.ac.id
mailto:achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id


  
Nilai-Nilai Ekologis dalam al-Qur´an: Suatu Kajian Tafsir Tematik 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 185 

ini merupakan penelitian pustaka (library research) dengan 

menggunakan metode tafsir mauḍū´i. Pendekatan yang digunakan 

yaitu tafsir tematik, ekologi dan studi kritis. Teknik analisis data 

menggunakan content analysis yaitu mengidentifikasi ayat-ayat 

al-Qur´an tentang lingkungan hidup dan menginterpretasikan 

pendapat mufassirin. Langkah-langkah identifikasi ayat-ayat 

tentang lingkungan hidup, seperti: amanah, khalifah dan fasad. 

Kemudian menyortir dan menyajikan ayat-ayat sesuai tema. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa al-Qur´an memandang 

lingkungan hidup sebagai bagian dari ciptaan Allah swt yang 

memiliki nilai spiritual, moral dan sosial, serta menempatkan 

manusia sebagai khalifah yang bertanggung jawab untuk menjaga 

keseimbangan dan kelestarian alam. Hasil dari nilai-nilai ekologis 

ini relevan terhadap krisis lingkungan kontemporer seperti 

perubahan iklim, deforestasi dan pencemaran, dengan 

menjadikannya landasan etika, kebijakan dan pendidikan 

lingkungan berbasis keagamaan. Penelitian lanjutan dapat 

menginspirasi pembentukan fikih lingkungan (fiqh al-bī´ah) yang 

mengatur hubungan manusia dengan alam berdasarkan prinsip 

kemaslahatan (maṣlaḥah mursalah). 

Kata Kunci: Nilai Ekologis, Tafsir Tematik, Lingkungan Hidup.  

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur´an sebagai sumber utama ajaran Islam memuat banyak ayat 

yang berbicara tentang alam, keseimbangan ekosistem, serta tanggung jawab 

manusia dalam menjaga kelestariannya. Islam memandang alam bukan 

sekadar objek eksploitasi, tetapi sebagai tanda-tanda kekuasaan Allah Swt. 

(āyāt kawniyyah) yang mengandung nilai-nilai moral dan spiritual. Manusia 

diposisikan sebagai khalifah yang diberi amanah untuk mengelola bumi 

dengan penuh tanggung jawab dan keadilan.1 Oleh karena itu, manusia dituntut 

untuk menjaga keseimbangan alam, memanfaatkan sumber daya secara bijak 

dan menghindari segala bentuk kerusakan yang dapat mengancam 

keberlangsungan kehidupan. Sebagaimana prinsip dasar Islam yang 

menekankan pentingnya kemaslahatan serta menjauhi fasād (kerusakan) di 

muka bumi.2 

Krisis lingkungan hidup merupakan salah satu tantangan besar yang 

dihadapi umat manusia di era modern. Fenomena seperti perubahan iklim, 

pencemaran udara dan air, deforestasi, serta kepunahan berbagai spesies 

 
1  M. Shavarani, “The Position of Humanity in Islamic Environmental Theology: 

Caliph or Servant,” Journal of Islam and the Contemporary World 1, no. 4 (2024): 73-99. 
2 Maulana Bagus Rahmat, “The Idea of Islamic Ecotheology in Responding to the 

Global Environmental Crisis: An Analysis of the Concepts of Khalifah, Mīzān and Maṣlaḥah,” 

Indonesian Journal of Islamic Thelogy and Philosophy 7, no. 1 (2025): 93-110. 



 
Wahida Rahim, Achmad Abubakar 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 186 

makhluk hidup menunjukkan adanya ketidakseimbangan dalam hubungan 

antara manusia dan alam. Sedangkan perspektif Islam, alam tidak hanya 

berfungsi sebagai sumber daya material untuk memenuhi kebutuhan manusia, 

namun, manifestasi dari kebesaran dan kekuasaan Allah swt.3  

Kerusakan lingkungan yang terjadi pada hakikatnya merupakan akibat 

dari perilaku manusia yang tidak lagi selaras dengan prinsip-prinsip tauhid, 

amanah dan keseimbangan (mīzān) yang diajarkan al-Qur´an.4 Oleh sebab itu, 

diperlukan upaya untuk menafsirkan kembali ayat-ayat al-Qur´an yang 

berkaitan dengan lingkungan hidup guna menggali nilai-nilai ekologis Islam 

yang dapat dijadikan dasar etis dan moral dalam menghadapi krisis ekologis 

global.  

Term ekologi tidak disebutkan secara eksplisit dalam al-Qur´an. 

Namun, adanya buku berjudul Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Jawaban Islami 

untuk Krisis Ekologi menjelaskan bahwa makna ekologi dalam perspektif al-

Qur´an dapat dipahami sebagai upaya menjaga dan menyucikan alam 

semesta.5 Nilai-nilai ekologis tercermin dalam sejumlah ayat, terdapat dalam 

Q.S. al-Baqarah (2): 30, Q.S. al-A’rāf (7): 56, Q.S. al-Raḥmān (55): 7-9, Q.S. 

al-Ghāshiyah (88): 17-20 dan Q.S. al-Aḥzāb (33): 72. Ayat-ayat tersebut secara 

umum menggambarkan prinsip-prinsip dasar ekologi dalam Islam yang 

menekankan hubungan harmonis antara manusia, alam dan pencipta. 

Permasalahan yang dihadapi dunia saat ini menunjukkan semakin 

meningkatnya tingkat kerusakan lingkungan yang berujung pada 

ketidakseimbangan nilai-nilai ekologi sebagaimana digariskan dalam al-

Qur´an. Beberapa contoh aktivitas yang tidak hanya merusak ekosistem tetapi 

memberikan pula dampak negative, seperti: kehilangan keanekaragaman 

hayati karena penebangan hutan, perubahan iklim karena meningkatnya 

emigasi gas rumah kaca, mengalami erosi dan kerusakan tanah, serta dampak 

sosial dan ekonomi, termasuk pencemaran lingkungan.6  

Wahana Lingkungan Hidup Indonesia (WALHI) menilai bahwa 

praktik penambangan di pulau-pulau kecil tersebut telah melanggar ketentuan 

 
3 Kartika, M. Galib dan Achmad Abubakar, “Upaya Pelestarian Lingkungan Hidup 

dalam Kajian Tafsir Tematik,” Jurnal Alwatzikhoebillah 11, no. 1 (2025): 363-372. 
4 Syauqiah, Zulfa dan Ahmad Hanif Syafril Alfalah, “Keseimbangan Alam dalam 

Perspektif al-Qur'an: Tafsir Tematik Tentang Lingkungan dan Implikasinya dalam Kehidupan 

Modern,” Jurnal Media Akademik (JMA) 3, no. 6 (2025): 1-20. 
5 Badan Moderasi Beragama dan Pengembangan Sumber Daya Manusia 

(BMBPSDM), Kementerian Agama RI, “Buku Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Jawaban Islami 

untuk Krisis Ekologi,” diakses [tanggal akses Anda], 

https://bmbpsdm.kemenag.go.id/berita/buku-tafsir-ayat-ayat-ekologi-jawaban-islami-untuk-

krisis-ekologi. 
6 Hendra Sani dan Syamsuddin, “Konflik Penambangan Nikel di Raja Ampat: 

Analisis Etika Lingkungan dan Rekayasa Pertambangan untuk Konservasi Berkelanjutan,” 

Journal of Artificial Intelligence and Digital Business 4, no. 2 (2025): 3453–3461.. 



  
Nilai-Nilai Ekologis dalam al-Qur´an: Suatu Kajian Tafsir Tematik 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 187 

hukum nasional, khususnya Undang-Undang Nomor 27 Tahun 2007 tentang 

Pengelolaan Wilayah Pesisir dan Pulau-Pulau Kecil sebagaimana telah diubah 

dengan Undang-undang Nomor 1 Tahun 2014. Aktivitas tersebut dinilai 

sebagai pelanggaran mendasar terhadap prinsip penghormatan terhadap alam, 

keadilan ekologis dan antargenerasi. Serta, prinsip dalam pengelolaan 

lingkungan. Munculnya dampak ekologis yang ditimbulkan, seperti hilangnya 

spesies langka dan rusaknya habitat penting, menimbulkan kerugian ekologis 

yang tidak dapat diperbaiki dan bahkan diperkirakan mencapai nilai ekonomi 

hingga triliunan rupiah. Kondisi tersebut menunjukkan bahwa krisis 

lingkungan yang terjadi bukan hanya akibat lemahnya penegakan hukum, 

tetapi dikarenakan terputusnya kesadaran manusia terhadap nilai-nilai moral 

dan spiritual dalam menjaga keseimbangan alam sebagaimana diajarkan dalam 

al-Qur´an. 

Beberapa kajian terdahulu yang relevan dengan penelitian ini yaitu 

menegaskan pentingnya menjaga kelestarian lingkungan. Mukhlis dalam 

penelitiannya berpendapat bahwa berbagai ayat yang menjelaskan tentang 

proses penciptaan alam semesta serta keteraturan yang terdapat di dalamnya.7 

Melalui pendekatan tafsir tematik, al-Qur´an menegaskan bahwa 

keseimbangan alam memerlukan peran aktif manusia sebagai pengelola dan 

penjaga kelestarian bumi.  

Mun‘im berpendapat bahwa buku Tafsir Pelestarian Lingkungan 

Hidup karya Kementerian Agama mengungkapkan bahwa konsep etika 

lingkungan yang diuraikan dalam lebih mengarah pada etika lingkungan 

intermediet yang berorientasi biosentris.8 Pendekatan ini menolak pandangan 

yang menempatkan seluruh unsur dalam ekosistem semata-mata sebagai objek 

bagi kepentingan manusia.  

Nihayah dalam tulisannya mengklasifikasikan tiga proposisi utama 

mengenai karakter manusia ekologis dalam perspektif al-Qur´an, yaitu 

khalifah, ḥikmah dan mīzān.9 Ketiga konsep tersebut memiliki keterkaitan 

yang erat dalam membentuk pribadi manusia yang berperan sebagai pembawa 

rahmat bagi seluruh alam (raḥmatan li al-´ālamīn).10  

Muhammad, dkk., juga menekankan urgensi menjaga kelestarian 

lingkungan sebagaimana tercermin dalam ayat-ayat al-Qur´an, dengan 

mengintegrasikan pendekatan tafsīr bi al-ma’thūr, tafsīr bi al-ra‘yi dan 

 
7 Febri Hijroh Mukhlis, “Paradigma Ekologis dalam Tafsir al-Qur’an: Kajian Tematik 

Kontekstual,” QOF: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir 6, no. 1 (2022): 89–108. 
8 Zainul Mun‘im, “Etika Lingkungan Biosentris dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir 

Pelestarian Lingkungan Hidup Karya Kementerian Agama,” SUHUF: Jurnal Pengkajian Al-

Qur’an dan Budaya 15, no. 1 (2022): 197–221. 
9 Hamidatun Nihayah dan M. Mukhsin Jamil, “The Character of Ecological People 

in the Quran: A Thematic Interpretation Study,” Al-Ulya: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 

(2024): 212–223. 
10 Amir Hamzah, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research): Kajian 

Filosofis, Teoretis, dan Aplikatif (Malang: Literasi Nusantara, 2019), 8. 



 
Wahida Rahim, Achmad Abubakar 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 188 

sejarah.11 Begitupun Nur, dkk., juga mendorong pengintegrasian nilai-nilai al-

Qur´an seperti prinsip pengelolaan yang bijak, sikap moderat dan tanggung 

jawab moral ke dalam sistem pendidikan lingkungan dan penerapan hukum.12  

Penelitian terdahulu umumnya berfokus pada penafsiran ayat-ayat al-

Qur´an yang berkaitan dengan pelestarian lingkungan. Adapun penelitian ini 

menawarkan pendekatan yang berbeda dengan mengintegrasikan nilai-nilai 

ekologi ke dalam penafsiran ayat-ayat al-Qur´an tentang lingkungan hidup. 

Pendekatan tersebut memberikan unsur kebaruan (novelty) sehingga 

membedakannya dari penelitian-penelitian sebelumnya. Penelitian ini menjadi 

relevan tidak hanya sebagai refleksi teologis, tetapi juga sebagai kontribusi 

nyata Islam dalam membangun kesadaran dan tanggung jawab ekologis di 

tengah tantangan peradaban modern. 

Jenis penelitian ini adalah kajian pustaka (library research) dan 

menggunakan penelitian kualitatif karena berfokus pada pemahaman 

mendalam terhadap makna dan nilai yang terkandung dalam ayat-ayat al-

Qur´an yang berkaitan dengan lingkungan hidup. Metode penafsiran yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah tafsir mawḍū´ī (tematik).13 Data 

diperoleh dari berbagai sumber, seperti kitab tafsir klasik dan kontemporer, 

buku yang relevan, jurnal, serta tulisan akademik lainnya yang membahas isu 

lingkungan dalam perspektif Islam. Analisis data dilakukan dengan 

menggunakan analisis isi (content analysis). Teknik ini digunakan untuk 

menelaah isi teks ayat-ayat al-Qur´an serta penafsiran para mufasir guna 

mengidentifikasi nilai-nilai ekologis yang terkandung di dalamnya.14 

PEMBAHASAN 
Defisini Tafsir Tematik 

Metode tafsir mawḍū´ī (tematik)15 merupakan salah satu metode 

penafsiran al-Qur´an yang dilakukan dengan cara menghimpun seluruh ayat 

yang berkaitan dengan suatu tema tertentu, kemudian dikaji secara mendalam 

 
11 Asmawati Muhammad, Abdul Halim Syihab, dan Meguellati Achour, “Quranic 

Messages on Environmental Sustainability: An Expository Study of Its Relevance,” Al-Bayan: 

Journal of Qur’an and Hadith Studies 17, no. 1 (2019): 38–59. 
12 Afrizal Nur, Hayati bin Husin, Alwizar, dan Muhammad Yasir, “Qur’anic 

Ecotheology and the Ethics of Forest Protection in Indonesia,” Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-

Qur’an dan Hadis 26, no. 2 (2025): 351–382. 
13 Yakni metode penafsiran yang menghimpun seluruh ayat al-Qur´an yang berkaitan 

dengan suatu tema tertentu yaitu lingkungan hidup. ‘Abd al-Ḥayy al-Farmawī, Metode Tafsir 

Mauḍū‘ī dan Cara Penerapannya (Bandung: CV Pustaka Pedia, 2002), 42.  
14 James W. Drisko dan Tina Maschi, Content Analysis (New York: Oxford 

University Press, 2016), 3. 
15 Secara bahasa mawḍū´ī berasal dari akar kata wa-ḍa-’a dalam bahasa Arab yang 

artinya meletakkan, menempatkan, atau menetapkan sesuatu pada tempatnya. Terdapat pada 

Ahmad Warson Munawwir, al-Munawwir Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: Pustaka 

Progressif, 1997), 1564. 



  
Nilai-Nilai Ekologis dalam al-Qur´an: Suatu Kajian Tafsir Tematik 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 189 

dan menyeluruh untuk menemukan pesan dan makna yang utuh dari tema 

tersebut.16 Dengan demikian, tafsir mawḍū´ī dapat diartikan sebagai penafsiran 

yang terarah dan terfokus pada suatu topik tertentu yang ditempatkan secara 

sistematis sesuai dengan konteks pembahasannya. 

Menurut para ulama, tafsir mawḍū´ī secara istilah adalah metode 

penafsiran al-Qur´an dengan cara menghimpun seluruh ayat yang memiliki 

kesamaan tujuan dan tema. Ayat-ayat tersebut kemudian disusun berdasarkan 

kronologi turunnya (tartīb al-nuzūl) dengan memperhatikan asbāb al-nuzūl 

atau sebab-sebab turunnya ayat.17 Menurut al-Farmawi, ada beberapa tahapan 

dalam melakukan metode tafsir mawḍū´ī yaitu:18 menentukan tema, 

menghimpun seluruh ayat, menyusun berdasarkan tartīb al-nuzūl, memahami 

korelasi ayat, mengintegrasikan dengan hadis, mengurutkan ayat, menjelaskan 

ayat dan menarik kesimpulan. 

Konteks penelitian ini, metode tafsir mawḍū´ī digunakan untuk 

mengkaji nilai-nilai ekologis dalam al-Qur´an, yaitu dengan menghimpun dan 

menafsirkan ayat-ayat yang berbicara tentang alam, keseimbangan ekosistem, 

serta tanggung jawab manusia sebagai khalifah dalam menjaga kelestarian 

bumi. Melalui metode ini, diharapkan dapat ditemukan konsep ekologi Islam 

yang tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga aplikatif dalam menghadapi 

tantangan kerusakan lingkungan pada masa kini.  

 

Konsep Ekologi dalam al-Qur´an 

Ayat ekologi dalam al-Qur´an tidak disebutkan secara eksplisit dengan 

istilah ekologi, namun nilai dan prinsip ekologis tercermin secara kuat dalam 

berbagai ayat yang membahas tentang alam semesta, keseimbangan, serta 

tanggung jawab manusia terhadap lingkungan. Ekologi19 merupakan cabang 

ilmu yang mengkaji pola serta dampak interaksi antara berbagai makhluk 

hidup, baik sesama organisme maupun dengan lingkungannya.20  

Secara konseptual, ekologi dalam al-Qur´an merupakan pandangan 

tentang keteraturan dan keseimbangan ciptaan Allah Swt. yang mengatur 

hubungan harmonis antara manusia, alam dan pencipta. Dengan demikian, 

konsep ekologi dalam al-Qur´an menegaskan bahwa seluruh ciptaan Allah 

Swt. memiliki fungsi, peran dan tujuan tertentu dalam menjaga keselarasan 

kehidupan di bumi.   

 
16 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir (Ciputat: Lentera Hati, 2013), 378.  
17 ‘Abd al-Ḥayy al-Farmawī, Metode Tafsir Mauḍū‘ī dan Cara Penerapannya, 42. 
18 ‘Abd al-Ḥayy al-Farmawī, al-Bidāyah fi al-Tafsīr al-Mawḍū’ī: Dirāsāt Manhajiyāt 

Mauḍū´iyāt (Mesir: Maktabah Jumhuriyah, 1977), 61-62. 
19 Ekologi dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia adalah ilmu tentang hubungan 

timbal balik antara makhluk hidup dan kondisi alam sekitar. Kamus Besar Bahasa Indonesia 

Daring (Online), versi 2.9 2012-2025. Diakses: https://kbbi.web.id/ekologi. 
20 Badru Tamam, Ekologi dalam Tafsir Kontemporer (Disertasi, Sekolah 

Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021), 31. 



 
Wahida Rahim, Achmad Abubakar 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 190 

Tafsir Ayat Ekologi dalam al-Qur´an 

Al-Qur´an menggunakan banyak istilah yang mengindikasikan tentang 

konsep ekologi yaitu ayat tentang hubungan manusia dengan lingkungan, 

hubungan lingkungan dengan Allah swt, serta hubungan manusia dengan Allah 

Swt. dalam menjaga bumi. Adapun ayat-ayat tentang ekologi dalam buku 

Tafsir Ayat-Ayat Ekologi Kementerian Agama yaitu:21 Q.S. al-Fātiḥah (1): 2, 

Q.S. al-Ḥadīd (57): 1, Q.S. Al-An’ām (6): 99, Q.S. al-Baqarah (2): 164, Q.S, 

’Abasa (80): 25-32, Q.S. al-Aḥzāb (33): 72, Q.S. al-Baqarah (2): 30, Q.S. al-

An’ām (6): 165, Q.S. al-Mulk (67): 15, Q.S. al-Ḥajj (22): 65, Q.S. Ibrāhīm 

(14): 32-34, Q.S. al-Jāthiyah (45): 13, Q.S. al-Baqarah (2): 11-12, Q.S. al-

Baqarah (2): 205, Q.S. al-Shu’arā (26): 151-152, Q.S. al-A’rāf (7): 85, Q.S. 

Hūd (11): 116, Q.S. al-Qaṣāṣ (28): 77, Q.S. Hūd (11): 85, Q.S. al-A’rāf (7): 4-

5, Q.S. al-Rūm (30): 41, Q.S. al-Zumar (39): 5, Q.S. Nūh (71): 10-18, Q.S. al-

An’ām (6): 142-143, Q.S. al-Furqān (25): 48-49, Q.S. al-Mu‘minūn (23): 18-

19, Q.S. al-Zumar (39): 21.     

Derivasi atau turunan ayat-ayat ekologi dalam al-Qur’an mengacu pada 

pengelompokan ayat-ayat yang secara langsung maupun tidak langsung 

membahas hubungan manusia dengan alam, tanggung jawab terhadap 

lingkungan, serta prinsip keseimbangan ciptaan Allah Swt. (mīzān). Ayat-ayat 

tersebut tersebar dalam berbagai surah dan dapat dikategorikan ke dalam 

beberapa tema utama sebagai berikut:  

1. Manusia Sebagai Khalifah di Bumi.  

Dalam perspektif al-Qur´an, manusia memiliki kedudukan istimewa 

sebagai khalifah (wakil atau pengelola) di bumi. Konsep ini dijelaskan 

dalam Q.S. Al-Baqarah (2): 30.  

 
 
للِْمَل  رَبُّكَ  قاَلَ  هَا ئِ وَاِذْ  فِي ْ ي ُّفْسِدُ  مَنْ  هَا  فِي ْ اَتََْعَلُ  قاَلُوْا  فَةً  خَلِي ْ الَْْرْضِ  فِِ  جَاعِلٌ   ْ كَةِِ انِِّ

ْ اعَْلَمُ مَا لَْ   ءَ وَنََْنُ نُسَبِِحُ بَِِمْدِكَ وَنُ قَدِِسُ لَكَ قاَلَ اِنِِّ
 تَ عْلَمُوْنَ وَيَسْفِكُ الدِِمَا 

“(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat, “Aku hendak 

menjadikan khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak 

menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan 

kami senantiasa bertasbih memuji-Mu dan mensucikan nama-Mu?” Dia 

berfirman, “Sungguh, Aku mengetahi apa yang tidak kalian ketahui.”22 

Berdasarkan ayat di atas, Quraish Shihab menafsirkan istilah khalifah 

pada awalnya bermakna seseorang yang menggantikan atau datang 

setelah pihak sebelumnya.23 Sebagian ulama menafsirkan kata khalifah 

 
21 Reflita et al., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis 

Berbasis Al-Qur’an (Jakarta: Kementerian Agama Republik Indonesia, 2025), xiii. 
22 Kementerian Agama Republik Indonesia, Terjemah Makna al-Qur’an Bahasa 

Indonesia (Madinah: Kompleks Percetakan al-Qur’an Raja Fahd, 1971), 11. 
23 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur´an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1996), 295. 



  
Nilai-Nilai Ekologis dalam al-Qur´an: Suatu Kajian Tafsir Tematik 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 191 

sebagai wakil Allah swt di bumi yang bertugas menegakkan kehendak-

Nya dan melaksanakan hukum-hukum-Nya. Namun, makna ini bukan 

berarti manusia menempati posisi ketuhanan atau menggantikan 

kekuasaan Allah Swt. Pengangkatan manusia sebagai khalifah 

dimaksudkan sebagai bentuk ujian dan penghormatan dari Allah Swt., 

agar manusia dapat menjalankan tanggung jawabnya sebagai pengelola 

bumi dengan penuh kesadaran dan amanah.24 

Beberapa ayat dalam al-Qur’an juga menggambarkan bahwa Allah 

Swt. menjadikan manusia sebagai khalifah di bumi dengan tujuan untuk 

menjaga ciptaan-Nya. Selain Q.S. al-Baqarah (2): 30, hal tersebut 

terdapat dalam Q.S. al-An’ām (6): 165,25 Q.S. Fāṭir (35): 3926 dan Q.S. 

Q.S. Ṣād (38): 26.27  

Pandangan manusia sebagai khalifah di bumi menegaskan bahwa 

manusia memikul tanggung jawab moral untuk menjaga, memelihara, 

serta melestarikan alam sebagai bentuk nyata dari pelaksanaan amanah 

kekhalifahan yang dianugerahkan oleh Allah Swt. Hal ini sejalan dengan 

hadis riwayat al-Bukhārī (w. 870 M) yang menyatakan bahwa setiap 

orang adalah pemimpin dan akan dimintai pertanggungjawaban atas 

yang dipimpinnya,28 menandakan bahwa kepemimpinan manusia 

mencakup pula tanggung jawab terhadap kelestarian lingkungan dan 

makhluk ciptaan Allah Swt. lainnya. 

Dengan demikian, manusia tidak semata berperan sebagai makhluk 

yang menikmati hasil bumi, tetapi juga sebagai pengelola yang memiliki 

tanggung jawab moral dan spiritual untuk menjaga keberlangsungan 

serta keseimbangan ekosistem, sekaligus mengimplementasikan nilai-

nilai ekologis (tanggungjawab) dalam setiap aspek kehidupannya. 

 

2. Larangan Merusak Lingkungan. 

Larangan untuk merusak lingkungan merupakan salah satu prinsip 

penting dalam al-Qur’an yang menunjukkan tanggung jawab manusia 

dalam menjaga kelestarian bumi. Ayat yang menegaskan hal ini dalam 

Q.S. al-A’rāf (7): 56, menegaskan larangan terhadap segala bentuk 

kerusakan (fasād) yang mengganggu keseimbangan ekologis. 

 
24 M. Quraish Shihab, Tafsīr al-Mishbāh: Pesan, Kesan dan Keselarasan al-Qur’an, 

vol. 1 (Ciputat: Lentera Hati, 2003), 140. 
25 Lihat Kementerian Agama Republik Indonesia, Terjemah Makna al-Qur´an 

Bahasa Indonesia, 220. 
26 Lihat Kementerian Agama Republik Indonesia, Terjemah Makna al-Qur´an 

Bahasa Indonesia, 709. 
27 Lihat Kementerian Agama Republik Indonesia, Terjemah Makna al-Qur´an 

Bahasa Indonesia, 743. 
28 Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhāri, jil. 2 (Beirut: Dār Ibn Kathīr, 1987), 902. 



 
Wahida Rahim, Achmad Abubakar 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 192 

نَ تُ فْسِدُوْ وَلَْ   مِِ قَريِبٌ  ٱللََِّّ  رَحَْْتَ  إِنَّ  وَطَمَعًا  خَوْفاً  وَٱدْعُوهُ  إِصْلَ حِهَا  بَ عْدَ  ٱلَْْرْضِ  فِِ  ا 
 ٱلْمُحْسِنِيَ 

“Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi, setelah (Allah) 

memperbaikinya dan berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut (tidak akan 

diterima) dan harapan (akan dikabulkan). Sesungguhnya rahmat Allah amat dekat 

kepada orang-orang yang berbuat baik.”29 

Menurut pandangan Hasbi, ayat tersebut mengandung larangan bagi 

manusia untuk melakukan segala bentuk perbuatan yang dapat 

menimbulkan kerusakan di bumi, termasuk tindakan apa pun yang 

merusak ciptaan Allah Swt.30 Ayat ini menegaskan bahwa setelah Allah 

menciptakan bumi dengan keseimbangan dan keteraturan, manusia 

dilarang merusaknya, baik melalui tindakan eksploitasi berlebihan 

maupun perilaku yang menimbulkan kerusakan ekologis. 

Salah satu cara Allah untuk menata kembali kehidupan manusia yang 

telah mengalami kekacauan adalah dengan mengutus para nabi guna 

memperbaiki keadaan masyarakat. Merusak setelah sesuatu diperbaiki 

dianggap jauh lebih buruk dibandingkan merusaknya sebelum diperbaiki 

atau ketika masih dalam keadaan rusak.31 Oleh karena itu, ayat ini 

menegaskan larangan keras terhadap tindakan merusak, terlebih ketika 

kerusakan tersebut memperparah kondisi yang sudah baik, karena hal itu 

merupakan perbuatan yang sangat tercela. 

Larangan untuk berbuat kerusakan di bumi juga terdapat dalam 

larangan merusak lingkungan dalam al-Qur’an yang menegaskan bahwa 

menjaga kelestarian alam bukan hanya tanggung jawab sosial, tetapi juga 

kewajiban moral dan spiritual. Manusia dituntut untuk bertindak sebagai 

pengelola bumi yang bijaksana, menjaga keseimbangan, serta 

menghindari segala bentuk kerusakan yang dapat mengancam 

keberlanjutan kehidupan. Sebagaimana derivasi ayat dalam al-Qur’an, 

seperti Q.S. al-A’rāf (7): 56, Q.S. al-Rūm (30): 41, Q.S. al-Baqarah (2): 

11-12 dan Q.S. al-Qaṣāṣ (28): 77.32 Dengan penerapan prinsip ini, akan 

tercipta keseimbangan ekologis yang harmonis antara manusia, alam dan 

pencipta, sehingga kehidupan di bumi dapat berlangsung secara 

berkelanjutan sesuai dengan nilai-nilai yang diajarkan dalam al-Qur’an.  

 
29 Kementerian Agama Republik Indonesia, Terjemah Makna al-Qur´an Bahasa 

Indonesia, 232. 
30 Hasbi ash-Shiddieqy, Tafsir al-Qur’anul Majid an-Nūr, vol. 2 (Semarang: PT 

Pustaka Rizki Putra, 2000), 1412. 
31 Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbāh: Pesan, Kesan dan Keselarasan al-Qur’an, 

Vol. 5, 123–24. 
32 Kementerian Agama Republik Indonesia, Terjemah Makna al-Qur´an Bahasa 

Indonesia, 629. 



  
Nilai-Nilai Ekologis dalam al-Qur´an: Suatu Kajian Tafsir Tematik 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 193 

 

3. Amanah Terhadap Alam 

Konsep amanah terhadap alam dalam al-Qur’an merupakan bagian 

dari tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi. Amanah ini tidak 

hanya terbatas pada hubungan antar-manusia, tetapi juga mencakup 

kewajiban untuk menjaga, memelihara dan tidak merusak ciptaan Allah 

swt, termasuk lingkungan dan seluruh ekosistem. Sebagaimana dalam 

Q.S. al-Aḥzāb [33]: 72. 

هَا   تِ وَٱلَْْرْضِ وَٱلْْبَِالِ فأَبََيَْ أَن يََْمِلْنَ هَا وَأَشْفَقْنَ مِن ْ وَ  وَحَْلََهَا إِنََّّ عَرَضْنَا ٱلْْمََانةََ عَلَى ٱلسَّمَ 
نُ   نسَ   كَانَ ظلَُومًا جَهُولًْ    ۥإِنَّهُ   ۖ  ٱلِْْ

“Sesungguhnya Kami telah menawarkan amanat, kepada langit, bumi dan gunung-

gunung, tetapi semuanya enggan untuk memikul amanah itu karena khawatir akan 

menghianatinya, lalu dipikullah amanah itu oleh manusia. Sesungguhnya manusia 

itu sangat zalim dan sangat bodoh.”33 

M. Quraish Shihab menjelaskan bahwa penyerahan amanah kepada 

manusia menunjukkan adanya potensi besar dalam diri manusia untuk 

melaksanakannya dengan baik. Adapun penolakan langit, bumi, dan 

gunung untuk memikul amanah bukan berarti menunjukkan kelemahan 

ciptaan Allah Swt., melainkan menggambarkan betapa agung dan 

beratnya tanggung jawab tersebut.34 Amanah yang dimaksud adalah 

kewajiban untuk menjaga, mengelola, dan melestarikan hukum alam 

termasuk lingkungan hidup yang telah Allah Swt. ciptakan dengan 

keseimbangan dan manfaat bagi kehidupan. 

Tanggung jawab untuk memelihara lingkungan hanya dapat 

diberikan kepada makhluk yang berakal, yaitu manusia, karena 

dianugerahi kemampuan berpikir dan pengetahuan. Namun demikian, 

tidak semua manusia layak memikul amanah sebagai khalifah. Terdapat 

sejumlah kriteria yang harus dipenuhi, antara lain mampu membawa 

kemaslahatan dan kebahagiaan bagi yang dipimpinnya, memiliki akhlak 

yang luhur, keimanan yang kokoh, ketaatan dalam beribadah, kesabaran, 

keadilan, serta kemampuan menahan diri dari dorongan hawa nafsu.35 

Oleh karena itu, agar manfaat alam tetap lestari dan berkelanjutan, 

manusia harus bersikap bijak serta bertanggung jawab terhadap segala 

tindakannya terhadap alam. Sebagai khalifah di bumi, manusia 

berkewajiban merawat, memelihara dan melestarikan seluruh fasilitas 

alam yang disediakan Allah Swt. Meski manusia diperbolehkan 

 
33 Kementerian Agama Republik Indonesia, Terjemah Makna al-Qur´an Bahasa 

Indonesia, 688. 
34 M. Quraish Shihab, Tafsīr al-Mishbāh: Pesan, Kesan dan Keselarasan al-Qur´an, 

vol. 11, 332. 
35 Ahmad Thib Raya, Ensiklopedi al-Qur´an, vol. 2 (Ciputat: Lentera Hati, 2007), 

451. 



 
Wahida Rahim, Achmad Abubakar 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 194 

memanfaatkan sumber daya alam sebagai rezeki, pemanfaatan itu harus 

dilakukan dengan penuh tanggung jawab demi kemaslahatan seluruh 

makhluk hidup. 

Pelaksanaan amanah sebagaimana disebutkan dalam Q.S. al-Aḥzāb 

(33): 72 harus dilakukan sesuai dengan tuntunan syariat agar manusia 

tidak terjerumus dalam kezaliman dan kebodohan. Syariat Islam, melalui 

ketentuan halal dan haram, berfungsi sebagai pedoman etika dalam 

mengelola alam. Pemanfaatan sumber daya alam diperbolehkan selama 

memberikan kemaslahatan, namun dilarang apabila menyebabkan 

kerusakan atau kerugian.36 Dengan demikian, ajaran tauhid tidak hanya 

berorientasi pada aspek ibadah ritual, tetapi juga mencakup kepatuhan 

terhadap prinsip-prinsip ekologis sebagai wujud pelaksanaan amanah 

yang diberikan oleh Allah Swt. 

Nilai Ekologis dalam Penafsiran Ayat al-Qur´an 

Nilai-nilai ekologis dalam penafsiran ayat-ayat al-Qur’an 

mencerminkan prinsip-prinsip moral dan spiritual yang menuntun manusia 

untuk menjaga keseimbangan dan kelestarian alam sebagai bagian dari 

tanggung jawab kekhalifahan di bumi. Al-Qur´an tidak hanya memandang 

alam sebagai objek pemanfaatan, tetapi juga sebagai tanda-tanda (āyāt) 

kebesaran Allah Swt. yang mengandung hikmah dan harus dihormati 

keberadaannya. 

Adapun penafsiran ayat-ayat yang berkaitan dengan lingkungan hidup, 

terdapat sejumlah nilai yang bersifat ekologis yang mencerminkan hubungan 

harmonis antara manusia, alam dan pencipta.37 Nilai-nilai ini menjadi dasar 

etika Islam dalam menjaga kelestarian bumi dan menegakkan tanggung jawab 

manusia sebagai khalifah. Beberapa nilai ekologis yang terkandung dalam 

ayat-ayat al-Qur’an antara lain: 

1. Nilai tanggung jawab (al-mas´ūliyyah), yaitu menegaskan kewajiban 

manusia untuk memelihara dan mengelola bumi secara adil serta tidak 

melakukan kerusakan terhadap ciptaan Allah Swt. 

2. Nilai keseimbangan (al-mīzān), yaitu menunjukkan bahwa seluruh 

ciptaan Allah Swt. berada dalam keseimbangan yang sempurna. Manusia 

wajib menjaga harmoni antara pemanfaatan dan pelestarian sumber daya 

alam. 

 
36 Reflita, dkk., Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis 

Berbasis Al-Qur´an, 66. 
37 Muhamad Adji Saputra dan Muhammad Alif, “Pelestarian Lingkungan dalam 

Perspektif al-Qur’an: Studi Qur’an Tematik,” Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan 

Hadis 5, no. 2 (2025): 434–442. 



  
Nilai-Nilai Ekologis dalam al-Qur´an: Suatu Kajian Tafsir Tematik 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 195 

3. Nilai amanah (al-amānah), yaitu menggambarkan kepercayaan Allah 

swt kepada manusia untuk menjadi pengelola bumi dengan penuh 

kesadaran dan tanggung jawab moral. 

4. Nilai kepedulian dan kasih sayang (al-raḥmah), yaitu mengajarkan kasih 

sayang tidak hanya kepada sesama manusia, tetapi juga kepada makhluk 

hidup lain dan seluruh unsur alam. 

5. Nilai spiritualitas alam (rūḥ al-tabī´ah), yaitu memandang alam sebagai 

tanda-tanda kebesaran Allah Swt. (āyāt kauniyyah) yang harus dihormati 

dan dijaga, karena di dalamnya terkandung nilai ibadah dan pengingat 

akan kebesaran-Nya. 

Jika dihubungkan antara ayat-ayat al-Qur’an yang membahas tentang 

lingkungan hidup dengan nilai-nilai ekologis yang dapat diterapkan pada masa 

kini, maka tampak bahwa ajaran Islam memberikan pedoman yang sangat 

relevan terhadap upaya pelestarian lingkungan di era modern. Adapun 

hubungan ayat-ayat al-Qur´an dengan nilai-nilai ekologis dapat dilihat pada 

tabel berikut: 

 

No Ayat Konsep Ekologi Nilai Ekologis 

1. Q.S. al-Baqarah (2): 

30, Q.S. al-An’ām 

(6): 165, Q.S. Fāṭir 

(35): 39 

dan Q.S. Q.S. Ṣād 

(38): 26. 

Manusia sebagai 

khalifah di bumi 

Al-Mas‘ūliyyah. Manusia 

wajib menjaga 

keseimbangan alam dan 

memanfaatkan sumber 

daya secara bijaksana. 

2. Q.S. al-A’rāf (7): 56,  

Q.S. al-Rūm (30): 

41,  

Q.S. al-Baqarah (2): 

11-12  

dan Q.S. al-Qaṣāṣ 

(28): 77. 

Larangan 

merusak 

lingkungan  

1. Al-Mīzān. Manusia 

harus menjaga 

keselarasan antara 

kebutuhan hidup dan 

kelestarian alam agar 

tidak menimbulkan 

kerusakan ekologis. 

2. Al-Raḥmah. Mendorong 

manusia untuk 

berperilaku penuh kasih 

terhadap makhluk hidup 

lain dan tidak 

melakukan eksploitasi 

berlebihan.  

3. Q.S. al-Aḥzāb (33): 

72. 

Amanah 

terhadap alam 

1. Rūḥ al-Tabī’ah. Alam 

dipandang sebagai 

tanda-tanda kebesaran 

Allah (āyāt kauniyyah), 



 
Wahida Rahim, Achmad Abubakar 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 196 

sehingga menjaga 

lingkungan merupakan 

bentuk ibadah dan rasa 

syukur kepada-Nya. 

2. Al-Amānah. Alam 

merupakan amanah dari 

Allah yang harus dijaga 

dan tidak boleh 

disalahgunakan. 
Tabel 1.  

Hubungan ayat al-Qur´an tentang lingkungan hidup dengan nilai ekologis. 

 

Relevansi Nilai Ekologis Qur’ani Terhadap Permasalahan Kontemporer 

Relevansi nilai ekologis Qur´ani terhadap permasalahan kontemporer 

terletak pada penerapannya sebagai landasan moral dan spiritual dalam 

menghadapi krisis lingkungan modern, seperti perubahan iklim, deforestasi 

dan pencemaran, dengan menekankan tanggung jawab, keseimbangan dan 

amanah manusia dalam menjaga keberlanjutan bumi. Indonesia, relevansi ini 

semakin nyata mengingat tingginya tingkat kerusakan lingkungan akibat 

eksploitasi sumber daya alam yang berlebihan, alih fungsi lahan, dan lemahnya 

kesadaran ekologis masyarakat.38  

Nilai-nilai Qur´ani seperti amanah (tanggung jawab moral terhadap 

ciptaan Allah Swt.), mīzān (keseimbangan) dan islāḥ (perbaikan) dapat 

menjadi dasar etika lingkungan yang mendorong kebijakan pembangunan 

berkelanjutan, pendidikan ekologis berbasis nilai keagamaan, serta gerakan 

sosial yang berpihak pada pelestarian alam sebagai bagian dari ibadah dan 

manifestasi keimanan. 

Nilai-nilai ekologis yang diajarkan al-Qu’ran sangat relevan dengan 

problem ekologi global saat ini. Prinsip keseimbangan dan tanggung jawab 

dapat menjadi dasar pengembangan etika lingkungan Islami yang menolak 

eksploitasi berlebihan. Contohnya, dalam isu kontemporer seperti krisis iklim 

dan banjir besar di Indonesia, nilai keseimbangan (al-mīzān) mendorong upaya 

menjaga harmoni antara pembangunan dan kelestarian alam, misalnya dengan 

menerapkan konsep green economy dan tata ruang yang berwawasan 

lingkungan.39  

Sementara kasus deforestasi dan kebakaran hutan di Kalimantan dan 

Sumatra, nilai tanggung jawab (al-amānah) mengajarkan bahwa manusia tidak 

 
38 Inggia Sari dan Kasman Karimi, “Pengaruh pertumbuhan ekonomi, jumlah 

penduduk dan konsumsi energi terhadap degradasi lingkungan di Indonesia,” Journal of 

Economic Development 1, no. 1 (2023): 46–55. 
39 Ciptia Khoirulina Sanawati dan Rizky Selvia Putri, “Pembangunan Berkelanjutan 

Melalui Green Economy Perspektif Maqashid Syariah,” Journal of Economics, Law, and 

Humanities 4, no. 1 (2025): 113–122. 



  
Nilai-Nilai Ekologis dalam al-Qur´an: Suatu Kajian Tafsir Tematik 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 197 

boleh merusak bumi demi keuntungan ekonomi sesaat, tetapi harus menjaga 

ekosistem sebagai bentuk ibadah dan tanggung jawab moral kepada Allah Swt.  

Demikian pula, dalam menghadapi pencemaran laut akibat limbah industri dan 

plastik, prinsip larangan larangan membuat kerusakan di bumi relevan untuk 

menumbuhkan kesadaran kolektif dan kebijakan yang berpihak pada 

perlindungan lingkungan sebagai bagian dari penerapan nilai-nilai Qur’ani 

dalam kehidupan modern. 

Program penanaman pohon yang digagas oleh Menteri Agama 

merupakan bagian dari program ekoteologi. Inisiatif ini bertujuan 

menumbuhkan kesadaran ekologis yang berlandaskan nilai-nilai keagamaan 

melalui aksi nyata penghijauan.40 Pelaksanaannya dilakukan secara serentak 

oleh seluruh unit kerja Kemenag di Indonesia, termasuk madrasah dan kantor-

kantor Kemenag, sebagai wujud komitmen menciptakan lingkungan yang 

lebih hijau, memberi teladan dalam upaya konservasi, serta mengedukasi 

masyarakat tentang pentingnya menjaga kelestarian alam. Adapun tujuan 

utama program tersebut, yaitu: meningkatkan kesadaran ekologis, 

mewujudkan lingkungan hijau, mendorong partisipasi aktif dan mendidik 

karakter.  

Studi konteks kebijakan, nilai-nilai ini dapat menginspirasi 

pembentukan fiqh lingkungan (fiqh al-bī‘ah) yang mengatur hubungan 

manusia dengan alam berdasarkan prinsip kemaslahatan (maṣlaḥah mursalah). 

Selain itu, pendidikan Islam modern perlu mengintegrasikan ajaran ekologis 

Qur’ani agar generasi muda memiliki kesadaran ekologis berbasis spiritualitas. 

SIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa al-Qur’an memandang lingkungan 

hidup sebagai bagian integral dari ciptaan Allah Swt. yang memiliki nilai 

spiritual, moral, dan sosial. Manusia diberi amanah sebagai khalifah di bumi 

untuk menjaga, memelihara, dan mengelola alam secara bijak sesuai prinsip 

tanggung jawab (al-mas‘ūliyyah), keseimbangan (al-mīzān), amanah (al-

amānah), kasih sayang (al-raḥmah) dan spiritualitas alam (rūḥ al-tabī’ah). 

Nilai-nilai tersebut membentuk fondasi bagi etika lingkungan Islami yang 

menolak segala bentuk eksploitasi berlebihan dan mendorong terciptanya 

harmoni antara manusia dan alam. Sudut pandang kontemporer, Indonesia, 

ajaran ekologis al-Qur´an sangat relevan sebagai landasan moral dan spiritual 

dalam menghadapi krisis lingkungan seperti perubahan iklim, deforestasi dan 

pencemaran. Dengan demikian, al-Qur´an tidak hanya memberikan dasar 

teologis, tetapi juga arah praksis bagi pembangunan berkelanjutan dan 

pembentukan kesadaran ekologis umat manusia di era modern. 

 
40 Kementerian Agama Republik Indonesia, “Pimpin Gerakan Tanam Sejuta Pohon 

di Hari Bumi, Menag: Tokoh Agama Beri Teladan Pelestarian Alam”, diakses: 

https://kemenag.go.id/nasional/pimpin-gerakan-tanam-sejuta-pohon-di-hari-bumi-menag-

tokoh-agama-beri-teladan-pelestarian-alam-81ceW. 



 
Wahida Rahim, Achmad Abubakar 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 198 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Jil. 2. Beirut: Dār Ibn 

Kathīr, 1987. 

Al-Farmawī, ‘Abd al-Ḥayy. Al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mawḍū‘ī: Dirāsāt 

Manhajiyyah Mawḍū‘iyyah. Miṣr: Maktabah Jumhūriyyah, 1977. 

———. Metode Tafsir Maudhu‘i dan Cara Penerapannya. Bandung: CV 

Pustaka Pedia, 2002. 

Ash-Shiddieqy, Teungku Muḥammad Hasbi. Tafsir al-Qur'ān al-Majīd al-

Nūr. Vol. 2. Semarang: PT Pustaka Rizki Putra, 2000. 

Drisko, James W., dan Tina Maschi. Content Analysis. New York: Oxford 

University Press, 2016. 

Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Mafātīḥ al-Ghayb. Cet. II. Beirut: Dār al-Fikr, 1981. 

Hamzah, Amir. Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research): Kajian 

Filosofis, Teoretis, dan Aplikatif. Malang: Literasi Nusantara, 2019. 

Kamus Besar Bahasa Indonesia Daring (Online). Versi 2.9 (2012–2025). 

Diakses dari https://kbbi.web.id/ekologi. 

Kartika, M. Galib, dan Achmad Abubakar. “Upaya Pelestarian Lingkungan 

Hidup dalam Kajian Tafsir Tematik.” Jurnal Alwatzikhoebillah 11, no. 

1 (2025): 363–372. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. “Pimpin Gerakan Tanam Sejuta 

Pohon di Hari Bumi, Menag: Tokoh Agama Beri Teladan Pelestarian 

Alam.” Diakses dari https://kemenag.go.id/nasional/pimpin-gerakan-

tanam-sejuta-pohon-di-hari-bumi-menag-tokoh-agama-beri-teladan-

pelestarian-alam-81ceW. 

———. Badan Moderasi Beragama dan Pengembangan Sumber Daya 

Manusia (BMBPSDM). “Buku Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Jawaban 

Islami untuk Krisis Ekologi.” Diakses dari 

https://bmbpsdm.kemenag.go.id/berita/buku-tafsir-ayat-ayat-ekologi-

jawaban-islami-untuk-krisis-ekologi. 

———. Terjemah Makna al-Qur’ān Bahasa Indonesia. Madinah: Kompleks 

Percetakan al-Qur’ān Raja Fahd, 1971. 

Muhammad, Asmawati, Abdul Halim Syihab, dan Meguellati Achour. 

“Quranic Messages on Environmental Sustainability: An Expository 

Study of Its Relevance.” Al-Bayan: Journal of Qur’an and Hadith 

Studies 17, no. 1 (2019): 38–59. 

Mun‘im, Zainul. “Etika Lingkungan Biosentris dalam Al-Qur’an: Analisis 

Tafsir Pelestarian Lingkungan Hidup Karya Kementerian Agama.” 

SUHUF: Jurnal Pengkajian Al-Qur’an dan Budaya 15, no. 1 (2022): 

197–221. 

Munawwir, Aḥmad Warson. Al-Munawwir: Kamus Arab–Indonesia. 

Surabaya: Pustaka Progressif, 1997. 



  
Nilai-Nilai Ekologis dalam al-Qur´an: Suatu Kajian Tafsir Tematik 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 199 

Nihayah, Ḥamidatun, dan M. Mukhsin Jamil. “The Character of Ecological 

People in the Quran: A Thematic Interpretation Study.” Al-Ulya: 

Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2024): 212–223. 

Nur, Afrizal, Hayati bin Husin, Alwizar, dan Muhammad Yasir. “Qur’anic 

Ecotheology and the Ethics of Forest Protection in Indonesia.” Jurnal 

Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis 26, no. 2 (2025): 351–382. 

Rahmat, Maulana Bagus. “The Idea of Islamic Ecotheology in Responding to 

the Global Environmental Crisis: An Analysis of the Concepts of 

Khalifah, Mīzān, and Maṣlaḥah.” Indonesian Journal of Islamic 

Theology and Philosophy 7, no. 1 (2025): 93–110. 

Raya, Aḥmad Ṭīb. Ensiklopedi al-Qur’ān. Vol. 2. Ciputat: Lentera Hati, 2007. 

Reflita, dkk. Tafsir Ayat-Ayat Ekologi: Membangun Kesadaran Ekoteologis 

Berbasis Al-Qur’an. Jakarta: Kementerian Agama Republik Indonesia, 

2025. 

Sani, Hendra, dan Syamsuddin. “Konflik Penambangan Nikel di Raja Ampat: 

Analisis Etika Lingkungan dan Rekayasa Pertambangan untuk 

Konservasi Berkelanjutan.” Journal of Artificial Intelligence and 

Digital Business 4, no. 2 (2025): 3453–3461. 

Sanawati, Ciptia Khoirulina, dan Rizky Selvia Putri. “Pembangunan 

Berkelanjutan Melalui Green Economy Perspektif Maqāṣid Syarī‘ah.” 

Journal of Economics, Law and Humanities 4, no. 1 (2025): 113–122. 

Saputra, Muhamad Adji, dan Muhammad Alif. “Pelestarian Lingkungan dalam 

Perspektif al-Qur’an: Studi Qur’an Tematik.” Mushaf Journal: Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 5, no. 2 (2025): 434–442. 

Sari, Inggia, dan Kasman Karimi. “Pengaruh Pertumbuhan Ekonomi, Jumlah 

Penduduk dan Konsumsi Energi terhadap Degradasi Lingkungan di 

Indonesia.” Journal of Economic Development 1, no. 1 (2023): 46–55. 

Shavarani, M. “The Position of Humanity in Islamic Environmental Theology: 

Caliph or Servant.” Journal of Islam and the Contemporary World 1, 

no. 4 (2024): 73–99. 

Shihab, M. Quraish. Kaidah Tafsir. Ciputat: Lentera Hati, 2013. 

———. Membumikan al-Qur’ān: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat. Bandung: Mizan, 1996. 

———. Tafsīr al-Mishbāḥ: Pesan, Kesan dan Keselarasan al-Qur’ān. Vol. 1. 

Ciputat: Lentera Hati, 2003. 

Syauqiah, Zulfa, dan Ahmad Hanif Syafril Alfalah. “Keseimbangan Alam 

dalam Perspektif al-Qur’an: Tafsir Tematik tentang Lingkungan dan 

Implikasinya dalam Kehidupan Modern.” Jurnal Media Akademik 

(JMA) 3, no. 6 (2025): 1–20. 

Tamam, Badru. “Ekologi dalam Tafsir Kontemporer”. Disertasi, Sekolah 

Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021. 


