
 

KONSEP SABAR DALAM TAFSIR ḤAQĀ’IQ AL-TAFSĪR 

KARYA AL-SULAMĪ: ANALISIS TAFSIR SUFISTIK ATAS 

KISAH NABI  AYYŪB A.S.   

  

  
  

Syu’ban Aziz1, Izzah Faizah Siti Rusydati Khaerani2, Asep Faturahman3 
123 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung  

Email: 1syu’bahnaziz@gmail.ac.id, 2izzahfaizahsrk@uinsgd.ac.id, 
3asepahmad.fathurahman@uinsgd.ac.id 

 

 

Abstract 

This study analyzes the meaning and dimensions of patience in the 

story of the Prophet Ayyūb a.s. as interpreted in Ḥaqā’iq al-Tafsīr 

by Abū ‘Abd al-Raḥmān al-Sulamī. It seeks to reveal the meaning 

of patience from a Sufi perspective and analyze it through the 

framework of self-control theory proposed by James Averill 

(1973). This study employs a qualitative, library-based research 

approach. Content analysis is the primary analytical method used 

to examine Al-Sulamī's interpretation of Prophet Ayyūb a.s. The 

data are analyzed using Averill's three-part theory of self-control 

(behavioral, cognitive, and decisional). According to this study, 

Al-Sulamī viewed Ayyūb a.s's patience as an active spiritual 

practice, not just passive endurance. Its key dimensions include 

steadfast dhikr (remembrance of God) to manage suffering, 

merging the self (fanā) with the divine will and grace, and a 

pinnacle of patience manifested as tawakkal (complete surrender). 

According to Averill's psychological framework, these dimensions 

demonstrate behavioral control (restraining the body from 

complaining), cognitive control (reinterpreting hardship as divine 

will), and decisional control (a conscious choice to surrender to 

God). This analysis reveals the implicit psychological messages in 

the story. This study found that the story contains a sophisticated 

psychological model for resilience. It refutes the notion of 

patience as passive behavior, demonstrating that it is an active 

spiritual and psychological process. This study's novelty stems 

from its interdisciplinary approach, which bridges 10th-century 

classical interpretation with 20th-century psychological theory 

while also providing new insights into the psychological depth of 

Islamic spiritual concepts. 

VOLUME 13, NOMOR 2, DESEMBER 2025: 235-255 

ISSN 2303-0453  I  E-ISSN 2442-987  

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index 

mailto:syu’bahnaziz@gmail.ac.id
mailto:izzahfaizahsrk@uinsgd.ac.id


 
Syu’ban Aziz, Izzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 236 

Keywords: patience, Nabi Ayyūb a.s., Al-Sulamī, tafsir sufi, self-control, 

haqa'iq al-Qur'an. 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna dan dimensi 

kesabaran Nabi Ayyūb a.s. dalam Ḥaqā’iq al-Tafsīr  karya Abū 

‘Abd al-Raḥmān al-Sulamī. Kesabaran tersebut dianalisis dengan 

teori self-control James Averill (1973). Penelitian ini berjenis 

kualitatif, menggunakan metode analisis isi dengan pendekatan 

studi kepustakaan (library research). Data tersebut diinterpretasi 

oleh teori tripartit self-control (perilaku, kognitif, dan keputusan) 

Averill. Studi ini menemukan bahwa Al-Sulamī menafsirkan 

kesabaran Ayyūb a.s. bukan sebagai ketahanan pasif, melainkan 

sebagai praktik spiritual yang aktif dan kompleks. Dimensi-

dimensi kuncinya meliputi: keteguhan hati, menjadikan zikir 

(mengingat Allah) untuk mengendalikan penderitaan, meleburkan 

diri (fanā) dengan kehendak—anugerah-- Allah, dan puncak 

kesabarannya diwujudkan dengan tawakal (kepasrahan mutlak). 

Dimensi-dimensi dalam kerangka psikologi Averill menunjukan 

kontrol perilaku (menahan tubuh dari keluhan), kontrol kognitif 

(menafsirkan ulang kesulitan sebagai kehendak Ilahi), dan kontrol 

keputusan (pilihan sadar untuk berserah diri kepada Tuhan), Tiga 

aspek ini merupakan pesan utama dari kisah Nabi Ayyūb a.s. 

Penelitian berhasil bentuk psikologis yang canggih untuk 

resiliensi. Sekaligus menentang bahwa kesabaran sebagai perilaku 

pasif, namun proses psikologis yang aktif. Kebaruan penelitian ini 

terletak pada pendekatan interdisipliner yang menghubungkan 

tafsir sufistik klasik abad ke-10 dengan teori psikologi modern, 

sehingga memperkaya pemahaman terhadap dimensi psikologis 

dalam konsep spiritual Islam. 

Kata Kunci: sabar, Nabi Ayyūb a.s., al-Sulamī, tafsīr sufī, self-control, 

Ḥaqā’iq al-Tafsīr. 

 

PENDAHULUAN 

Semua individu pernah merasakan penderitaan, perasaan menderita 

tersebut melintasi batas waktu, budaya, dan geografis. Penderitaan bisa  

menimbulkan kecemasan, ketidakpastian, dan krisis yang silih berganti, 



 Konsep Sabar dalam Tafsir Ḥaqā’iq al-Tafsīr Karya Al-Sulamī:  

Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi  Ayyūb A.S.   

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 237 

sehingga membutuhkan resiliensi psikologis1 dan spiritual.2 Di era yang serba 

modern dengan ragam kemajuan teknologi, bukan berarti tidak dihadapkan 

pada berbagai bentuk kejadian yang menguji ketahanan mental dan batin.3 

Dalam konteks ini, pesan-pesan keagamaan menawarkan berbagai kerangka 

kerja untuk menavigasi pemecahan masalah berbagai problem yang 

menimbulkan penderitaan.4 

Dalam Islam, konsep sabar menempati posisi penting sebagai fondasi 

keberlangsungan kehidupan.5 Al-Qur'an berulang kali menekankan pentingnya 

bersabar, agar memperoleh pertolongan dan kebersamaan dengan Tuhan. 

Sebagaimana firman Allah Swt.: “Wahai orang-orang beriman, carilah 

pertolongan dari Allah dengan bersabar dan menjalankan salat, karena Allah 

senantiasa bersama dengan mereka yang bersabar” (Q.S. al-Baqarah: 153). 

Al-Qur’an memberikan gelar al-shābirūn  bagi orang-orang yang memiliki 

kesabaran. Orang-orang menjalani kehidupan dengan kesabaran akan meraih 

kebahagiaan, dicintai oleh Allah, dan menerima pahala yang sempurna tanpa 

batas. Sebagaimana tercermin dalam berbagai ayat seperti QS. al-Baqarah ayat 

155, dan 156.6  

Sabar dapat diartikan sebagai ketabahan dalam menghadapi 

penderitaan terutama ketika dihadapkan pada rasa sakit yang tak terhindarkan.7 

Jiwa yang sabar merupakan karakteristik yang dimiliki individu yang 

Tangguh, pantang menyerah dan positif thinking.8 Al-Qur’an secara tersirat 

 
1  Frendi Fernando, “Manfaat Spiritualitas Terhadap Resiliensi Pada Saat Pandemi,” 

Qalam: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 1 (2022): 26–43.; Magfiroh Rahmawati and Norman 

Wijaya Gati, “Hubungan Tingkat Spiritualitas dengan Tingkat Resiliensi pada Warga 

Penyintas Bencana Banjir di Kelurahan Joyotakan, Kota Surakarta,” Public Health and Safety 

International Journal (PHASIJ) 4, no. 2 (2024): 326–333.. 
2 Eka Wahyuni, “Resilience Remaja dan Implikasinya terhadap Pengembangan Buku 

Bantu Diri,” INSIGHT: Jurnal Bimbingan dan Konseling 10, no. 1 (2021): 79–88.; Monaris 

Daralina, Hilman Syarif, and Syarifah Rauzatul Jannah, “Spiritualitas dan Resiliensi Penderita 

Kanker Payudara yang Menjalani Kemoterapi di Rumah Sakit Umum Provinsi Aceh,” Dunia 

Keperawatan: Jurnal Keperawatan dan Kesehatan 12, no. 2 (2024): 167–174, 

https://doi.org/10.20527/dk.v12i2.641. 
3 Yeti Rohayati, and Abdillah Abdillah, “Digital Transformation for Era Society 5.0 

and Resilience: Urgent Issues from Indonesia,” Societies 14, no. 12 (2024): 266, 

https://doi.org/10.3390/soc14120266. 
4 Sopyan Hadi, “Konsep Sabar dalam Al-Qur’an,” Jurnal Madani: Ilmu 

Pengetahuan, Teknologi, dan Humaniora 1, no. 2 (2018): 473–488. 
5 Salsabila Sajida Nufus et al., “Terapan Terapi Sabar untuk Mengatasi Stres 

Akademik di Kalangan Remaja pada Masa Pandemi,” Khazanah: Jurnal Mahasiswa 13, no. 2 

(November 2021): 61–65. 
6 Departemen Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: 

J-ART, 2005). 
7 Wahyuni, “Resilience Remaja Dan Implikasinya Terhadap Pengembangan Buku 

Bantu Diri.”, 79-88 
8 Rif’at Syauqi Nawawi, Kepribadian Qur’ani (Jakarta: Amzah, 2024). 1-244; Sarah 

Difa, “Konsep Kesabaran dalam Psikologi Islam: Studi Kasus Pengaruh Konsep Kesabaran 



 
Syu’ban Aziz, Izzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 238 

menekankan bahwa sabar bukan sekadar sikap pasif, tetapi perilaku aktif yang 

diusahakan melalui berbagai upaya. Ini menegaskan urgensi kajian mendalam 

terhadap sabar tidak hanya dalam studi keislaman, tetapi juga kontribusinya 

pada dialog yang lebih luas terkait kesehatan mental dan kesejahteraan 

spiritual kontemporer.9 

Salah satu figur yang diabadikan Al-Qur’an salah satunya adalah Nabi 

Ayyūb a.s. Kisahnya menjadi cerminan kesabaran paripurna yang dibingkai 

keteguhan iman dalam menghadapi penderitaan fisik dan sosial. Keteguhan 

imannya meyakini bahwa ujiannya adalah kasih sayang Allah SWT.10 Dalam  

QS. Al-Anbiya: 83, Nabi Ayyūb a.s. menyampaikan doanya dengan penuh 

kepasrahan, tanpa keluhan, meskipun diliputi penderitaan yang mendalam.  

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan  objek kajian 

kisah Nabi Ayyūb a.s. dalam Tafsir Ḥaqā’iq al-Tafsīr karya Al-Sulamī. Teknik 

pengumpulan data menggunakan studi pustaka (library research) sedangkan 

metode content analysis dijadikan metode dan teori  self-control James Averill  

sebagai alat untuk menginterpretasi data.11 Penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji secara mendalam konsep sabar dalam Ḥaqā’iq Al-Tafsīr,  dianalisis 

dengan pendekatan interdisipliner yang menempatkan teori self-control James 

Averill  yang membagi pengendalian diri menjadi tiga dimensi utama, kontrol 

perilaku (behavioral control), kontrol kognitif (cognitive control), dan kontrol 

keputusan (decisional control).  

Kajian mengenai konsep sabar telah menjadi fokus berbagai penelitian 

dalam studi Islam, namun masih menyisakan ruang untuk eksplorasi lebih 

lanjut, terutama dari perspektif interdisipliner. Kajian tentang sabar dalam 

berbagai literatur menunjukan trend yang beragam diantaranya; pertama, studi 

tentang konsep sabar dalam Al-Qur'an dikaitkan dengan fenomena modern. 

Penelitian seperti ini dilakukan oleh Ernawati tentang hubungan sabar dengan 

kesehatan mental12, Zainul Arifin tentang sabar sebagai metode psikoterapi13 

 
dalam Islam terhadap Kondisi Psikologis Seseorang,” July: Journal of Islamic Education 1, 

no. 3 (2023): 165–169. 
9 Nufus et al., “Terapan Terapi Sabar Untuk Mengatasi Stres Akademik Di Kalangan 

Remaja Pada Masa Pandemi”; Muhammad Fitri, Abdur Razzaq, and Sri Hertimi, “Analisis 

Pengendalian Emosi pada Kisah Nabi Ayyub AS dalam Menghadapi Ujian Sakit,” Journal of 

Innovative and Creativity 2, no. 1 (2025): 32–45. 
10 Muhammad Irfani, “Intertextuality of the Story of Prophet Ayub in the Qur’an and 

the Bible (Julia Kristeva’s Semiotic Approach),” Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir 4, no. 1 (2024): 227–240. 
11 James R Averill, “Personal Control over Aversive Stimuli and Its Relationship to 

Stress,” Psychological Bulletin 80, no. 4 (1973): 286–303. 
12 Siti Ernawati, “Konsep Sabar Menurut M. Quraish Shihab Dan Hubungannya 

Dengan Kesehatan Mental,” Semarang: UIN Walisongo, 2009., 1-11 
13 Moch. Zainul Arifin, Sabar sebagai Metode Psikoterapi dalam Perspektif Al-

Qur’an (Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2005); Vika Dwi Agustin, Konsep Sabar 



 Konsep Sabar dalam Tafsir Ḥaqā’iq al-Tafsīr Karya Al-Sulamī:  

Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi  Ayyūb A.S.   

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 239 

yang membandingkan penafsiran sabar dalam tafsir modern, 14 termasuk kajian 

dengan  pendekatan tematik (mauḍu'i) atau komparatif. Meskipun sangat 

penting, kajian-kajian ini belum secara sepesifik menyelami kedalaman 

interpretasi spesifik dari tradisi tasawuf dan mengaitkannya dengan kerangka 

psikologi modern. Kedua, studi tentang tafsir Al-Sulamī, Ḥaqā’iq al-Tafsīr 

merupakan salah satu karya tafsir sufi paling awal, karya ini banyak dikaji 

secara historis dan metodologis15. Ketiga, studi tentang kisah Nabi Ayyūb a.s..  

Kisah ini secara universal diakui sebagai teladan kesabaran paripurna dalam 

tradisi Islam. Akan tetapi, analisis yang ada baru pada level moral-teologis, 

seperti ketabahan yang patut diteladani16, tanpa membongkar mekanisme 

psiko-spiritual yang mendasari kemampuannya untuk bertahan. Berdasarkan 

data tersebut perlu adanya studi yang secara sistematis mengintegrasikan 

penafsiran esoteris Al-Sulamī tentang kesabaran Nabi Ayyūb a.s.  dengan 

kerangka kerja psikologi modern seperti teori self-control dari James Averill. 

Kesenjangan interdisipliner inilah yang hendak diisi dalam penelitian 

ini, dengan mengkaji konsep sabar dalam Ḥaqā’iq al-Tafsīr, khususnya pada 

ayat-ayat yang mengisahkan Nabi Ayyūb a.s. Penelitian ini juga diharapkan 

mampu membangun pemahaman yang lebih mendalam terhadap aspek 

spiritual dan moral dalam Al-Qur’an.  

 

PEMBAHASAN 

Makna Sabar Menurut Bahasa 

Secara etimologis, kata sabar berasal dari akar kata ṣa-ba-ra ( ص ب ر), 

yang berarti menahan, mengikat, atau menguatkan.17 Dalam konteks bahasa 

Arab, maknanya bervariasi tergantung pada preposisi yang menyertainya, 

seperti ‘ala (tabah), ‘an (menahan), hu (memaksa), dan bi (menanggung).18 

 
dalam Tafsir Al-Azhar (Studi Analisis Maudhu‘i) (Skripsi, UIN Prof. K. H. Saifuddin Zuhri, 

2022). 1-84 
14 Rofiqotun Najah, Konsep Sabar Dalam Kisah Nabi Yusuf; Salsabila Sajida Nufus 

et al., "Terapan Terapi Sabar Untuk Mengatasi Stres Akademik Di Kalangan Remaja Pada 

Masa Pandemi": 61–65. 
15 Daris Salamah, “Kajian Tafsir Al-Qur’an Dengan Pendekatan Sufistik : Analisis 

Karakteristik Penafsiran Haqa’iq Al-Tafsir Karya Al-Sulamī” AR ROSYAD: Jurnal Keislaman 

dan Sosial Humaniora 3, no. 2 (2025): 1–17; Muhammad Irfani, “Intertextuality Of The Story 

Of Prophet Ayub In The Qur’an and The Bible (Julia Kristeva Semiotic Approach)” : 227–40. 
16 Zukhrifa‘Amilatun Sholiha, “Aktualisasi Konsep Sabar Dalam Perspektif Al-

Qur’an (Studi Terhadap Kisah Nabi Ayub),” Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an Dan 

Tafsir 3, no. 2 (2018): 200–211. 
17 Ahmad Warson Al-Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: 

Pustaka Progressif, 1997), 760; https://arabiclexicon.hawramani.com/search/   صبر dalam An 

Advanced Learner’s Arabic-English Dictionary (1889) Habib Anthony Salmoné. diakases 

07/12/2025  
18 Khalil Al-Musawi, Bagaimana Menjadi Orang Bijaksana (Jakarta: PT. Lentera 

Basritama, 1998), 1-246; https://arabiclexicon.hawramani.com/search/ صبر    diakses 

07/12/2025 



 
Syu’ban Aziz, Izzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 240 

Dalam terminologi Islam, sabar diartikan sebagai kemampuan menahan diri 

dalam menghadapi ujian dengan tetap mengikuti tuntunan akal dan syariat. Ia 

mencerminkan keteguhan, ketabahan, dan kemampuan untuk mengendalikan 

diri dalam situasi sulit.19 

Secara gramatikal, sabar digunakan dalam berbagai bentuk, fi’il māḍi 

menandakan bahwa sabar telah menjadi bagian dari karakter seseorang, fi’il 

muḍāri’ menggambarkan pilihan sikap di masa kini dan mendatang, fi’il amr 

menunjukkan perintah bersabar secara berkelanjutan, ism maṣdar sering kali 

disandingkan dengan shalat sebagai amalan utama, ism fā’il menunjukkan 

karakter sabar yang telah tertanam kuat.20 

Tingkatan kesabaran juga ditunjukkan melalui istilah seperti ṣabara 

(sabar dasar), taṣabbur (latihan sabar), iṣtibar (sabar sebagai karakter), dan 

muṣābarah (menghadapi tekanan eksternal).21 Dalam al-Qur’an, kata sabar dan 

turunannya disebut sebanyak 103 kali dalam 45 surah, menandakan pentingnya 

sabar sebagai nilai utama dalam ajaran Islam.22 

Berdasarkan klasifikasi tematik yang dikaji dari ayat-ayat Al-Qur’an, 

sabar dapat dibagi ke dalam tiga makna utama: tidak mudah menyerah, kuat 

hati, dan teguh hati.23 Pertama, sabar sebagai tidak mudah menyerah tercermin 

dalam ayat-ayat seperti Q.S. Saba‘ [34]:19, Q.S. Al-Anfāl [8]:66, dan Q.S. Āli 

‘Imrān [3]:200. Kedua, sabar bermakna kuat hati tampak dalam Q.S. Al-

Baqarah [2]:45, QS. Al-Zumar [39]:10, dan Q.S. Al-Nahl [16]:127. Ketiga, 

sabar sebagai teguh hati diilustrasikan dalam Q.S. Āli ‘Imrān [3]:17, Q.S. Al-

Kahfi [18]:67–82, dan Q.S. Al-Insān [76]:12, 24. Klasifikasi ini menunjukkan 

bahwa sabar dalam al-Qur’an memiliki spektrum makna yang luas, mencakup 

daya tahan mental, keteguhan batin, dan ketahanan spiritual dalam menghadapi 

berbagai kondisi kehidupan. 

 

Kisah dalam Al-Qur’an 

Kata “kisah” berasal dari bahasa Arab al-qaṣṣu atau al-qiṣṣatu, yang 

berarti cerita. Secara terminologi, Qaṣaṣ al-Qur’ān merujuk pada pemberitaan 

al-Qur’an tentang kondisi umat-umat terdahulu, kisah para nabi, serta 

peristiwa-peristiwa yang terjadi di masa lalu, masa kini, dan masa yang akan 

 
19 M Fajrul Munawir, Konsep Sabar Dalam Al-Qur’an: Pendekatan Tafsir Tematik 

(Yogyakarta: Nuansa Aksara, 2005); Agustin, “Konsep Sabar Dalam Tafsir Al-Azhar (Studi 

Analisis Maudhu’i,” 183.  
20 Munawir, Konsep Sabar Dalam Al-Qur’an: Pendekatan Tafsir Tematik, M. 

Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan. Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an (Penerbit Lentera 

Hati, 2005), 
21 Munawir, Konsep Sabar Dalam Al-Qur’an: Pendekatan Tafsir Tematik.  
22 Tallal Alie Turfe, Mukjizat Sabar: Penelitian Seorang Doktor Muslim Di Amerika 

Tentang Dahsyatnya Sabar (Bandung: Mizania, 2009); Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-

Mu’jam Al-Mufahras Li Alfaz Al-Qur’an Al-Karim (Indonesia: Maktabah Dahlan, n.d.). 
23 Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahras Li Alfaz Al-Qur’an Al-Karim. 



 Konsep Sabar dalam Tafsir Ḥaqā’iq al-Tafsīr Karya Al-Sulamī:  

Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi  Ayyūb A.S.   

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 241 

datang.24 Secara etimologi al-Qaṣaṣ berarti mengikuti, karena secara bahasa 

makna kisah berhubungan dengan tindakan mengikuti jejak.25 Menurut al-

Azhari al-Qaṣaṣ (maṣdar) dari kata kerja “qaṣaṣ” yang berarti mengisahkan, 

menceritakan peristiwa yang telah diketahui sebelumnya,26 Kata Qiṣṣah pada 

dasarnya bearti jejak, meskipun peristiwa itu telah berlalu, tapi jejaknya masih 

dapat ditemukan hingga sekarang. Seperti dalam Q.S. al-Qaṣṣaṣ ayat 11: “Ibu 

Musa berkata kepada saudara perempuan Musa (Ikutilah Dia) maka 

saudaranya mengamati Musa dari kejauhan tanpa diketahui oleh mereka.” Kata 

Quṣṣih dalam ayat tersebut bermakna “ikutilah jejaknya.” Ketika ibu Nabi 

Musa mengikuti jejak peti yang dihanyutkannya di sungai dengan 

menggunakannya kata quṣṣihi yang berarti mengikuti jejaknya untuk 

mengetahui arah hanyutnya. Dalam teks lain, aḥsan al-qaṣaṣ adalah jejak 

indah yang ditinggalkan oleh Nabi Yūsuf a.s.  yang diungkap kembali oleh 

Allah untuk menjadi perhatian Nabi Muhammad Saw. agar dapat dikenang.27 

Qaṣaṣ Al-Qur’ān adalah informasi dalam al-Qur’an yang menceritakan 

pelajaran tentang umat-umat terdahulu, para nabi sebelumnya, serta peristiwa 

yang telah terjadi.28 Menurut para ulama kisah adalah penelusuran suatu 

peristiwa dengan cara menyampaikan atau menceritakannya secara bertahap 

sesuai urutan kronologinya. Penyampaian tersebut dapat dilakukan dengan 

menguraikan keseluruhan cerita awal hingga akhir atau melalui bagian-bagian 

tertentu dalam bentuk episode.29 Tujuannya adalah untuk pelajaran (‘ibrah),30 

menguatkan hati Nabi Muhammad Saw., memperkokoh keimanan, serta 

petunjuk dan rahmat bagi orang-orang beriman.31 

 

 

 

 
24 Gufron Muhammad, Ulumul Qur’an Praktis Dan Mudah (Yogyakarta: Kalimedia, 

2017), 1-162. 
25 Ibn Manẓūr, Lisān Al’Arab (Dar Sader, 1993); 

https://arabiclexicon.hawramani.com/search/قصصة#cf-10520 diakses 30 November 2025 
26 Salah Abd Al-Fattah Al-Khalidi, Al-Qashash Al-Qur’ani Ru’yah Fanniyyah 

(Kairo: Dar Al-Saqafiyah li Al-Nashr, 2002); A. W. Munawir, Kamus Al-Munawwir Arab-

Indonesia, 1126. 
27 Haji Abdul Malik Abdul Karim, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5 (Singapore: Kerjaya 

Printeing Industries Pte Ltd, 2001), 3579. 
28 Yulianti Muthmainnah, “Ratu Semut (Namlah) Dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir 

Atas Representasi Kepemimpinan Perempuan,” Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir 9 No. 2 (2024): 95–108. 
29 M Quraish Shihab, Kaidah Tafsir (Tangerang Selatan: Lentera Hati Group, 2013), 

273-279 
30 Mina Mudrikah Zain et al., “Siti Hawa Dalam Perspektif Muhammad Asad Dan 

Christoph Barth,” Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur‘an Dan Tafsir 2 (2018): 158–67. 
31 Zukhrifa ‘Amilatun Sholiha Muaziroh, Ulfa, “Actualization Of The Patient’s 

Concept In Qur’anic Perspective (Study of the Prophet Ayyub’s Stories),” Jurnal At-Tibyan 3, 

no. 2 (2018): 200-212. 

https://arabiclexicon.hawramani.com/search/قصصة#cf-10520


 
Syu’ban Aziz, Izzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 242 

Karakteristik Kitab Tafsir Ḥaqā’iq Al-Tafsīr Karya Al-Sulamī 

Abū ʿAbd al-Raḥmān Muḥammad ibn Ḥusayn al-Sulamī (w. 412 

H/1021 M) adalah seorang ulama sufi dan ahli hadis dari Nisyabur. Ia dikenal 

sebagai tokoh penting dalam penyusunan tafsir sufistik dan penyebaran ajaran 

tasawuf Sunni. Sejak usia muda, ia telah menimba ilmu dari berbagai ulama 

terkemuka serta menulis banyak karya di bidang hadis, fikih, dan tasawuf. 

Salah satu karya terkenalnya adalah Ḥaqāʾiq al-Tafsīr: Tafsīr al-Qurʾān al-

ʿAzīz, sebuah tafsir sufistik yang mengangkat makna batin dari ayat- ayat Al-

Qur’an melalui pendekatan isyari (spiritual dan intuitif).32 

Tafsir Ḥaqā’iq Al-Tafsīr mengumpulkan penafsiran para tokoh sufi 

seperti Jaʿfar al-Ṣādiq, Sahl al-Tustarī, al-Ḥallāj dan lainnya.33 Disusun sesuai 

urutan mushaf, berisi pengalaman ruhani, dan upaya penyingkapan (kashf). 

Karyanya ini diperuntukkan bagi kalangan yang telah menempuh jalan 

spiritual dan bertujuan menggali kedalaman batin al-Qur’an sebagai pelengkap 

dari tafsir-tafsir zahir sebelumnya.34 

Tafsir ini bercorak ishārī dan berusaha menggali makna tersembunyi 

(esoterik) dari ayat-ayat suci. Makna-makna ini diperoleh dari pengalaman 

spiritual dan hanya bisa dipahami oleh mereka yang telah menyucikan diri. 

Meskipun demikian, al-Sulamī tetap menjaga keterikatan dengan prinsip 

syariat dan ajaran Ahl al-Sunnah wa al-Jamāʿah. Ia tidak menafsirkan seluruh 

ayat Al-Qur’an, melainkan memilih ayat-ayat yang menurutnya memiliki 

kedalaman spiritual signifikan.35 

 

Identifikasi Ayat-Ayat dan Penafsiran Al-Sulamī tentang Kesabaran Nabi 

Ayyūb a.s.   

Ayat-ayat yang membicarakan tentang kesabaran Nabi Ayyūb a.s.  

khususnya mengenai ujian, terdapat dalam Q.S. al-Anbiyāʾ 21: 83-84 dan Q.S. 

Ṣad 38: 41-44. Selain dua surah utama tersebut, ayat yang mengandung prinsip 

kesabaran Nabi Ayyūb a.s.  merujuk penafsiran al-Sulamī terdapat dalam Q.S. 

Al-Zumar 39: 10, Q.S. Āli-Imrān 3: 17, Q.S. al-Naḥl 16: 42.36  

Dalam tafsirnya Al-Sulamī tidak hanya memberikan pemahaman 

lahiriah terhadap ayat-ayat Al-Qur’an tetapi juga menggali makna batin yang 

lebih mendalam khususnya dalam hal kesabaran menghadapi cobaan. 

 

A. Dimensi Kematangan Emosional 

1. Maqam Tertinggi Sabar Melahirkan Kerelaan (Riḍā)  dan Tawakal 

 
32 Abū ‘Abd al-Raḥmān Al-Sulamī, Ḥaqā’iq Al-Tafsīr,Tafsīr Al-Qur’ān Al-Azīz 

(Bairut-Leban: Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah, n.d.)., Jilid I, 7. 
33 Al-Sulamī, Ḥaqā’iq Al-Tafsīr, Tafsīr Al-Qur’ān Al-Azīz, Jilid I, 10,12. 
34 Al-Sulamī, Jilid I, 10, 19-20. 
35 Al-Sulamī, Jilid I, 10-11,19. 
36 Al-Sulamī, Jilid I, 88-89, 135-136. 



 Konsep Sabar dalam Tafsir Ḥaqā’iq al-Tafsīr Karya Al-Sulamī:  

Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi  Ayyūb A.S.   

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 243 

Nabi Ayyūb a.s.  merupakan figur yang disandingkan bersama Nabi 

Daud dan Sulaiman dalam Al-Qur’an, menunjukkan kedudukannya sebagai 

Nabi yang menerima limpahan nikmat sekaligus ujian berat. Dalam Q.S. Al-

Anbiyā‘ [21]: 83–84, disebutkan bahwa Nabi Ayyūb a.s. menghadapi 

penderitaan besar. Al-Sulamī menekankan bahwa ungkapan massaniya al-

ḍurru wa anta arḥamu al-rāḥimīn (Kemalangan telah menimpaku, dan 

Engkaulah Yang Maha Penyayang dari segala penyayang), ungakapan tersebut 

mencerminkan kerendahan hati dan kesantunan dalam berdoa, meski 

penderitaannya sangat berat, Nabi Ayyūb a.s. sangat menjaga adab.37 Menurut 

Al-Junayd, ungkapan di atas menandakan kebutuhan (iftiqār) kepada Tuhan, 

dan ratapannya berbentuk munajat, cerminan adab hseorang Nabi.38 

Al-Sulamī juga meriwayatkan bahwa meski tubuh Nabi Ayyūb a.s.  

hancur dimakan penyakit hingga hanya tersisa hati dan lidahnya, beliau tetap 

berzikir dan memuji Allah. Ketika dua cacing menyerang dua anggota tubuh 

yang tersisa itu, beliau berdoa bukan karena tidak tahan terhadap rasa sakit, 

tetapi karena takut kehilangan zikir dan hubungan spiritual dengan Allah. Ini 

menunjukkan bentuk self-control spiritual tertinggi, mengendalikan diri bukan 

demi duniawi, tetapi demi menjaga jiwanya terkoneksi dengan Tuhan.39  

Allah lalu memerintahkan Nabi Ayyūb a.s.  untuk menghentakkan 

kakinya (QS. Ṣad: 42), sebagai sebab kesembuhannya melalui air yang 

memancar. Kesembuhan ini menjadi simbol dari rahmat dan pengembalian 

nikmat-Nya, sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Anbiyā‘: 84. Kesabaran 

Nabi Ayyūb a.s.  yang terus terjaga dalam bentuk zikir, doa yang penuh etika, 

dan kepasrahan spiritual, mencerminkan makna sabar dalam tafsir sufi yang 

mendalam sebagaimana digambarkan Al-Sulamī bukan sekadar menahan, 

tetapi meleburkan kehendak diri dalam kehendak Ilahi.40 

Secara rinci Al-Sulamī menafsirkan QS. Al-Anbiya: 83–84 di atas, 

memuat empat dimensi utama. Pertama, zikir menghapus pahitnya ujian. 

  ذكر الله على الصفاء ينسى العبد مرارة البلاء
“Zikir kepada Allah di saat lapang atau tenang dapat membuat seorang hamba 

melupakan pahitnya ujian”.41 

 

Ungkapan Habib Ḥusayn bin ’Alī di atas dikutip Al-Sulamī, secara 

harfiah mengandung makna, mengingat Allah dalam kondisi hati yang bersih 

dan tenang dapat menghapus ingatan seorang hamba dari rasa perih akibat 

cobaan yang dihadapinya. Ungkapan tersebut menegaskan bahwa zikir 

memiliki posisi sentral sebagai sumber kekuatan spiritual dalam ajaran 

 
37 Al-Sulamī., Jilid II, 9-10. 
38 Al-Sulamī., Jilid II, 11. 
39 Al-Sulamī., Jilid II, 8. 
40 Abū ʿ Abd Allāh al-Sulamī, “Ḥaqāʾiq al-Tafsīr,” dalam al-Tafsīr al-Ṣūfī li-l-Qurʾān, 

ed. ʿAlī Zīghūr (Beirut: Dār al-Andalus, 1979), 112. 
41 Al-Sulamī, Ḥaqā’iq Al-Tafsīr, Tafsīr Al-Qur’ān Al-Azīz, Jilid II, 10. 



 
Syu’ban Aziz, Izzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 244 

tasawuf, khususnya dalam menghadapi berbagai bentuk penderitaan dan ujian 

hidup. Kata al-ṣafā di atas, dimaknai sebagai kejernihan batin (hati), yaitu 

kondisi hati yang terbatas dari keraguan, amarah, dan keterikatan terhadap hal-

hal duniawi.  

Apabila seorang hamba berada dalam keadaan hati yang bersih 

semacama itu, maka zikir kepada Allah akan terasa lebih dalam dan penuh 

makna. Ia memiliki kekuatan yang luar biasa, karena mampu meredakan 

kepedihan dan menghapus kepahitan yang muncul akibat berbagai cobaan 

hidup (al-balā‘).42 Penjelasan ini menegaskan bahwa kekuatan rohani sejati 

tidak semata-mata berasal dari lisan yang mengucapkan zikir, melainkan 

terletak pada kesiapan dan kebersihan hati saat mengingat Allah. Ketika hati 

telah mencapai kondisi jernih atau lapang, maka tidak mudah terguncang oleh 

penderitaan, sebab perhatian dan cinta yang mendalam kepada Allah telah 

melampaui segala bentuk kesakitan yang bersumber dari kehidupan duniawi.43 

Kedua, mendapatkan pujian atas kesabaran.  

وَسَكَنَ عَنْهُ الْبَلَاءُ شَكَرهَُ النَّاسُ عَلَى صَبْْهِِ     
“Dan ketika bala (ujian) telah reda (darinya), manusia pun memuji kesabarannya”.44 

 

Ungkapan wa sakana ‘anhu al-balā‘ menunjukkan berakhirnya ujian 

berat dan datangnya ketenangan, sedangkan kalimat shakarahū al-nās ‘alā 

ṣabrih mencerminkan pengakuan sosial atas kesabaran yang ditunjukkan. 

Dalam konteks tasawuf, kesabaran Nabi Ayyūb a.s. bukan hanya bentuk 

keteguhan spiritual di hadapan Allah, tetapi juga menjadi teladan moral yang 

dihargai secara sosial.  Hal ini menunjukkan bahwa sabar memiliki dimensi 

vertikal (spiritual) dan horizontal (sosial), serta mencerminkan ke-riḍā-an dan 

cinta yang tulus kepada Allah  

Ketiga, kesabaran dalam menghadapi ujian melahirkan kerelaan (riḍā). 

 

 "...الصَّبِْْ وَرَّثهَُ الر ضَِا بِِلْبَلَاءِ 
“Kesabaran mewariskan kerelaan (keriḍāan) terhadap ujian”.45 

 

Kalimat ِdi atas mencerminkan adanya keterkaitan yang dalam antara 

kesabaran dan sikap riḍā dalam menyikapi ujian. Kata “warrathahu” 

(mewariskan), makna dari istilah tersebut merujuk pada menghasilkan atau 

melahirkan sebagai konsekuensi dari sesuatu. Hal ini mengisyaratkan adanya 

hubungan sebab akibat, dimana sikap sabar menjadi sumber yang 

menumbuhkan suatu hasil atau dampak tertentu. Kalimat al-riḍā bi al-balā‘ 

 
42 Al-Sulamī, Jilid II, 10. 
43 Al-Sulamī, Jilid II, 10. 
44 Al-Sulamī, Jilid II, 10. 
45 Al-Sulamī, Jilid II, 11. 



 Konsep Sabar dalam Tafsir Ḥaqā’iq al-Tafsīr Karya Al-Sulamī:  

Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi  Ayyūb A.S.   

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 245 

(menerima dengan ikhlas) terhadap ujian/cobaan”, ditunjukan dengan sikap 

menerima ujian atau cobaan penuh keikhlasan, riḍā merupakan tahapan yang 

lebih tinggi dibandingkan kesabaran.46 Jika sabar berarti menahan diri dari 

keluh kesah, maka riḍā mencerminkan penerimaan yang tulus atas takdir, 

tanpa rasa benci, bahkan memandang cobaan tersebut sebagai bentuk kasih 

sayang dan perhatian dari Allah Swt.47 

Keempat, Sabar sebagai perisai ujian. 

  كان أيوب مستتراً بحال الصبْ عن البلاء
“Ayyūb a.s.  tersembunyi di balik keadaan sabar dari (pengaruh) bala (ujian)”.48 

 

Pesan yang tersirat dalam ungkapan ini, mencerminkan keteguhan 

Nabi Ayyūb a.s.  yang luar biasa, sehingga penderitaan yang dialaminya tidak 

tercermin dalam perilaku maupun lisannya. Ia tidak memperlihatkan protes 

ataupun ketidaksabaran karena hatinya telah dipenuhui kepasrahan dan 

penerimaan atas takdir Allah Swt. Kesabaran berfungsi sebagai penutup yang 

menyelubungi penderitaan, sehingga meskipun secara fisik menghadapi ujian 

berat, tetapi jiwanya tetap berada dalam keadaan tentram dan tunduk kepada 

kehendak Ilahi.  

Kalimat mustatir bi ḥāl al-ṣabr “bersembunyi/tertutupi dalam keadaan 

sabar”, Maksudnya Nabi Ayyūb a.s.  menutupi penderitaanya dengan 

kesabaran yang mendalam, kesabaran itu berperan layaknya selubung batin 

yang membungkus seluruh perasaan dan kondisi beliau sehingga tidak terlihat 

adanya keluhan atau kegundahan meskipun tengah berada dalam cobaan yang 

berat.49  Dengan demikian, sabar menjadi perisai yang meredam rasa sakit agar 

tidak tampak oleh orang lain. Kalimat ‘balā‘’ (ujian)”, maksudnya adalah 

kondisi teramat berat yang menimpa Nabi Ayyūb a.s.  tidak tampak secara 

lahiriah, sebab tertutupi oleh sikap sabar yang luar biasa. 

Kondisi seperti ini menandakan kematangan iman, di mana seorang 

hamba memilih untuk menyerahkan seluruh urusannya kepada Allah dengan 

penuh kelembutan tanpa keluh sebagaimana terlihat dalam doa Nabi Ayyūb 

a.s. Dalam pandangan Al-Sulamī, doa Nabi Ayyūb a.s.  mencerminkan maqām 

al-tafwīd, yakni sikap total dalam menyerahkan segala urusan kepada Allah 

Swt. Dalam hal ini doa Nabi Ayyūb a.s. bukanlah ekspresi dari ketidaksabaran 

melainkan manifestasi dari penghambaan yang tulus, penuh keikhlasan, dan 

dilandasi harapan terhadap curahan rahmat Ilahi.50 

 

2. Pengendalian Diri Total dalam Sabar Tiada Batas 

 
46 Al-Sulamī, Jilid I, 88-89, 135-136. 
47 Al-Sulamī, Jilid II, 11. 
48 Al-Sulamī, Jilid II, 11. 
49 Al-Sulamī, Jilid II, 11. 
50 Al-Sulamī, Jilid II, 11. 



 
Syu’ban Aziz, Izzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 246 

Selain surah di atas, terdapat beberapa surah yang mengandung prinsip 

kesabaran yang berkaitan dengan kisah Nabi Ayyūb a.s. diantaranya Q.S. Al-

Zumar [39]:10.51 Al-Sulamī dalam ayat ini menjelaskan, pertama, sabar 

menjadi sasaran ujian. 

 الصَّبُْْ الت َّهَدُّفُ بِسِهَامِ البَلَاءِ 
“Sabar menjadi sasaran dari panah-panah cobaan”.52 

 

Ungkapan di atas menegaskan makna mendalam dari kesabaran bukan 

terletak pada ketiadaan musibah, melainkan pada kerelaan untuk menghadapi 

berbagai bentuk ujian kehidupan. Kesabaran yang hakiki tercermin saat 

seseorang mampu bertahan dari serangan berbagai cobaan baik berupa 

penyakit, kehilangan orang tercinta, kesulitan ekonomi, namun ia tetap tegar 

tidak menyalahkan takdir dan terus menggantungkan harapannya hanya 

kepada Allah Swt. Menurut Al-Sulamī kesabaran yang sempurna tercermin 

dari kemampuan seorang hamba untuk tetap memelihara adab, bersikap rela, 

tidak berpaling dari Allah, sekalipun dirinya terus menerus menjadi sasaran 

ujian berat yang datang silih berganti sebagaimana yang dialami oleh Nabi 

Ayyūb a.s..53 

Kedua, sabar menahan anggota tubuh dari perbuatan yang melanggar. 

يعِالْمُخَالفََاتِ   الصَّبُْْ ذَمُّ الْْوََارحِِ وَالْْرَكََاتِ عَنْ جََِ
“Sabar menahan anggota tubuh dan segala gerakannya dari semua bentuk 

pelanggaran (terhadap kehendak Allah).54 

 

Seorang sālik, yakni orang yang menempuh jalan spiritual, dituntut 

untuk menjaga seluruh anggota tubuh (dhammu al-jawārih), termasuk ucapan, 

tangan, penglihatan, dan langkahnya agar tidak melakukan tindakan yang 

bertentangan dengan ajaran syariat maupun adab terhadap Allah. Al-Sulamī 

menggarisbawahi, sabar disini tidak hanya berarti menahan diri dari perbuatan 

dosa tetapi juga mencakup usaha menyeluruh untuk menjaga tubuh, jiwa 

raganya di remote agar selalu berada dalam ketaatan dan kerelaan terhadap 

kehendak Allah, bentuk maḥabbah ilahiyyah. Nabi Ayyūb a.s.  merupakan 

salah satu yang bisa menerapkannya, hatinya tetap pasrah kepada kehendak-

Nya. Nabi Ayyūb a.s. merupakan sosok penyabar dalam hal shabr al-jawārih 

(pengendalian anggota tubuh) maupun ṣabr al-qalb (keteguhan hati dalam 

menerima takdir).55 

 

 
51 Indonesia, Al-Quran Dan Terjemahannya. 
52 Al-Sulamī, Ḥaqā’iq Al-Tafsīr, Tafsīr Al-Qur’ān Al-Azīz. Jilid II, 193. 
53 Al-Sulamī., Jilid II, 192. 
54 Al-Sulamī., Jilid II, 193. 
55 Abū ʿAbd Allāh al-Sulamī, “Ḥaqāʾiq al-Tafsīr”. 



 Konsep Sabar dalam Tafsir Ḥaqā’iq al-Tafsīr Karya Al-Sulamī:  

Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi  Ayyūb A.S.   

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 247 

3. Puncak Kesabaran adalah Ketawakalan 

Dalam kitab Ḥaqā’iq al-Tafsīr karya Al-Sulamī Q.S. Al-Naḥl [16]: 42 

mengenai ayat tersebut yaitu, kesabaran yang sempurna melahirkan tawakal. 

الصبِْْ وَتَصْحِيحُهُ أَنْ يُ وْرِثَ صَاحِبَهُ التوَ كلَ   غَايةَُ   
"Tujuan akhir dari kesabaran dan bentuk kesempurnaannya adalah mewariskan 

kepada pelakunya sikap tawakal (penyerahan diri secara total kepada Allah)".56 

 

Pendapat Junayd di atas menunjukkan, bahwa sabar bukanlah tujuan 

akhir itu sendiri, melainkan sarana menuju maqām ruhani yang lebih tinggi, 

yaitu tawakal. Kesabaran yang benar (tasḥīḥ al-ṣabr) bukan hanya sebatas 

menahan diri dari keluh kesah atau penderitaan, melainkan kesabaran yang 

didasari oleh iman yang kuat dan kesadaran ruhani yang mendalam. Jadi, sabar 

yang sejati tidak berhenti pada diamnya lisan atau kuatnya fisik menghadapi 

cobaan, melainkan mengalir ke dalam keyakinan batin bahwa Allah adalah 

sebaik-baik penentu urusan dan dari sanalah tumbuh ketenangan hati dalam 

bentuk tawakal. Inilah yang dimaksud bahwa kesabaran yang sahih 

mewariskan kepada pelakunya tawakal. Karena melalui proses sabar yang 

matang, seorang hamba dididik untuk benar-benar percaya kepada ketentuan 

dan kebijaksanaan Allah. Sabar tidak sekadar berarti menahan keluh kesah 

melainkan proses internalisasi nilai-nilai keimanan, yang pada akhirnya 

membimbing seseorang untuk berserah diri secara penuh kepada kehendak dan 

kekuasaan Allah. Nabi Ayyūb a.s.  merupakan teladan dalam mencerminkan 

arti sejati dari kesabaran yang mencerminkan tawakal, sikap beliau bukan 

sekadar ketahanan dalam ujian tetapi mencerminkan penerimaan yang penuh 

terhadap Allah.57  

Pertama, dimensi moral-propethic. Sabar sebagai kekuatan spiritual 

melelui kefanaan, siaga, dan tegar. Dalam Q.S. Ṣād [38]:41-44. 

“…Sesungguhnya kami mendapati Nabi Ayyūb a.s.  sebagai hamba yang 

penuh kesabaran. Dia adalah seorang hamba yang terbaik senantiasa kembali 

dan taat kepada Allah Swt.”.58 Al-Sulamī mengutip perkataan Abdullāh al-

Rāzī, ciri orang yang bersabar adalah tidak mengeluh, menerima dengan tulus 

(riḍā), menerima ketetapan (qaḍa) dengan lapang.59 

Orang sabar tidak pernah mengeluh ia menjadikan sabar melebur dalam 

penderitaan tanpa diiringi keluhan. 

 الصبُْ الفَنَاءُ فِ البَلَاء بلا ظهور اشتكاء
“Sebagian mereka mengatakan: “kesabaran adalah fana (lebur)  di dalam bala 

(ujian) tanpa menunjukkan keluhan”.60 

 
56 Al-Sulamī, Jilid 1, 366. 
57 Al-Sulamī, Jilid I, 366-368. 
58 Indonesia, Al-Quran Dan Terjemahannya.  
59 Al-Sulamī, Jilid II,182. 
60 Al-Sulamī, Jilid II, 183. 



 
Syu’ban Aziz, Izzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 248 

Nabi Ayyūb a.s.  tampil sebagai figur teladan dalam menghadapi ujian 

hidup. Kesabarannya tidak hanya terbatas pada penderitaan fisik yang beliau 

alami tetapi juga mencerminkan makna kefanaan, ciri dalam menghadapi 

cobaan. Nabi Ayyūb a.s. menggambarkan kesengsaraan dengan istilah 

massāni yang secara halus penderitaan itu seakan hanya berupa sentuhan 

ringan yang tidak mengusik kedamaian jiwanya. 

Kata al-fanā‘, dalam tradisi tasawuf berarti lenyap, melebur, atau 

menghilang. Merupakan suatu kondisi di mana seseorang sepenuhnya melebur 

dalam takdir Allah tanpa adanya dorongan untuk menolak atau mengubah 

situasi yang sedang dihadapi. Ketika seorang hamba mengalami fana dalam 

ujian ia tidak lagi memedulikan penderitaan pribadi karena seluruh 

perhatiannya tertuju pada upaya meraih riḍā Allah semata.61  

Pilihan perilaku tersebut menunjukkan bentuk kesabaran yang 

melampaui menahan diri dari keluh kesah, tetapi pelepasan total atas ego dan 

kehendak pribadi ketika diuji. Hakikat fanā‘ di sini menunjukan kondisi 

seorang hamba yang tidak lagi merasa terbebani oleh penderitaan, kerena 

sepenuhnya telah menerima kehendak Allah. Seluruh tekanan batin dan rasa 

kecewa hilang tergantikan oleh kepasrahan total kepada Sang Khāliq. 

Kesabaran yang hakiki inilah yang mencakup dimensi spiritual yang lebih 

tinggi dikenal dengan istilah fanā.62 

Kemudian, ciri orang yang sabar adalah menyiapkan hati untuk 

menghadapai ujian sebelum ujian tersebut terjadi.63 

  الصبْ إسبال البلوى قبل وقوع البلوى
Jika ujian itu benar-benar terjadi, ia menghadapinya bersama 

(pertolongan) Tuhannya (al-Mawlā), tanpa berkeluh kesah.  Dengan demikian 

kesabaran tidak hanya dimaknai sebagai reaksi terhadap penderitaan yang telah 

atau akan terjadi tetapi kesiagaan jiwa dan kesiapan ruhani yang ditanamkan 

sebelum musibah datang.  

Dengan membina kesiapan batin sebelum musibah menimpa, seorang 

hamba akan lebih mampu menjalani ujian dengan sikap sabar dan berserah diri 

tanpa terjebak dalam keputusasaan atau pengaruh eksternal yang 

menggoyahkan. Kesabaran tidak hanya dipahami sebagai respon pasif atas 

penderitaan, melainkan sebagai strategi spiritual yang bersifat antisipatif dalam 

menjaga stabilitas hati dari gelombang ujian.64 

Selain itu, kesabaran juga dapat menjauhkan diri dari pelanggaran, 

menerima setiap ujian, dan tegar dalam kefakiran. 

 
61 Al-Sulamī. Jilid II, 10-12, 183. 
62 Al-Sulamī, Jilid II, 10-12, 183. 
63 Al-Sulamī, Jilid II. 176. 
64 Al-Sulamī, Jilid I, 176-178. 



 Konsep Sabar dalam Tafsir Ḥaqā’iq al-Tafsīr Karya Al-Sulamī:  

Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi  Ayyūb A.S.   

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 249 

الصبُْْ التبَاعُدُ عَنِ الْمُخَالفََاتِ، وَالسكُوتُ عِندَ تَََرعِ غُصَصِ الْبَلِي ةِ، وَإِظْهَارُ الغنى مَعَ حُلُولِ 
الْمَعِيشَةِ الْفَقْرِ بِسَاحَةِ    

Kesabaran adalah menjauhkan diri dari segala bentuk pelanggaran, 

diam (menahan lisan) saat menelan kepahitan ujian, serta menampakkan 

kecukupan diri manakala kemiskinan melanda kehidupan. 

Dari terminologi di atas, dapat dipahami bahwa sabar berarti menjaga 

diri dari pelanggaran syariat (at-tabā’ud ‘an al-mukhalafat) meski berada 

dalam tekanan. Sabar juga merupakan ketenangan batin saat menghadapi 

penderitaan (as-sukūt ‘inda tajarru’ ghusas al-bāliyah), bukan pasrah tanpa 

arah, tetapi wujud kestabilan spiritual. Di samping itu, sabar juga tampak 

dalam keteguhan menghadapi kesulitan ekonomi dengan tetap menjaga etika 

dan berserah diri kepada Allah (iẓhār al-‘ana’ ma’a ḥulūl al-faqr bi saḥat al-

ma’īshah).65 

Penjelasan di atas, menggambarkan kesabaran memuat dimensi 

kekuatan spiritual dimanifestasikan dalam tiga tindakan konkret: (1) Moral: 

menjauhkan diri pelanggaran (mukhalafat). (2) Emosional/Batin: Diam dan 

tenang saat "menelan" pahitnya ujian. (3) Sosial-Ekonomi: Tetap tegar dan 

menjaga martabat ('ana') saat menghadapi kefakiran atau kemiskinan.  

Dalam pandangan tasawuf, sabar mencerminkan respon aktif yang 

mengintegrasikan kontrol moral, ketenangan jiwa, dan keteguhan spiritual 

dalam menghadapi berbagai ujian kehidupan. Kesabaran bukanlah sikap pasif, 

melainkan kekuatan spiritual yang mencerminkan penguasaan diri dan 

keteguhan batin saat menghadapi ujian, sikap sadar untuk tidak menentang 

kehendak Allah, tetap tunduk menunjukkan ketabahannya. Al-Sulamī 

menjelaskan Q.S. Āli ’Imrān [3]: 200, seraya mengutip Dhūn Nūn al Miṣrī, 

orang yang sabar menyembunyikan kepahitan dengan menampakkan 

kecukupan, kendati memikul beban yang berat”.66 

Kedua, dimensi integritas. Melalui kejujuran dan khusyu’ melahirkan 

keteguhan hati dan ketenangan jiwa. Penjelasan Al-Sulamī dalam Q.S. Āli 

’Imrān [3]:17 menekankan pentingnya keterpaduan antara dimensi kesabaran, 

kejujuran, kepedulian sosial visualisasi sikap dermawan. Kesabaran yang luar 

biasa dari Nabi Ayyūb a.s. dihiasi dengan kejujuran, kekhusyukan, 

pengorbanan, dan istighfar. Nabi Ayyūb a.s. jujur dalam iman dan 

penghambaan, khusyuk dalam doa dan zikir, serta senantiasa memohon ampun 

kepada Allah, meskipun tidak melakukan kesalahan, karena kesadarannya 

yang tinggi akan kehambaan.67 Al-Sulamī menjelaskan bahwa sabar sebagai 

keteguhan dalam menerima ujian dengan lapang dada dan jiwa tenang. 

 
65 Al-Sulamī, Jilid II, 200. 
66 Al-Sulamī, Jilid I, 200. 
67 Al-Sulamī, Jilid I, 312-328. 



 
Syu’ban Aziz, Izzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 250 

وَتَ لَقِي بَلْاهُ بِِلرحْبِ وَالد عَةِ  الصبُْْ هُوَ الثبَاتُ فِيهِ   
“Sabar adalah keteguhan dalam mejalani dan menerima ujian-Nya dengan 

kelapangan (dada) dan ketenangan (jiwa)”.68 

 

Aḥmad ‘Āṣim al-Anṭāqī memberikan katogerisasi sabar, pertama, orang 

yang masuk pada kriteria al-Ṣābir (Sabar Sejati), pada level ini kunci sabar 

adalah penyerahan diri (taslīm) secara total kepada Allah, sehingga hatinya 

tenang dan terjaga dari gejolak meski ditimpa masalah besar. Kedua, kategori 

al-Mutaṣabbir, pada level ini masih berupaya untuk bersabar, ia berupaya 

untuk menahan, mengendalikan, sehingga ia masih merasakan beratnya 

perjuangan batin (yukābidu nafsahu) saat menghadapi ujian.69 

Melihat penjelasan di atas, dapat dimaknai bahwa kesabaran terletak 

pada keteguhan hati dan konsistensi dalam menghadapi ujian tanpa terjerumus 

ke dalam keputusasaan, tetap dalam ketaatan, memiliki kelapangan hati 

disertai dengan keyakinan bahwa segala sesuatu yang terjadi merupakan takdir 

Allah. Sehingga ia bersikap tenang, tidak tergesa-gesa, tidak mengeluh atau 

menunjukkan keresahan, santun, dan pasrah sepenuhnya kepada kehendak 

Allah Swt. Seperti Nabi Ayyūb a.s. yang tetap teguh, tenang hatinya, dan tidak 

mengekpresikan kesedihannya secara berlebihan melainkan terus 

menggantungkan harapannya kepada Allah. Ini menunjukan penerimaan pada 

takdir dan yakin atas kebijaksanaan Ilahi.70 
 

Analisis Kontekstual Kesabaran Nabi Ayyūb a.s.  Ditinjau dari Konsep 

Self-Control 

Dimensi-dimensi kesabaran yang diuraikan oleh Al-Sulamī dapat 

dianalisis secara sistematis menggunakan kerangka self-control Averill.71 

Pemetaan ini menyingkapkan adanya sebuah model psiko-spiritual yang 

koheren dalam tradisi tasawuf. Riset Averill terkait dengan pengalaman 

spiritualitas mengungkap, mekanisme psikologis mampu memediasi 

kecemasan dan depresi dikendalikan oleh pengalaman spiritual yang 

terhubung dengan kenyataan di luar dirinya sendiri seperti Tuhan, Alam, Yang 

Esa, atau Brahman. Pengalaman spiritual ini sangat bermakna, mencerahkan, 

bahkan mengubah pandangan dan cara hidup seseorang. Pengalaman inilah 

yang dikontekstualisasikan dalam berbagai aktivitas individu.72 

 
68 Al-Sulamī, Jilid I, 89. 
69 Al-Sulamī, Jilid I, 88-89. 
70 Al-Sulamī., Jilid I, 88-90 
71 Averill, “Personal Control over Aversive Stimuli and Its Relationship to Stress.”: 

286-303. 
72 James R Averill, “Spirituality: From the Mundane to the Meaningful—and Back,” 

Journal of Theoretical and Philosophical Psy. 18, no. 2 (1988): 101–126. 



 Konsep Sabar dalam Tafsir Ḥaqā’iq al-Tafsīr Karya Al-Sulamī:  

Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi  Ayyūb A.S.   

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 251 

Menurut Averill, aspek-aspek self control yang digunakan dalam 

mengendalikan diri mencakup tiga dimensi utama. Pertama, behavioral 

control, yaitu kemampuan individu untuk mengatur tindakan atau respons 

perilaku terhadap situasi tertentu. Kedua, cognitive control, yaitu kemampuan 

mengelola pikiran, persepsi, serta interpretasi terhadap peristiwa yang 

dihadapi. Ketiga, decisional control, yaitu kemampuan menentukan pilihan 

secara sadar, mempertimbangkan alternatif keputusan yang sesuai dengan 

tujuan atau nilai yang diyakini. Ketiga aspek ini saling berkaitan dan 

membentuk kemampuan self control yang utuh pada individu dalam 

menghadapi tekanan atau situasi yang menantang.73 

Pertama, control perilaku (behavioral control). Manifestasi lahiriah 

sabar. Aspek behavioral control paling jelas terlihat pada dimensi ketiga, yaitu 

"menahan anggota tubuh agar tidak melakukan pelanggaran." Penafsiran Al-

Sulamī yang mengutip al-Junayd dan Dhu al-Nūn al-Miṣrī tentang pentingnya 

menjaga agar tidak melanggar, dalam statement "diam saat menelan kepahitan 

ujian" adalah gambaran regulasi perilaku. Dalam kondisi Nabi Ayyūb a.s.  

yang menderita secara ekstrem, kontrol perilaku ini berarti secara sadar 

menahan ratapan. Kondisi ini bukan penekanan emosi yang tidak sehat, 

melainkan sebuah disiplin spiritual (mujāhadah) untuk menjaga adab di 

hadapan Tuhan. Dengan tidak mengeluh kepada makhluk, Nabi Ayyūb a.s.  

mempraktikan bentuk tertinggi dari kontrol perilaku, ini selaras dengan 

keyakinan batinnya. 

Kesabaran Nabi Ayyūb a.s. mencerminkan behavioral control yang 

tinggi, yakni pengendalian perilaku lahiriah dalam menghadapi ujian berat. 

Meskipun kehilangan harta, keluarga, dan kesehatan, Nabi Ayyūb a.s.  tidak 

pernah mengeluh atau menunjukkan sikap penolakan terhadap takdir Allah. 

Bahkan dalam Q.S. al-Anbiyā‘: 83–84, mengungkapkan tanpa keluhan 

eksplisit, melainkan dengan zikir dengan penuh kesadaran spiritual.74 

Kedua, kontrol kognitif (cognitive control). Makna batin di balik 

penderitaan. Dalam dimensi pertama dan kedua, aspek cognitive control 

merupakan inti dari model kesabaran prophetic Nabi Ayyub a.s.  Pengendalian 

kognitif yang kuat ditunjukkan dengan tetap fokus pada Allah meskipun ketika 

menghadapi kesulitan berat.  

 Pernyataan bahwa zikir dapat "menghapus pahitnya ujian" adalah cara 

untuk melakukan reevaluasi kognitif.  Nabi Ayyūb a.s. tidak mengubah 

dorongan luar, seperti sakit, tetapi dia mengalihkan perhatiannya dari rasa sakit 

kepada kehadiran Tuhan.  Sehingga, efek negatif dari sakit berkurang, ini 

visualisai fanā, gambaran kontrol kognitif yang paling ekstrim. 

Doa Nabi Ayyūb a.s. menjadi sebuah dialog yang menunjukan 

kedekatan dengan Tuhan (muqārabah). Untaian doa tersebut bukanlah bentuk 

 
73 Averill, “Personal Control over Aversive Stimuli and Its Relationship to 

Stress.”(1973):286-303 
74 Al-Sulamī, “Ḥaqā’iq Al-Tafsīr,Tafsīr Al-Qur’ān Al-Azīz.”Jilid II 9-10 



 
Syu’ban Aziz, Izzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 252 

keluhan, namun hasil dari pembingkaian ulang kognitif yang berhasil 

mengubah penderitaan menjadi sarana komunikasi spiritual. Doanya dalam 

Q.S. al-Anbiyā’ [21]:83 menunjukkan sikap lembut, tidak mengeluh, 

menggambarkan keyakinan atas kasih sayang Allah. Zikir inilah yang bentuk 

pengelolaan pikiran secara sadar berfungsi menjaga ketenangan batin, 

mengalihkan perhatian dari penderitaan, menjadi bermakna spiritual. Sehingga 

membuka makna baru, bahwa sabar bukan sekadar menahan emosi, melainkan 

hasil dari resepsi spiritual yang yang diperjuangkan.75 

Dalam QS. Ṣād [38]:41–44, Nabi Ayyūb a.s. tidak mempersoalkan 

keadilan Allah, justru tetap bergantung kepada-Nya. Al-Sulamī menafsirkan 

bahwa Nabi Ayyūb a.s. memandang ujian sebagai kasih sanyang (ibtilā‘ al- 

maḥabbah) bukan hukuman. Ini menunjukkan resepsi yang dilandasi ma’rifah 

(pengetahuan ruhani), bahwa musibah penuh hikmah.76 Cognitive control 

dalam konteks ini adalah kemampuan menafsirkan penderitaan secara ruhani, 

sehingga melahirkan riḍā, bukan sekadar sabar. Dengan demikian, merujuk Al-

Sulamī, puncak kesabaran Nabi Ayyūb a.s.  terletak pada kesadaran batinnya 

yang menjadikan ujian sebagai jalan menuju kedekatan (muqārabah) dengan 

Allah. 

Ketiga, kontrol keputusan (decisional control). Pilihan sadar untuk 

berserah diri. Aspek decisional control tercermin dalam dimensi pertama, yaitu 

perilaku dinamis dari sabar menuju riḍā dan tawakal. Kesabaran, dalam 

pandangan Al-Sulamī, bukanlah sebuah kondisi yang dipaksakan, melainkan 

sebuah pilihan sadar. Nabi Ayyūb a.s. meskipun berada dalam kondisi fisik 

yang sepenuhnya tidak berdaya, tetap memiliki agensi spiritual tertinggi: 

kebebasan untuk memilih respons batinnya. Ia memilih untuk menerima 

takdirnya dengan lapang dada (riḍā) dan memilih untuk menyerahkan seluruh 

urusannya kepada Allah (tawakkal). Pilihan inilah yang menjadi sumber 

kekuatannya. Doanya dalam al-Qur'an bukanlah ungkapan keputusasaan, 

melainkan sebuah tindakan sadar yang lahir dari keputusan untuk bergantung 

hanya kepada Allah. Ini menunjukkan dalam situasi tanpa pilihan eksternal, 

manusia tetap memiliki kebebasan untuk memilih sikap internalnya, yang 

merupakan esensi dari decisional control. 

 Kesabarannya bukan sekadar menahan keluhan, melainkan wujud 

kepasrahan total tanpa perlawanan, bahkan ketika ujian mencapai puncaknya, 

Nabi Ayyūb a.s. tetap menjaga sikap, tidak menyimpang dari syariat, dan 

menyembunyikan penderitaan di balik ketenangan. Bagi Al-Sulamī, sabar 

mencakup menjauh dari penolakan terhadap kehendak Allah, tenang dalam 

musibah, serta kuat dalam kefakiran. Pada tingkat tertinggi, sabar melahirkan 

tawakal sebagai puncak ketundukan seorang hamba.77 

 
75 Al-Sulamī, Jilid II, 10-12, 183. 
76 Al-Sulamī. Jilid II, 188-189. 
77 Al-Sulamī, “Haqā'iq Al-Tafsīr.” 



 Konsep Sabar dalam Tafsir Ḥaqā’iq al-Tafsīr Karya Al-Sulamī:  

Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi  Ayyūb A.S.   

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 253 

Kesabaran Nabi Ayyūb a.s.  juga ditunjukkan dalam Q.S. Ṣad [38]: 41–

44, ia tidak menghindari ujian atau meminta segera diakhiri. Al-Sulamī 

menafsirkan bahwa sikap ini merupakan bentuk kesabaran yang menyatu 

dengan penderitaan sebagai wujud totalitas dalam ibadah. Nabi Ayyūb a.s.  

memilih untuk tetap bertahan, tidak menggugat, dan terus bertawakal, 

merupakan sebuah keputusan batiniah yang dilandasi cinta dan keimanan yang 

tinggi. Tawakal yang muncul dari kesabaran ini bukanlah kepasrahan yang 

pasif, melainkan puncak dari decisional control. Nabi Ayyūb a.s.  

menyerahkan seluruh dirinya kepada Allah tanpa menetapkan syarat, sebagai 

buah dari pengendalian diri spiritual dan emosional yang mendalam.78  

Dalam perspektif Al-Sulamī, keputusan untuk bersabar dan bertawakal 

adalah refleksi dari kedalaman ruhani seorang hamba yang telah melewati 

ujian dengan kesadaran penuh akan kedekatan ilahiah. Dengan demikian, 

kesabaran Nabi Ayyūb a.s. dalam tafsir sufistik Al-Sulamī bukan sekadar 

ketahanan terhadap penderitaan, melainkan pilihan ruhani dengan riḍā, dan 

berserah sepenuhnya kepada Allah. Inilah makna terdalam dari decisional 

control, kesabaran sebagai keputusan sadar untuk mencintai takdir Ilahi 

dengan penuh kerendahan hati dan keikhlasaan.79 

 

SIMPULAN 

Studi ini menekankan betapa pentingnya memahami makna kesabaran 

secara menyeluruh, bukan hanya secara tekstual-harfiah, tetapi juga melalui 

pendekatan batiniah, seperti yang ditemukan dalam Tafsir Haqāiq Al-Tafsīr 

Al-Sulamī. Gambaran kesabaran Nabi Ayyūb a.s. bukan sekadar ketahanan 

terhadap penderitaan jasmani, melainkan juga bentuk kepasrahan sepenuhnya 

kepada kehendak Allah Swt. Dalam ranah tasawuf sikap ini dikenal sebagai 

riḍā bi al qaḍā’, yakni menerima dengan lapang dada segala ketetapan Allah 

Swt. Pandangan ini menegaskan bahwa sabar bukan sekadar menahan diri dari 

mengeluh tetapi juga mencerminkan tingkat keimanan yang kuat dan 

keyakinan penuh terhadap hikmah di balik setiap ujian yang diberikan. Dalam 

perspektif Self Control Averill, kesabaran Nabi Ayyūb a.s. adalah gambaran 

aktif dari praktik spiritual yang melibatkan pengendalian diri; pengendalian 

kognitif melalui zikir dan reinterpretasi penderitaan; pengendalian tingkah 

laku melalui dhammu al-jawārih; dan pengendalian keputusan melalui 

keputusan sadar menuju ridā dan tawakkal.  Hasil penelitian ini tidak hanya 

menambahkan perspektif psikologi pada tafsir sufi, tetapi juga memberikan 

dasar teoretis untuk psikologi Islam dengan menawarkan model ketahanan 

yang didasarkan pada literatur klasik. Studi ini hanya fokus pada referensi 

primer yang sangat spesifik—Haqāiq al-Tafsīr dan teori psikologi James 

 
78 Al-Sulamī, Jilid II, 188. 
79 Al-Sulamī, “Haqā'iq Al-Tafsīr.” 



 
Syu’ban Aziz, Izzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 254 

Averill—sehingga masih terbuka untuk penelitian lanjutan baik dalam bentuk 

penelitian di lapangan atau studi pustaka yang lebih komprehensif. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Agustin, Vika Dwi. Konsep Sabar dalam Tafsir al-Azhar (Studi Analisis 

Maudūʿī). Skripsi, UIN Prof. K. H. Saifuddin Zuhri, 2022. 

al-Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir: Kamus Arab–Indonesia. 

Surabaya: Pustaka Progressif, 1997. 

al-Musawī, Khalīl. Bagaimana Menjadi Orang Bijaksana. Jakarta: PT Lentera 

Basritama, 1998. 

al-Sulamī, Abū ʿ Abd al-Raḥmān. Ḥaqāʾiq al-Tafsīr: Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAzīz. 

Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, n.d. 

Amrullah, Haji Abdul Malik Abdul Karim (Hamka). Tafsir al-Azhar, jilid 5. 

Singapura: Kerjaya Printing Industries Pte Ltd, 2001. 

Arifin, Moch. Zainul. Sabar sebagai Metode Psikoterapi dalam Perspektif al-

Qur’an. Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2005. 

Averill, James R. “Personal Control over Aversive Stimuli and Its Relationship 

to Stress.” Psychological Bulletin 80, no. 4 (1973): 286–303. 

———. “Spirituality: From the Mundane to the Meaningful—and Back.” 

Journal of Theoretical and Philosophical Psychology 18, no. 2 (1988): 

101–126. 

Bāqī, Muḥammad Fuʾād ʿAbd al-. al-Muʿjam al-Mufahras li-Alfāẓ al-Qurʾān 

al-Karīm. Indonesia: Maktabah Dahlan, n.d. 

Daralina, Monaris, Hilman Syarif, dan Syarifah Rauzatul Jannah. “Spiritualitas 

dan Resiliensi Penderita Kanker Payudara yang Menjalani Kemoterapi 

di Rumah Sakit Umum Provinsi Aceh.” Dunia Keperawatan: Jurnal 

Keperawatan dan Kesehatan 12, no. 2 (2024): 167–174. 

https://doi.org/10.20527/dk.v12i2.641. 

Departemen Agama Republik Indonesia. Al-Qur’an dan Terjemahannya. 

Bandung: J-ART, 2005. 

Difa, Sarah. “Konsep Kesabaran dalam Psikologi Islam: Studi Kasus Pengaruh 

Konsep Kesabaran dalam Islam terhadap Kondisi Psikologis 

Seseorang.” July: Journal of Islamic Education 1, no. 3 (2023): 165–

169. 

Ernawati, Siti. Konsep Sabar Menurut M. Quraish Shihab dan Hubungannya 

dengan Kesehatan Mental. Skripsi, UIN Walisongo Semarang, 2009. 

Fernando, Frendi. “Manfaat Spiritualitas terhadap Resiliensi pada Saat 

Pandemi.” Qalam: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 1 (2022): 26–43. 

Fitri, Muhammad, Abdur Razzaq, dan Sri Hertimi. “Analisis Pengendalian 

Emosi pada Kisah Nabi Ayyub AS dalam Menghadapi Ujian Sakit.” 

Journal of Innovative and Creativity 2, no. 1 (2025): 32–45. 



 Konsep Sabar dalam Tafsir Ḥaqā’iq al-Tafsīr Karya Al-Sulamī:  

Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi  Ayyūb A.S.   

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 255 

Hadi, Sopyan. “Konsep Sabar dalam al-Qur’an.” Jurnal Madani: Ilmu 

Pengetahuan, Teknologi, dan Humaniora 1, no. 2 (2018): 473–488. 

Ibn Manẓūr. Lisān al-ʿArab. Beirut: Dār Ṣādir, 1993. 

Irfani, Muhammad. “Intertextuality of the Story of Prophet Ayyub in the 

Qur’an and the Bible (Julia Kristeva’s Semiotic Approach).” Al-

Muḥāfiẓ: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir 4, no. 1 (2024): 227–240. 

Muaziroh, Ulfa, dan Zukhrifa ʿĀmilatun Sholiha. “Actualization of the 

Patient’s Concept in Qur’anic Perspective (Study of the Prophet 

Ayyub’s Story).” Jurnal At-Tibyān 3, no. 2 (2018): 200–212. 

https://doi.org/10.32505/tibyan.v3i2.616. 

Muhammad, Gufron. Ulūm al-Qur’an Praktis dan Mudah. Yogyakarta: 

Kalimedia, 2017. 

Munawir, M. Fajrul. Konsep Sabar dalam al-Qur’an: Pendekatan Tafsir 

Tematik. Yogyakarta: Nuansa Aksara, 2005. 

Muthmainnah, Yulianti. “Ratu Semut (Namlah) dalam al-Qur’an: Analisis 

Tafsir atas Representasi Kepemimpinan Perempuan.” Al-Bayan: 

Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir 9, no. 2 (2024): 95–108. 

Najah, Rofiqotun. Konsep Sabar dalam Kisah Nabi Yusuf. Skripsi, UIN Sunan 

Kalijaga, 2019. 

Nawawi, H. Rifʿat Syauqi. Kepribadian Qur’ani. Jakarta: Amzah, 2024. 

Nufus, Salsabila Sajida, et al. “Terapan Terapi Sabar untuk Mengatasi Stres 

Akademik di Kalangan Remaja pada Masa Pandemi.” Khazanah: 

Jurnal Mahasiswa 13, no. 2 (2021): 61–65. 

Rahmawati, Magfiroh, dan Norman Wijaya Gati. “Hubungan Tingkat 

Spiritualitas dengan Tingkat Resiliensi pada Warga Penyintas Bencana 

Banjir.” Public Health and Safety International Journal (PHASIJ) 4, 

no. 2 (2024): 326–333. 

Rohayati, Yeti, dan Abdillah Abdillah. “Digital Transformation for Era 

Society 5.0 and Resilience.” Societies 14, no. 12 (2024): 266. 

https://doi.org/10.3390/soc14120266. 

Salamah, Daris. “Kajian Tafsir al-Qur’an dengan Pendekatan Sufistik: Analisis 

Karakteristik Penafsiran Ḥaqāʾiq al-Tafsīr Karya al-Sulamī.” Ar-

Rosyād: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 3, no. 2 (2025): 1–

17. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-

Qur’an. Jakarta: Lentera Hati, 2005. 

———. Kaidah Tafsir. Jakarta: Lentera Hati Group, 2013. 

Sulamī, Abū ʿAbd Allāh al-. “Ḥaqāʾiq al-Tafsīr,” dalam al-Tafsīr al-Ṣūfī li-l-

Qurʾān, ed. ʿAlī Zīghūr. Beirut: Dār al-Andalus, 1979. 

Ṭurfe, Ṭallāl ʿAlī. Mukjizat Sabar: Penelitian Seorang Doktor Muslim di 

Amerika tentang Dahsyatnya Sabar. Bandung: Mizania, 2009. 



 
Syu’ban Aziz, Izzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 256 

Wahyuni, Eka. “Resilience Remaja dan Implikasinya terhadap Pengembangan 

Buku Bantu Diri.” Insight: Jurnal Bimbingan dan Konseling 10, no. 1 

(2021): 79–88. 

Zain, Mina Mudrikah, et al. “Siti Hawa dalam Perspektif Muhammad Asad 

dan Christoph Barth.” Al-Bayan: Jurnal Studi al-Qur’an dan Tafsir 2 

(2018): 158–167. 


