VOLUME 13, NOMOR 2, DESEMBER 2025: 235-255
ISSN 2303-0453 | E-ISSN 2442-987

‘7 JURNAL STUDI AL-QUR’AN DAN AL-HADIS http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index

KONSEP SABAR DALAM TAFSIR HAQA’IQ AL-TAFSIR
KARYA AL-SULAMI: ANALISIS TAFSIR SUFISTIK ATAS
KISAH NABI AYYUB A.S.

Syw’ban Aziz!, 1zzah Faizah Siti Rusydati Khaerani?, Asep Faturahman?®
128 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung

Email: 'syu’bahnaziz@gmail.ac.id, %izzahfaizahsrk@uinsgd.ac.id,
3asepahmad.fathurahman@uinsgd.ac.id

Abstract

This study analyzes the meaning and dimensions of patience in the
story of the Prophet Ayyiib a.s. as interpreted in Haqa'’iq al-Tafsir
by Abui ‘Abd al-Rahman al-Sulami. It seeks to reveal the meaning
of patience from a Sufi perspective and analyze it through the
framework of self-control theory proposed by James Averill
(1973). This study employs a qualitative, library-based research
approach. Content analysis is the primary analytical method used
to examine Al-Sulamf's interpretation of Prophet Ayyiib a.s. The
data are analyzed using Averill's three-part theory of self-control
(behavioral, cognitive, and decisional). According to this study,
Al-Sulami viewed Ayyiib a.s's patience as an active spiritual
practice, not just passive endurance. Its key dimensions include
steadfast dhikr (remembrance of God) to manage suffering,
merging the self (fand) with the divine will and grace, and a
pinnacle of patience manifested as tawakkal (complete surrender).
According to Averill's psychological framework, these dimensions
demonstrate behavioral control (restraining the body from
complaining), cognitive control (reinterpreting hardship as divine
will), and decisional control (a conscious choice to surrender to
God). This analysis reveals the implicit psychological messages in
the story. This study found that the story contains a sophisticated
psychological model for resilience. It refutes the notion of
patience as passive behavior, demonstrating that it is an active
spiritual and psychological process. This study's novelty stems
from its interdisciplinary approach, which bridges 10th-century
classical interpretation with 20th-century psychological theory
while also providing new insights into the psychological depth of
Islamic spiritual concepts.


mailto:syu’bahnaziz@gmail.ac.id
mailto:izzahfaizahsrk@uinsgd.ac.id

Syu’ban Aziz, 1zzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman

Keywords: patience, Nabi Ayyub a.s., Al-Sulami, tafsir sufi, self~control,
haga'iq al-Qur'an.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna dan dimensi
kesabaran Nabi Ayytb a.s. dalam Haqa’iq al-Tafsir karya Abi
‘Abd al-Rahman al-Sulami. Kesabaran tersebut dianalisis dengan
teori self-control James Averill (1973). Penelitian ini berjenis
kualitatif, menggunakan metode analisis isi dengan pendekatan
studi kepustakaan (library research). Data tersebut diinterpretasi
oleh teori tripartit self-control (perilaku, kognitif, dan keputusan)
Averill. Studi ini menemukan bahwa Al-Sulami menafsirkan
kesabaran Ayyib a.s. bukan sebagai ketahanan pasif, melainkan
sebagai praktik spiritual yang aktif dan kompleks. Dimensi-
dimensi kuncinya meliputi: keteguhan hati, menjadikan zikir
(mengingat Allah) untuk mengendalikan penderitaan, meleburkan
diri (fana) dengan kehendak—anugerah-- Allah, dan puncak
kesabarannya diwujudkan dengan tawakal (kepasrahan mutlak).
Dimensi-dimensi dalam kerangka psikologi Averill menunjukan
kontrol perilaku (menahan tubuh dari keluhan), kontrol kognitif
(menafsirkan ulang kesulitan sebagai kehendak llahi), dan kontrol
keputusan (pilihan sadar untuk berserah diri kepada Tuhan), Tiga
aspek ini merupakan pesan utama dari kisah Nabi Ayyib a.s.
Penelitian berhasil bentuk psikologis yang canggih untuk
resiliensi. Sekaligus menentang bahwa kesabaran sebagai perilaku
pasif, namun proses psikologis yang aktif. Kebaruan penelitian ini
terletak pada pendekatan interdisipliner yang menghubungkan
tafsir sufistik klasik abad ke-10 dengan teori psikologi modern,
sehingga memperkaya pemahaman terhadap dimensi psikologis
dalam konsep spiritual Islam.

Kata Kunci: sabar, Nabi Ayytb a.s., al-Sulami, tafsir sufi, self-control,

Haqa’iq al-Tafsir.

PENDAHULUAN

Semua individu pernah merasakan penderitaan, perasaan menderita
tersebut melintasi batas waktu, budaya, dan geografis. Penderitaan bisa
menimbulkan kecemasan, ketidakpastian, dan krisis yang silih berganti,

VXNl Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Konsep Sabar dalam Tafsir Haqa’iq al-Tafsir Karya Al-Sulami:
Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi Ayytb A.S.

sehingga membutuhkan resiliensi psikologis! dan spiritual.? Di era yang serba
modern dengan ragam kemajuan teknologi, bukan berarti tidak dihadapkan
pada berbagai bentuk kejadian yang menguji ketahanan mental dan batin.?
Dalam konteks ini, pesan-pesan keagamaan menawarkan berbagai kerangka
kerja untuk menavigasi pemecahan masalah berbagai problem yang
menimbulkan penderitaan.*

Dalam Islam, konsep sabar menempati posisi penting sebagai fondasi
keberlangsungan kehidupan.® Al-Qur'an berulang kali menekankan pentingnya
bersabar, agar memperoleh pertolongan dan kebersamaan dengan Tuhan.
Sebagaimana firman Allah Swt.: “Wahai orang-orang beriman, carilah
pertolongan dari Allah dengan bersabar dan menjalankan salat, karena Allah
senantiasa bersama dengan mereka yang bersabar” (Q.S. al-Bagarah: 153).
Al-Qur’an memberikan gelar al-shabirin bagi orang-orang yang memiliki
kesabaran. Orang-orang menjalani kehidupan dengan kesabaran akan meraih
kebahagiaan, dicintai oleh Allah, dan menerima pahala yang sempurna tanpa
batas. Sebagaimana tercermin dalam berbagai ayat seperti QS. al-Baqgarah ayat
155, dan 156.

Sabar dapat diartikan sebagai ketabahan dalam menghadapi
penderitaan terutama ketika dihadapkan pada rasa sakit yang tak terhindarkan.’
Jiwa yang sabar merupakan Kkarakteristik yang dimiliki individu yang
Tangguh, pantang menyerah dan positif thinking.® Al-Qur’an secara tersirat

1 Frendi Fernando, “Manfaat Spiritualitas Terhadap Resiliensi Pada Saat Pandemi,”
Qalam: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 1 (2022): 26-43.; Magfiroh Rahmawati and Norman
Wijaya Gati, “Hubungan Tingkat Spiritualitas dengan Tingkat Resiliensi pada Warga
Penyintas Bencana Banjir di Kelurahan Joyotakan, Kota Surakarta,” Public Health and Safety
International Journal (PHASIJ) 4, no. 2 (2024): 326-333..

2 Eka Wahyuni, “Resilience Remaja dan Implikasinya terhadap Pengembangan Buku
Bantu Diri,” INSIGHT: Jurnal Bimbingan dan Konseling 10, no. 1 (2021): 79-88.; Monaris
Daralina, Hilman Syarif, and Syarifah Rauzatul Jannah, “Spiritualitas dan Resiliensi Penderita
Kanker Payudara yang Menjalani Kemoterapi di Rumah Sakit Umum Provinsi Aceh,” Dunia
Keperawatan: Jurnal Keperawatan dan Kesehatan 12, no. 2 (2024): 167-174,
https://doi.org/10.20527/dk.v12i2.641.

3 Yeti Rohayati, and Abdillah Abdillah, “Digital Transformation for Era Society 5.0
and Resilience: Urgent Issues from Indonesia,” Societies 14, no. 12 (2024): 266,
https://doi.org/10.3390/s0c14120266.

4 Sopyan Hadi, “Konsep Sabar dalam Al-Qur’an,” Jurnal Madani: IImu
Pengetahuan, Teknologi, dan Humaniora 1, no. 2 (2018): 473-488.

5 Salsabila Sajida Nufus et al., “Terapan Terapi Sabar untuk Mengatasi Stres
Akademik di Kalangan Remaja pada Masa Pandemi,” Khazanah: Jurnal Mahasiswa 13, no. 2
(November 2021): 61-65.

¢ Departemen Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung:
J-ART, 2005).

" Wahyuni, “Resilience Remaja Dan Implikasinya Terhadap Pengembangan Buku
Bantu Diri.”, 79-88

8 Rif’at Syauqi Nawawi, Kepribadian Qur’ani (Jakarta: Amzah, 2024). 1-244; Sarah
Difa, “Konsep Kesabaran dalam Psikologi Islam: Studi Kasus Pengaruh Konsep Kesabaran

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 237




Syu’ban Aziz, 1zzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman

menekankan bahwa sabar bukan sekadar sikap pasif, tetapi perilaku aktif yang
diusahakan melalui berbagai upaya. Ini menegaskan urgensi kajian mendalam
terhadap sabar tidak hanya dalam studi keislaman, tetapi juga kontribusinya
pada dialog yang lebih luas terkait kesehatan mental dan kesejahteraan
spiritual kontemporer.®

Salah satu figur yang diabadikan Al-Qur’an salah satunya adalah Nabi
Ayyiib a.s. Kisahnya menjadi cerminan kesabaran paripurna yang dibingkai
keteguhan iman dalam menghadapi penderitaan fisik dan sosial. Keteguhan
imannya meyakini bahwa ujiannya adalah kasih sayang Allah SWT.1° Dalam
QS. Al-Anbiya: 83, Nabi Ayyub a.s. menyampaikan doanya dengan penuh
kepasrahan, tanpa keluhan, meskipun diliputi penderitaan yang mendalam.

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan objek kajian
kisah Nabi Ayyib a.s. dalam Tafsir Haqa'iq al-Tafsir karya Al-Sulami. Teknik
pengumpulan data menggunakan studi pustaka (library research) sedangkan
metode content analysis dijadikan metode dan teori self-control James Averill
sebagai alat untuk menginterpretasi data.!! Penelitian ini bertujuan untuk
mengkaji secara mendalam konsep sabar dalam Haqga'iq Al-Tafsir, dianalisis
dengan pendekatan interdisipliner yang menempatkan teori self-control James
Averill yang membagi pengendalian diri menjadi tiga dimensi utama, kontrol
perilaku (behavioral control), kontrol kognitif (cognitive control), dan kontrol
keputusan (decisional control).

Kajian mengenai konsep sabar telah menjadi fokus berbagai penelitian
dalam studi Islam, namun masih menyisakan ruang untuk eksplorasi lebih
lanjut, terutama dari perspektif interdisipliner. Kajian tentang sabar dalam
berbagai literatur menunjukan trend yang beragam diantaranya; pertama, studi
tentang konsep sabar dalam Al-Qur'an dikaitkan dengan fenomena modern.
Penelitian seperti ini dilakukan oleh Ernawati tentang hubungan sabar dengan
kesehatan mental*?, Zainul Arifin tentang sabar sebagai metode psikoterapi'®

dalam Islam terhadap Kondisi Psikologis Seseorang,” July: Journal of Islamic Education 1,
no. 3 (2023): 165-169.

® Nufus et al., “Terapan Terapi Sabar Untuk Mengatasi Stres Akademik Di Kalangan
Remaja Pada Masa Pandemi”; Muhammad Fitri, Abdur Razzaq, and Sri Hertimi, “Analisis
Pengendalian Emosi pada Kisah Nabi Ayyub AS dalam Menghadapi Ujian Sakit,” Journal of
Innovative and Creativity 2, no. 1 (2025): 32-45.

10 Muhammad Irfani, “Intertextuality of the Story of Prophet Ayub in the Qur’an and
the Bible (Julia Kristeva’s Semiotic Approach),” Al-Muhafidz: Jurnal llmu Al-Qur’an dan
Tafsir 4, no. 1 (2024): 227-240.

11 James R Averill, “Personal Control over Aversive Stimuli and Its Relationship to
Stress,” Psychological Bulletin 80, no. 4 (1973): 286-303.

12 Siti Ernawati, “Konsep Sabar Menurut M. Quraish Shihab Dan Hubungannya
Dengan Kesehatan Mental,” Semarang: UIN Walisongo, 2009., 1-11

13 Moch. Zainul Arifin, Sabar sebagai Metode Psikoterapi dalam Perspektif Al-
Qur’an (Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2005); Vika Dwi Agustin, Konsep Sabar

VALl Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Konsep Sabar dalam Tafsir Haqa’iq al-Tafsir Karya Al-Sulami:
Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi Ayytb A.S.

yang membandingkan penafsiran sabar dalam tafsir modern, 14 termasuk kajian
dengan pendekatan tematik (maudu'i) atau komparatif. Meskipun sangat
penting, kajian-kajian ini belum secara sepesifik menyelami kedalaman
interpretasi spesifik dari tradisi tasawuf dan mengaitkannya dengan kerangka
psikologi modern. Kedua, studi tentang tafsir Al-Sulami, Haqa’ig al-Tafsir
merupakan salah satu karya tafsir sufi paling awal, karya ini banyak dikaji
secara historis dan metodologis®®. Ketiga, studi tentang kisah Nabi Ayyiib a.s..
Kisah ini secara universal diakui sebagai teladan kesabaran paripurna dalam
tradisi Islam. Akan tetapi, analisis yang ada baru pada level moral-teologis,
seperti ketabahan yang patut diteladani'®, tanpa membongkar mekanisme
psiko-spiritual yang mendasari kemampuannya untuk bertahan. Berdasarkan
data tersebut perlu adanya studi yang secara sistematis mengintegrasikan
penafsiran esoteris Al-Sulami tentang kesabaran Nabi Ayytb a.s. dengan
kerangka kerja psikologi modern seperti teori self-control dari James Averill.

Kesenjangan interdisipliner inilah yang hendak diisi dalam penelitian
ini, dengan mengkaji konsep sabar dalam Haga'’iq al-Tafsir, khususnya pada
ayat-ayat yang mengisahkan Nabi Ayyub a.s. Penelitian ini juga diharapkan
mampu membangun pemahaman yang lebih mendalam terhadap aspek
spiritual dan moral dalam Al-Qur’an.

PEMBAHASAN
Makna Sabar Menurut Bahasa

Secara etimologis, kata sabar berasal dari akar kata sa-ba-ra (, « _»),
yang berarti menahan, mengikat, atau menguatkan.!’ Dalam konteks bahasa
Arab, maknanya bervariasi tergantung pada preposisi yang menyertainya,
seperti ‘ala (tabah), ‘an (menahan), hu (memaksa), dan bi (menanggung).'®

dalam Tafsir Al-Azhar (Studi Analisis Maudhu ‘i) (Skripsi, UIN Prof. K. H. Saifuddin Zubhri,
2022). 1-84

14 Rofigotun Najah, Konsep Sabar Dalam Kisah Nabi Yusuf; Salsabila Sajida Nufus
et al., "Terapan Terapi Sabar Untuk Mengatasi Stres Akademik Di Kalangan Remaja Pada
Masa Pandemi': 61—65.

15 Daris Salamah, “Kajian Tafsir Al-Qur’an Dengan Pendekatan Sufistik : Analisis
Karakteristik Penafsiran Haqa’iq Al-Tafsir Karya Al-Sulamr” AR ROSYAD: Jurnal Keislaman
dan Sosial Humaniora 3, no. 2 (2025): 1-17; Muhammad Irfani, “Intertextuality Of The Story
Of Prophet Ayub In The Qur’an and The Bible (Julia Kristeva Semiotic Approach)” : 227-40.

16 Zukhrifa‘Amilatun Sholiha, “Aktualisasi Konsep Sabar Dalam Perspektif Al-
Qur’an (Studi Terhadap Kisah Nabi Ayub),” Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an Dan
Tafsir 3, no. 2 (2018): 200-211.

17 Ahmad Warson Al-Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia (Surabaya:
Pustaka Progressif, 1997), 760; https://arabiclexicon.hawramani.com/search/ _w= dalam An
Advanced Learner’s Arabic-English Dictionary (1889) Habib Anthony Salmoné. diakases
07/12/2025

18 Khalil Al-Musawi, Bagaimana Menjadi Orang Bijaksana (Jakarta: PT. Lentera
Basritama, 1998), 1-246; https://arabiclexicon.hawramani.com/search/_u= diakses
07/12/2025

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 239




Syu’ban Aziz, 1zzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman

Dalam terminologi Islam, sabar diartikan sebagai kemampuan menahan diri
dalam menghadapi ujian dengan tetap mengikuti tuntunan akal dan syariat. la
mencerminkan keteguhan, ketabahan, dan kemampuan untuk mengendalikan
diri dalam situasi sulit.*®

Secara gramatikal, sabar digunakan dalam berbagai bentuk, fi’il madi
menandakan bahwa sabar telah menjadi bagian dari karakter seseorang, fi'il
mudari’ menggambarkan pilihan sikap di masa kini dan mendatang, fi’il amr
menunjukkan perintah bersabar secara berkelanjutan, ism masdar sering kali
disandingkan dengan shalat sebagai amalan utama, ism fa’i/ menunjukkan
karakter sabar yang telah tertanam kuat.?

Tingkatan kesabaran juga ditunjukkan melalui istilah seperti sabara
(sabar dasar), tasabbur (latihan sabar), istibar (sabar sebagai karakter), dan
musabarah (menghadapi tekanan eksternal).?! Dalam al-Qur’an, kata sabar dan
turunannya disebut sebanyak 103 kali dalam 45 surah, menandakan pentingnya
sabar sebagai nilai utama dalam ajaran Islam.??

Berdasarkan klasifikasi tematik yang dikaji dari ayat-ayat Al-Qur’an,
sabar dapat dibagi ke dalam tiga makna utama: tidak mudah menyerah, kuat
hati, dan teguh hati.?® Pertama, sabar sebagai tidak mudah menyerah tercermin
dalam ayat-ayat seperti Q.S. Saba‘ [34]:19, Q.S. Al-Anfal [8]:66, dan Q.S. Ali
‘Imran [3]:200. Kedua, sabar bermakna kuat hati tampak dalam Q.S. Al-
Bagarah [2]:45, QS. Al-Zumar [39]:10, dan Q.S. Al-Nahl [16]:127. Ketiga,
sabar sebagai teguh hati diilustrasikan dalam Q.S. Ali ‘Imran [3]:17, Q.S. Al-
Kahfi [18]:67-82, dan Q.S. Al-Insan [76]:12, 24. Klasifikasi ini menunjukkan
bahwa sabar dalam al-Qur’an memiliki spektrum makna yang luas, mencakup
daya tahan mental, keteguhan batin, dan ketahanan spiritual dalam menghadapi
berbagai kondisi kehidupan.

Kisah dalam Al-Qur’an

Kata “kisah” berasal dari bahasa Arab al-gassu atau al-gissatu, yang
berarti cerita. Secara terminologi, Qasas al-Qur’an merujuk pada pemberitaan
al-Qur’an tentang kondisi umat-umat terdahulu, kisah para nabi, serta
peristiwa-peristiwa yang terjadi di masa lalu, masa kini, dan masa yang akan

19 M Fajrul Munawir, Konsep Sabar Dalam Al-Qur’an: Pendekatan Tafsir Tematik
(Yogyakarta: Nuansa Aksara, 2005); Agustin, “Konsep Sabar Dalam Tafsir Al-Azhar (Studi
Analisis Maudhu’i,” 183.

20 Munawir, Konsep Sabar Dalam Al-Qur’an: Pendekatan Tafsir Tematik, M.
Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah; Pesan. Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an (Penerbit Lentera
Hati, 2005),

21 Munawir, Konsep Sabar Dalam Al-Qur’an: Pendekatan Tafsir Tematik.

22 Tallal Alie Turfe, Mukjizat Sabar: Penelitian Seorang Doktor Muslim Di Amerika
Tentang Dahsyatnya Sabar (Bandung: Mizania, 2009); Muhammad Fuad Abdul Bagi, Al-
Mu jam Al-Mufahras Li Alfaz Al-Qur’an Al-Karim (Indonesia: Maktabah Dahlan, n.d.).

23 Baqi, Al-Mu ’jam Al-Mufahras Li Alfaz Al-Qur’an Al-Karim.

Z Ul Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Konsep Sabar dalam Tafsir Haqa’iq al-Tafsir Karya Al-Sulami:
Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi Ayytb A.S.

datang.?* Secara etimologi al-Qasas berarti mengikuti, karena secara bahasa
makna kisah berhubungan dengan tindakan mengikuti jejak.?> Menurut al-
Azhari al-Qasas (masdar) dari kata kerja “qasas” yang berarti mengisahkan,
menceritakan peristiwa yang telah diketahui sebelumnya,?® Kata Qissah pada
dasarnya bearti jejak, meskipun peristiwa itu telah berlalu, tapi jejaknya masih
dapat ditemukan hingga sekarang. Seperti dalam Q.S. al-Qassas ayat 11: “Ibu
Musa berkata kepada saudara perempuan Musa (lkutilah Dia) maka
saudaranya mengamati Musa dari kejauhan tanpa diketahui oleh mereka.” Kata
Qussih dalam ayat tersebut bermakna “ikutilah jejaknya.” Ketika ibu Nabi
Musa mengikuti jejak peti yang dihanyutkannya di sungai dengan
menggunakannya kata qussihi yang berarti mengikuti jejaknya untuk
mengetahui arah hanyutnya. Dalam teks lain, aksan al-gqasas adalah jejak
indah yang ditinggalkan oleh Nabi Yasuf a.s. yang diungkap kembali oleh
Allah untuk menjadi perhatian Nabi Muhammad Saw. agar dapat dikenang.?’

Qasas Al-Qur’an adalah informasi dalam al-Qur’an yang menceritakan
pelajaran tentang umat-umat terdahulu, para nabi sebelumnya, serta peristiwa
yang telah terjadi.?® Menurut para ulama kisah adalah penelusuran suatu
peristiwa dengan cara menyampaikan atau menceritakannya secara bertahap
sesuai urutan kronologinya. Penyampaian tersebut dapat dilakukan dengan
menguraikan keseluruhan cerita awal hingga akhir atau melalui bagian-bagian
tertentu dalam bentuk episode.?® Tujuannya adalah untuk pelajaran (‘ibrah),®
menguatkan hati Nabi Muhammad Saw., memperkokoh keimanan, serta
petunjuk dan rahmat bagi orang-orang beriman.®!

24 Gufron Muhammad, Ulumul Qur’an Praktis Dan Mudah (Yogyakarta: Kalimedia,
2017), 1-162.

% Ibn Manziir, Lisan Al’Arab (Dar Sader, 1993);
https://arabiclexicon.hawramani.com/search/iaifcf-10520 diakses 30 November 2025

% Salah Abd Al-Fattah Al-Khalidi, Al-Qashash Al-Qur’ani Ru’yah Fanniyyah
(Kairo: Dar Al-Sagafiyah li Al-Nashr, 2002); A. W. Munawir, Kamus Al-Munawwir Arab-
Indonesia, 1126.

27 Haji Abdul Malik Abdul Karim, Tafsir Al-Azhar, Jilid 5 (Singapore: Kerjaya
Printeing Industries Pte Ltd, 2001), 3579.

2 Yulianti Muthmainnah, “Ratu Semut (Namlah) Dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir
Atas Representasi Kepemimpinan Perempuan,” Al-Bayan: Jurnal Studi llmu Al-Qur’an Dan
Tafsir 9 No. 2 (2024): 95-108.

2% M Quraish Shihab, Kaidah Tafsir (Tangerang Selatan: Lentera Hati Group, 2013),
273-279

% Mina Mudrikah Zain et al., “Siti Hawa Dalam Perspektif Muhammad Asad Dan
Christoph Barth,” Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur ‘an Dan Tafsir 2 (2018): 158-67.

81 Zukhrifa ‘Amilatun Sholiha Muaziroh, Ulfa, “Actualization Of The Patient’s
Concept In Qur’anic Perspective (Study of the Prophet Ayyub’s Stories),” Jurnal At-Tibyan 3,
no. 2 (2018): 200-212.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 241



https://arabiclexicon.hawramani.com/search/قصصة#cf-10520

Syu’ban Aziz, 1zzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman

Karakteristik Kitab Tafsir Haqa’iq Al-Tafsir Karya Al-Sulami

Abi ‘Abd al-Rahman Muhammad ibn Husayn al-Sulami (w. 412
H/1021 M) adalah seorang ulama sufi dan ahli hadis dari Nisyabur. la dikenal
sebagai tokoh penting dalam penyusunan tafsir sufistik dan penyebaran ajaran
tasawuf Sunni. Sejak usia muda, ia telah menimba ilmu dari berbagai ulama
terkemuka serta menulis banyak karya di bidang hadis, fikih, dan tasawuf.
Salah satu karya terkenalnya adalah Haqa'iq al-Tafsir: Tafsir al-Qur’an al-
‘Aziz, sebuah tafsir sufistik yang mengangkat makna batin dari ayat- ayat Al-
Qur’an melalui pendekatan isyari (spiritual dan intuitif).>?

Tafsir Haqa'iq Al-Tafsir mengumpulkan penafsiran para tokoh sufi
seperti Ja‘far al-Sadiq, Sahl al-Tustari, al-Hallaj dan lainnya.® Disusun sesuai
urutan mushaf, berisi pengalaman ruhani, dan upaya penyingkapan (kashf).
Karyanya ini diperuntukkan bagi kalangan yang telah menempuh jalan
spiritual dan bertujuan menggali kedalaman batin al-Qur’an sebagai pelengkap
dari tafsir-tafsir zahir sebelumnya.3

Tafsir ini bercorak ishari dan berusaha menggali makna tersembunyi
(esoterik) dari ayat-ayat suci. Makna-makna ini diperoleh dari pengalaman
spiritual dan hanya bisa dipahami oleh mereka yang telah menyucikan diri.
Meskipun demikian, al-Sulami tetap menjaga keterikatan dengan prinsip
syariat dan ajaran Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah. la tidak menafsirkan seluruh
ayat Al-Qur’an, melainkan memilih ayat-ayat yang menurutnya memiliki
kedalaman spiritual signifikan.®®

Identifikasi Ayat-Ayat dan Penafsiran Al-Sulami tentang Kesabaran Nabi
Ayyub a.s.

Ayat-ayat yang membicarakan tentang kesabaran Nabi Ayyiib a.s.
khususnya mengenai ujian, terdapat dalam Q.S. al-Anbiya’ 21: 83-84 dan Q.S.
Sad 38: 41-44. Selain dua surah utama tersebut, ayat yang mengandung prinsip
kesabaran Nabi Ayytb a.s. merujuk penafsiran al-Sulami terdapat dalam Q.S.
Al-Zumar 39: 10, Q.S. Ali-Imran 3: 17, Q.S. al-Nahl 16: 42.%¢

Dalam tafsirnya Al-Sulami tidak hanya memberikan pemahaman
lahiriah terhadap ayat-ayat Al-Qur’an tetapi juga menggali makna batin yang
lebih mendalam khususnya dalam hal kesabaran menghadapi cobaan.

A. Dimensi Kematangan Emosional
1. Magam Tertinggi Sabar Melahirkan Kerelaan (Rida) dan Tawakal

32 Abu ‘Abd al-Rahman Al-Sulami, Hagqa'iq Al-Tafsir, Tafstr Al-Qur’an Al-Aziz
(Bairut-Leban: Dar Al-Kotob Al-lImiyah, n.d.)., Jilid I, 7.

33 Al-Sulami, Haga 'iq Al-Tafsir, Tafsir Al-Qur’an Al-Aziz, Jilid 1, 10,12,

34 Al-Sulamr, Jilid 1, 10, 19-20.

35 Al-Sulamr, Jilid I, 10-11,19.

36 Al-Sulamy, Jilid 1, 88-89, 135-136.

27288 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Konsep Sabar dalam Tafsir Haqa’iq al-Tafsir Karya Al-Sulami:
Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi Ayytb A.S.

Nabi Ayytb a.s. merupakan figur yang disandingkan bersama Nabi
Daud dan Sulaiman dalam Al-Qur’an, menunjukkan kedudukannya sebagai
Nabi yang menerima limpahan nikmat sekaligus ujian berat. Dalam Q.S. Al-
Anbiya‘ [21]: 83-84, disecbutkan bahwa Nabi Ayyib a.s. menghadapi
penderitaan besar. Al-Sulami menekankan bahwa ungkapan massaniya al-
durru wa anta arhamu al-rahimin (Kemalangan telah menimpaku, dan
Engkaulah Yang Maha Penyayang dari segala penyayang), ungakapan tersebut
mencerminkan kerendahan hati dan kesantunan dalam berdoa, meski
penderitaannya sangat berat, Nabi Ayyiib a.s. sangat menjaga adab.®” Menurut
Al-Junayd, ungkapan di atas menandakan kebutuhan (iftigar) kepada Tuhan,
dan ratapannya berbentuk munajat, cerminan adab hseorang Nabi.®

Al-Sulami juga meriwayatkan bahwa meski tubuh Nabi Ayyib a.s.
hancur dimakan penyakit hingga hanya tersisa hati dan lidahnya, beliau tetap
berzikir dan memuji Allah. Ketika dua cacing menyerang dua anggota tubuh
yang tersisa itu, beliau berdoa bukan karena tidak tahan terhadap rasa sakit,
tetapi karena takut kehilangan zikir dan hubungan spiritual dengan Allah. Ini
menunjukkan bentuk self-control spiritual tertinggi, mengendalikan diri bukan
demi duniawi, tetapi demi menjaga jiwanya terkoneksi dengan Tuhan.3®

Allah lalu memerintahkan Nabi Ayyiib a.s. untuk menghentakkan
kakinya (QS. Sad: 42), sebagai sebab kesembuhannya melalui air yang
memancar. Kesembuhan ini menjadi simbol dari rahmat dan pengembalian
nikmat-Nya, sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Anbiya‘: 84. Kesabaran
Nabi Ayyiib a.s. yang terus terjaga dalam bentuk zikir, doa yang penuh etika,
dan kepasrahan spiritual, mencerminkan makna sabar dalam tafsir sufi yang
mendalam sebagaimana digambarkan Al-Sulami bukan sekadar menahan,
tetapi meleburkan kehendak diri dalam kehendak Ilahi.*°

Secara rinci Al-Sulami menafsirkan QS. Al-Anbiya: 83-84 di atas,
memuat empat dimensi utama. Pertama, zikir menghapus pahitnya ujian.

U 3yl dal) iy slial) e & S3
“Zikir kepada Allah di saat lapang atau tenang dapat membuat seorang hamba
melupakan pahitnya ujian”.*

Ungkapan Habib Husayn bin "Ali di atas dikutip Al-Sulami, secara
harfiah mengandung makna, mengingat Allah dalam kondisi hati yang bersih
dan tenang dapat menghapus ingatan seorang hamba dari rasa perih akibat
cobaan yang dihadapinya. Ungkapan tersebut menegaskan bahwa zikir
memiliki posisi sentral sebagai sumber kekuatan spiritual dalam ajaran

37 Al-Sulami., Jilid 11, 9-10.

38 Al-Sulamt., Jilid 11, 11.

39 Al-Sulam., Jilid 1, 8.

40 Abil ‘Abd Allah al-Sulami, “Haqa’iq al-Tafsir,” dalam al-Tafsir al-Sifi li-1-Qur an,
ed. ‘Al Zightir (Beirut: Dar al-Andalus, 1979), 112.

4 Al-Sulami, Haqa ig Al-Tafsir, Tafsir Al-Qur’an Al-Aziz, Jilid 11, 10.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 243




Syu’ban Aziz, 1zzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman

tasawuf, khususnya dalam menghadapi berbagai bentuk penderitaan dan ujian
hidup. Kata al-safa di atas, dimaknai sebagai kejernihan batin (hati), yaitu
kondisi hati yang terbatas dari keraguan, amarah, dan keterikatan terhadap hal-
hal duniawi.

Apabila seorang hamba berada dalam keadaan hati yang bersih
semacama itu, maka zikir kepada Allah akan terasa lebih dalam dan penuh
makna. la memiliki kekuatan yang luar biasa, karena mampu meredakan
kepedihan dan menghapus kepahitan yang muncul akibat berbagai cobaan
hidup (al-bal@).*? Penjelasan ini menegaskan bahwa kekuatan rohani sejati
tidak semata-mata berasal dari lisan yang mengucapkan zikir, melainkan
terletak pada kesiapan dan kebersihan hati saat mengingat Allah. Ketika hati
telah mencapai kondisi jernih atau lapang, maka tidak mudah terguncang oleh
penderitaan, sebab perhatian dan cinta yang mendalam kepada Allah telah
melampaui segala bentuk kesakitan yang bersumber dari kehidupan duniawi.*®

Kedua, mendapatkan pujian atas kesabaran.

oo Je 20 555 S e Lo

“Dan ketika bala (ujian) telah reda (darinya), manusia pun memuji kesabarannya”.**

Ungkapan wa sakana ‘anhu al-bala* menunjukkan berakhirnya ujian
berat dan datangnya ketenangan, sedangkan kalimat shakarahii al-nas ‘ala
sabrih mencerminkan pengakuan sosial atas kesabaran yang ditunjukkan.
Dalam konteks tasawuf, kesabaran Nabi Ayyib a.s. bukan hanya bentuk
keteguhan spiritual di hadapan Allah, tetapi juga menjadi teladan moral yang
dihargai secara sosial. Hal ini menunjukkan bahwa sabar memiliki dimensi
vertikal (spiritual) dan horizontal (sosial), serta mencerminkan ke-rida-an dan
cinta yang tulus kepada Allah

Ketiga, kesabaran dalam menghadapi ujian melahirkan kerelaan (rida).

S, Lo By 2.

“Kesabaran mewariskan kerelaan (keriddaan) terhadap ujian”.*

Kalimat di atas mencerminkan adanya keterkaitan yang dalam antara
kesabaran dan sikap rida dalam menyikapi ujian. Kata “warrathahu”
(mewariskan), makna dari istilah tersebut merujuk pada menghasilkan atau
melahirkan sebagai konsekuensi dari sesuatu. Hal ini mengisyaratkan adanya
hubungan sebab akibat, dimana sikap sabar menjadi sumber yang
menumbuhkan suatu hasil atau dampak tertentu. Kalimat al-rida bi al-bala“

42 Al-Sulami, Jilid 11, 10.
43 Al-Sulami, Jilid 11, 10.
4 Al-Sulami, Jilid 11, 10.
4 Al-Sulami, Jilid 11, 11.

ZZ8| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Konsep Sabar dalam Tafsir Haqa’iq al-Tafsir Karya Al-Sulami:
Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi Ayytb A.S.

(menerima dengan ikhlas) terhadap ujian/cobaan”, ditunjukan dengan sikap
menerima ujian atau cobaan penuh keikhlasan, rida merupakan tahapan yang
lebih tinggi dibandingkan kesabaran.® Jika sabar berarti menahan diri dari
keluh kesah, maka rida mencerminkan penerimaan yang tulus atas takdir,
tanpa rasa benci, bahkan memandang cobaan tersebut sebagai bentuk kasih
sayang dan perhatian dari Allah Swt.*’

Keempat, Sabar sebagai perisai ujian.

“Ayyitb a.s. tersembunyi di balik keadaan sabar dari (pengaruh) bala (ujian)” *®

Pesan yang tersirat dalam ungkapan ini, mencerminkan keteguhan
Nabi Ayytb a.s. yang luar biasa, sehingga penderitaan yang dialaminya tidak
tercermin dalam perilaku maupun lisannya. la tidak memperlihatkan protes
ataupun ketidaksabaran karena hatinya telah dipenuhui kepasrahan dan
penerimaan atas takdir Allah Swt. Kesabaran berfungsi sebagai penutup yang
menyelubungi penderitaan, sehingga meskipun secara fisik menghadapi ujian
berat, tetapi jiwanya tetap berada dalam keadaan tentram dan tunduk kepada
kehendak Ilahi.

Kalimat mustatir bi hal al-sabr “bersembunyi/tertutupi dalam keadaan
sabar”’, Maksudnya Nabi Ayyiib a.s. menutupi penderitaanya dengan
kesabaran yang mendalam, kesabaran itu berperan layaknya selubung batin
yang membungkus seluruh perasaan dan kondisi beliau sehingga tidak terlihat
adanya keluhan atau kegundahan meskipun tengah berada dalam cobaan yang
berat.*® Dengan demikian, sabar menjadi perisai yang meredam rasa sakit agar
tidak tampak oleh orang lain. Kalimat ‘bal@*’ (ujian)”, maksudnya adalah
kondisi teramat berat yang menimpa Nabi Ayytb a.s. tidak tampak secara
lahiriah, sebab tertutupi oleh sikap sabar yang luar biasa.

Kondisi seperti ini menandakan kematangan iman, di mana seorang
hamba memilih untuk menyerahkan seluruh urusannya kepada Allah dengan
penuh kelembutan tanpa keluh sebagaimana terlihat dalam doa Nabi Ayyiib
a.s. Dalam pandangan Al-Sulami, doa Nabi Ayytb a.s. mencerminkan magam
al-tafwid, yakni sikap total dalam menyerahkan segala urusan kepada Allah
Swt. Dalam hal ini doa Nabi Ayytb a.s. bukanlah ekspresi dari ketidaksabaran
melainkan manifestasi dari penghambaan yang tulus, penuh keikhlasan, dan
dilandasi harapan terhadap curahan rahmat llahi.>°

2. Pengendalian Diri Total dalam Sabar Tiada Batas

46 Al-Sulami, Jilid 1, 88-89, 135-136.
47 Al-Sulami, Jilid 11, 11.
48 Al-Sulami, Jilid 11, 11.
49 Al-Sulami, Jilid 11, 11.
50 Al-Sulami, Jilid I1, 11.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 245




Syu’ban Aziz, 1zzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman

Selain surah di atas, terdapat beberapa surah yang mengandung prinsip
kesabaran yang berkaitan dengan kisah Nabi Ayytb a.s. diantaranya Q.S. Al-
Zumar [39]:10.>! Al-Sulami dalam ayat ini menjelaskan, pertama, sabar
menjadi sasaran ujian.

I pliy DD 22

“Sabar menjadi sasaran dari panah-panah cobaan”.5

Ungkapan di atas menegaskan makna mendalam dari kesabaran bukan
terletak pada ketiadaan musibah, melainkan pada kerelaan untuk menghadapi
berbagai bentuk ujian kehidupan. Kesabaran yang hakiki tercermin saat
seseorang mampu bertahan dari serangan berbagai cobaan baik berupa
penyakit, kehilangan orang tercinta, kesulitan ekonomi, namun ia tetap tegar
tidak menyalahkan takdir dan terus menggantungkan harapannya hanya
kepada Allah Swt. Menurut Al-Sulami kesabaran yang sempurna tercermin
dari kemampuan seorang hamba untuk tetap memelihara adab, bersikap rela,
tidak berpaling dari Allah, sekalipun dirinya terus menerus menjadi sasaran
ujian berat yang datang silih berganti sebagaimana yang dialami oleh Nabi
Ayyib a.s..>®

Kedua, sabar menahan anggota tubuh dari perbuatan yang melanggar.

sisdios 25 Gk osh 5
“Sabar menahan anggota tubuh dan segala gerakannya dari/semua bentuk
pelanggaran (terhadap kehendak Allah).5*

Seorang salik, yakni orang yang menempuh jalan spiritual, dituntut
untuk menjaga seluruh anggota tubuh (dhammu al-jawarih), termasuk ucapan,
tangan, penglihatan, dan langkahnya agar tidak melakukan tindakan yang
bertentangan dengan ajaran syariat maupun adab terhadap Allah. Al-Sulami
menggarisbawahi, sabar disini tidak hanya berarti menahan diri dari perbuatan
dosa tetapi juga mencakup usaha menyeluruh untuk menjaga tubuh, jiwa
raganya di remote agar selalu berada dalam ketaatan dan kerelaan terhadap
kehendak Allah, bentuk makabbah ilahiyyah. Nabi Ayytb a.s. merupakan
salah satu yang bisa menerapkannya, hatinya tetap pasrah kepada kehendak-
Nya. Nabi Ayyub a.s. merupakan sosok penyabar dalam hal shabr al-jawarih
(pengendalian anggota tubuh) maupun sabr al-galb (keteguhan hati dalam
menerima takdir).>®

5 Indonesia, Al-Quran Dan Terjemahannya.

52 Al-Sulami, Haga'iq Al-Tafsir, Tafsir Al-Qur’an Al-Aziz. Jilid 11, 193.
53 Al-Sulami., Jilid 11, 192.

54 Al-Sulami., Jilid 11, 193.

55 Abii ‘Abd Allah al-Sulami, “Haqa’iq al-Tafsir”.

20| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Konsep Sabar dalam Tafsir Haqa’iq al-Tafsir Karya Al-Sulami:
Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi Ayytb A.S.

3. Puncak Kesabaran adalah Ketawakalan
Dalam kitab Haga’ig al-Tafsir karya Al-Sulami Q.S. Al-Nahl [16]: 42
mengenai ayat tersebut yaitu, kesabaran yang sempurna melahirkan tawakal.

0 3 i &y O dbmaly sl B
"Tujuan akhir dari kesabaran dan bentuk kesempurnaannya adalah mewariskan
kepada pelakunya sikap tawakal (penyerahan diri secara total kepada Allah)" .5

Pendapat Junayd di atas menunjukkan, bahwa sabar bukanlah tujuan
akhir itu sendiri, melainkan sarana menuju magam ruhani yang lebih tinggi,
yaitu tawakal. Kesabaran yang benar (taskik al-sabr) bukan hanya sebatas
menahan diri dari keluh kesah atau penderitaan, melainkan kesabaran yang
didasari oleh iman yang kuat dan kesadaran ruhani yang mendalam. Jadi, sabar
yang sejati tidak berhenti pada diamnya lisan atau kuatnya fisik menghadapi
cobaan, melainkan mengalir ke dalam keyakinan batin bahwa Allah adalah
sebaik-baik penentu urusan dan dari sanalah tumbuh ketenangan hati dalam
bentuk tawakal. Inilah yang dimaksud bahwa kesabaran yang sahih
mewariskan kepada pelakunya tawakal. Karena melalui proses sabar yang
matang, seorang hamba dididik untuk benar-benar percaya kepada ketentuan
dan kebijaksanaan Allah. Sabar tidak sekadar berarti menahan keluh kesah
melainkan proses internalisasi nilai-nilai keimanan, yang pada akhirnya
membimbing seseorang untuk berserah diri secara penuh kepada kehendak dan
kekuasaan Allah. Nabi Ayyub a.s. merupakan teladan dalam mencerminkan
arti sejati dari kesabaran yang mencerminkan tawakal, sikap beliau bukan
sekadar ketahanan dalam ujian tetapi mencerminkan penerimaan yang penuh
terhadap Allah.>’

Pertama, dimensi moral-propethic. Sabar sebagai kekuatan spiritual
melelui kefanaan, siaga, dan tegar. Dalam Q.S. Sad [38]:41-44.
“...Sesungguhnya kami mendapati Nabi Ayyib a.s. sebagai hamba yang
penuh kesabaran. Dia adalah seorang hamba yang terbaik senantiasa kembali
dan taat kepada Allah Swt.”.®® Al-Sulami mengutip perkataan Abdullah al-
Razi, ciri orang yang bersabar adalah tidak mengeluh, menerima dengan tulus
(rida), menerima ketetapan (gada) dengan lapang.>®

Orang sabar tidak pernah mengeluh ia menjadikan sabar melebur dalam
penderitaan tanpa diiringi keluhan.

Ssl jseb S SN (3 $LA Sal

“Sebagian mereka mengatakan: “kesabaran adalah fana (lebur) di dalam bala
(ujian) tanpa menunjukkan keluhan> 8

%6 Al-Sulami, Jilid 1, 366.

57 Al-Sulami, Jilid 1, 366-368.

%8 Indonesia, Al-Quran Dan Terjemahannya.
%9 Al-Sulami, Jilid 11,182.

60 Al-Sulami, Jilid 11, 183.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 247




Syu’ban Aziz, 1zzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman

Nabi Ayyub a.s. tampil sebagai figur teladan dalam menghadapi ujian
hidup. Kesabarannya tidak hanya terbatas pada penderitaan fisik yang beliau
alami tetapi juga mencerminkan makna kefanaan, ciri dalam menghadapi
cobaan. Nabi Ayyib a.s. menggambarkan kesengsaraan dengan istilah
massani yang secara halus penderitaan itu seakan hanya berupa sentuhan
ringan yang tidak mengusik kedamaian jiwanya.

Kata al-fana‘, dalam tradisi tasawuf berarti lenyap, melebur, atau
menghilang. Merupakan suatu kondisi di mana seseorang sepenuhnya melebur
dalam takdir Allah tanpa adanya dorongan untuk menolak atau mengubah
situasi yang sedang dihadapi. Ketika seorang hamba mengalami fana dalam
ujian ia tidak lagi memedulikan penderitaan pribadi karena seluruh
perhatiannya tertuju pada upaya meraih rida Allah semata.5!

Pilihan perilaku tersebut menunjukkan bentuk kesabaran yang
melampaui menahan diri dari keluh kesah, tetapi pelepasan total atas ego dan
kehendak pribadi ketika diuji. Hakikat farna‘ di sini menunjukan kondisi
seorang hamba yang tidak lagi merasa terbebani oleh penderitaan, kerena
sepenuhnya telah menerima kehendak Allah. Seluruh tekanan batin dan rasa
kecewa hilang tergantikan oleh kepasrahan total kepada Sang Khalig.
Kesabaran yang hakiki inilah yang mencakup dimensi spiritual yang lebih
tinggi dikenal dengan istilah fana.®?

Kemudian, ciri orang yang sabar adalah menyiapkan hati untuk
menghadapai ujian sebelum ujian tersebut terjadi.®

Skl & 939 13 skl Jlw) )

Jika ujian itu benar-benar terjadi, ia menghadapinya bersama
(pertolongan) Tuhannya (al-Mawla), tanpa berkeluh kesah. Dengan demikian
kesabaran tidak hanya dimaknai sebagai reaksi terhadap penderitaan yang telah
atau akan terjadi tetapi kesiagaan jiwa dan kesiapan ruhani yang ditanamkan
sebelum musibah datang.

Dengan membina kesiapan batin sebelum musibah menimpa, seorang
hamba akan lebih mampu menjalani ujian dengan sikap sabar dan berserah diri
tanpa terjebak dalam keputusasaan atau pengaruh eksternal yang
menggoyahkan. Kesabaran tidak hanya dipahami sebagai respon pasif atas
penderitaan, melainkan sebagai strategi spiritual yang bersifat antisipatif dalam
menjaga stabilitas hati dari gelombang ujian.*

Selain itu, kesabaran juga dapat menjauhkan diri dari pelanggaran,
menerima setiap ujian, dan tegar dalam kefakiran.

81 Al-Sulami. Jilid 11, 10-12, 183.
62 Al-Sulami, Jilid 11, 10-12, 183.
83 Al-Sulami, Jilid 11. 176.

8 Al-Sulami, Jilid 1, 176-178.

2L Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Konsep Sabar dalam Tafsir Haqa’iq al-Tafsir Karya Al-Sulami:
Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi Ayytb A.S.

sl a3 6 1 jatad ¢ 2 L &85 cotlladl 2 B Sl

Kesabaran adalah menjauhkan diri dari segala bentuk pelanggaran,
diam (menahan lisan) saat menelan kepahitan ujian, serta menampakkan
kecukupan diri manakala kemiskinan melanda kehidupan.

Dari terminologi di atas, dapat dipahami bahwa sabar berarti menjaga
diri dari pelanggaran syariat (at-taba’'ud ‘an al-mukhalafat) meski berada
dalam tekanan. Sabar juga merupakan ketenangan batin saat menghadapi
penderitaan (as-sukit ‘inda tajarru’ ghusas al-baliyah), bukan pasrah tanpa
arah, tetapi wujud kestabilan spiritual. Di samping itu, sabar juga tampak
dalam keteguhan menghadapi kesulitan ekonomi dengan tetap menjaga etika
dan berserah diri kepada Allah (izhar al- ‘ana’ ma’a hulal al-faqgr bi sakat al-
ma 'tshah).®

Penjelasan di atas, menggambarkan kesabaran memuat dimensi
kekuatan spiritual dimanifestasikan dalam tiga tindakan konkret: (1) Moral:
menjauhkan diri pelanggaran (mukhalafat). (2) Emosional/Batin: Diam dan
tenang saat "menelan” pahitnya ujian. (3) Sosial-Ekonomi: Tetap tegar dan
menjaga martabat (‘ana’) saat menghadapi kefakiran atau kemiskinan.

Dalam pandangan tasawuf, sabar mencerminkan respon aktif yang
mengintegrasikan kontrol moral, ketenangan jiwa, dan keteguhan spiritual
dalam menghadapi berbagai ujian kehidupan. Kesabaran bukanlah sikap pasif,
melainkan kekuatan spiritual yang mencerminkan penguasaan diri dan
keteguhan batin saat menghadapi ujian, sikap sadar untuk tidak menentang
kehendak Allah, tetap tunduk menunjukkan ketabahannya. Al-Sulami
menjelaskan Q.S. Ali >Imran [3]: 200, seraya mengutip Dhain Nan al Misri,
orang Yyang sabar menyembunyikan kepahitan dengan menampakkan
kecukupan, kendati memikul beban yang berat”.%

Kedua, dimensi integritas. Melalui kejujuran dan khusyu’ melahirkan
keteguhan hati dan ketenangan jiwa. Penjelasan Al-Sulami dalam Q.S. Ali
’Imran [3]:17 menekankan pentingnya keterpaduan antara dimensi kesabaran,
kejujuran, kepedulian sosial visualisasi sikap dermawan. Kesabaran yang luar
biasa dari Nabi Ayyub a.s. dihiasi dengan kejujuran, kekhusyukan,
pengorbanan, dan istighfar. Nabi Ayyib a.s. jujur dalam iman dan
penghambaan, khusyuk dalam doa dan zikir, serta senantiasa memohon ampun
kepada Allah, meskipun tidak melakukan kesalahan, karena kesadarannya
yang tinggi akan kehambaan.®” Al-Sulami menjelaskan bahwa sabar sebagai
keteguhan dalam menerima ujian dengan lapang dada dan jiwa tenang.

8 Al-Sulami, Jilid 11, 200.
8 Al-Sulami, Jilid I, 200.
67 Al-Sulami, Jilid 1, 312-328.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 249




Syu’ban Aziz, 1zzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman

g 2y 0 il 8 DU 54 Rl

“Sabar adalah keteguhan dalam mejalani dan menerima ujian-Nya dengan
» 68

kelapangan (dada) dan ketenangan (jiwa)”.
Ahmad ‘Asim al-Antaqi memberikan katogerisasi sabar, pertama, orang
yang masuk pada kriteria al-Sabir (Sabar Sejati), pada level ini kunci sabar
adalah penyerahan diri (faslim) secara total kepada Allah, sehingga hatinya
tenang dan terjaga dari gejolak meski ditimpa masalah besar. Kedua, kategori
al-Mutasabbir, pada level ini masih berupaya untuk bersabar, ia berupaya
untuk menahan, mengendalikan, sehingga ia masih merasakan beratnya
perjuangan batin (yukabidu nafsahu) saat menghadapi ujian.®®
Melihat penjelasan di atas, dapat dimaknai bahwa kesabaran terletak
pada keteguhan hati dan konsistensi dalam menghadapi ujian tanpa terjerumus
ke dalam keputusasaan, tetap dalam ketaatan, memiliki kelapangan hati
disertai dengan keyakinan bahwa segala sesuatu yang terjadi merupakan takdir
Allah. Sehingga ia bersikap tenang, tidak tergesa-gesa, tidak mengeluh atau
menunjukkan keresahan, santun, dan pasrah sepenuhnya kepada kehendak
Allah Swt. Seperti Nabi Ayyiib a.s. yang tetap teguh, tenang hatinya, dan tidak
mengekpresikan  kesedihannya secara berlebihan  melainkan terus
menggantungkan harapannya kepada Allah. Ini menunjukan penerimaan pada
takdir dan yakin atas kebijaksanaan Ilahi.”

Analisis Kontekstual Kesabaran Nabi Ayyiib a.s. Ditinjau dari Konsep
Self-Control

Dimensi-dimensi kesabaran yang diuraikan oleh Al-Sulami dapat
dianalisis secara sistematis menggunakan kerangka self-control Awverill.”
Pemetaan ini menyingkapkan adanya sebuah model psiko-spiritual yang
koheren dalam tradisi tasawuf. Riset Averill terkait dengan pengalaman
spiritualitas mengungkap, mekanisme psikologis mampu memediasi
kecemasan dan depresi dikendalikan oleh pengalaman spiritual yang
terhubung dengan kenyataan di luar dirinya sendiri seperti Tuhan, Alam, Yang
Esa, atau Brahman. Pengalaman spiritual ini sangat bermakna, mencerahkan,
bahkan mengubah pandangan dan cara hidup seseorang. Pengalaman inilah
yang dikontekstualisasikan dalam berbagai aktivitas individu.”

8 Al-Sulami, Jilid I, 89.

89 Al-Sulami, Jilid I, 88-89.

0 Al-Sulami., Jilid I, 88-90

L Averill, “Personal Control over Aversive Stimuli and Its Relationship to Stress.”:
286-303.

72 James R Averill, “Spirituality: From the Mundane to the Meaningful—and Back,”
Journal of Theoretical and Philosophical Psy. 18, no. 2 (1988): 101-126.

PAIUN|  Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Konsep Sabar dalam Tafsir Haqa’iq al-Tafsir Karya Al-Sulami:
Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi Ayytb A.S.

Menurut Averill, aspek-aspek self control yang digunakan dalam
mengendalikan diri mencakup tiga dimensi utama. Pertama, behavioral
control, yaitu kemampuan individu untuk mengatur tindakan atau respons
perilaku terhadap situasi tertentu. Kedua, cognitive control, yaitu kemampuan
mengelola pikiran, persepsi, serta interpretasi terhadap peristiwa yang
dihadapi. Ketiga, decisional control, yaitu kemampuan menentukan pilihan
secara sadar, mempertimbangkan alternatif keputusan yang sesuai dengan
tujuan atau nilai yang diyakini. Ketiga aspek ini saling berkaitan dan
membentuk kemampuan self control yang utuh pada individu dalam
menghadapi tekanan atau situasi yang menantang.”®

Pertama, control perilaku (behavioral control). Manifestasi lahiriah
sabar. Aspek behavioral control paling jelas terlihat pada dimensi ketiga, yaitu
"menahan anggota tubuh agar tidak melakukan pelanggaran.” Penafsiran Al-
Sulami yang mengutip al-Junayd dan Dhu al-Nun al-Misri tentang pentingnya
menjaga agar tidak melanggar, dalam statement "diam saat menelan kepahitan
ujian" adalah gambaran regulasi perilaku. Dalam kondisi Nabi Ayytb a.s.
yang menderita secara ekstrem, kontrol perilaku ini berarti secara sadar
menahan ratapan. Kondisi ini bukan penekanan emosi yang tidak sehat,
melainkan sebuah disiplin spiritual (mujahadah) untuk menjaga adab di
hadapan Tuhan. Dengan tidak mengeluh kepada makhluk, Nabi Ayyib a.s.
mempraktikan bentuk tertinggi dari kontrol perilaku, ini selaras dengan
keyakinan batinnya.

Kesabaran Nabi Ayytb a.s. mencerminkan behavioral control yang
tinggi, yakni pengendalian perilaku lahiriah dalam menghadapi ujian berat.
Meskipun kehilangan harta, keluarga, dan kesehatan, Nabi Ayytb a.s. tidak
pernah mengeluh atau menunjukkan sikap penolakan terhadap takdir Allah.
Bahkan dalam Q.S. al-Anbiya‘: 83-84, mengungkapkan tanpa keluhan
eksplisit, melainkan dengan zikir dengan penuh kesadaran spiritual.”

Kedua, kontrol kognitif (cognitive control). Makna batin di balik
penderitaan. Dalam dimensi pertama dan kedua, aspek cognitive control
merupakan inti dari model kesabaran prophetic Nabi Ayyub a.s. Pengendalian
kognitif yang kuat ditunjukkan dengan tetap fokus pada Allah meskipun ketika
menghadapi kesulitan berat.

Pernyataan bahwa zikir dapat "menghapus pahitnya ujian" adalah cara
untuk melakukan reevaluasi kognitif. Nabi Ayytib a.s. tidak mengubah
dorongan luar, seperti sakit, tetapi dia mengalihkan perhatiannya dari rasa sakit
kepada kehadiran Tuhan. Sehingga, efek negatif dari sakit berkurang, ini
visualisai fana, gambaran kontrol kognitif yang paling ekstrim.

Doa Nabi Ayyiub a.s. menjadi sebuah dialog yang menunjukan
kedekatan dengan Tuhan (mugarabah). Untaian doa tersebut bukanlah bentuk

8 Averill, “Personal Control over Aversive Stimuli and Its Relationship to
Stress.”(1973):286-303
" Al-Sulami, “Haqa’iq Al-Tafsir, Tafsir Al-Qur’an Al-Aziz.”Jilid 11 9-10

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 251




Syu’ban Aziz, 1zzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman

keluhan, namun hasil dari pembingkaian ulang kognitif yang berhasil
mengubah penderitaan menjadi sarana komunikasi spiritual. Doanya dalam
Q.S. al-Anbiya’ [21]:83 menunjukkan sikap lembut, tidak mengeluh,
menggambarkan keyakinan atas kasih sayang Allah. Zikir inilah yang bentuk
pengelolaan pikiran secara sadar berfungsi menjaga ketenangan batin,
mengalihkan perhatian dari penderitaan, menjadi bermakna spiritual. Sehingga
membuka makna baru, bahwa sabar bukan sekadar menahan emosi, melainkan
hasil dari resepsi spiritual yang yang diperjuangkan.”

Dalam QS. Sad [38]:41-44, Nabi Ayyub a.s. tidak mempersoalkan
keadilan Allah, justru tetap bergantung kepada-Nya. Al-Sulami menafsirkan
bahwa Nabi Ayyib a.s. memandang ujian sebagai kasih sanyang (ibtila‘ al-
mahabbah) bukan hukuman. Ini menunjukkan resepsi yang dilandasi ma rifah
(pengetahuan ruhani), bahwa musibah penuh hikmah.”® Cognitive control
dalam konteks ini adalah kemampuan menafsirkan penderitaan secara ruhani,
sehingga melahirkan rida, bukan sekadar sabar. Dengan demikian, merujuk Al-
Sulami, puncak kesabaran Nabi Ayyib a.s. terletak pada kesadaran batinnya
yang menjadikan ujian sebagai jalan menuju kedekatan (mugarabah) dengan
Allah.

Ketiga, kontrol keputusan (decisional control). Pilihan sadar untuk
berserah diri. Aspek decisional control tercermin dalam dimensi pertama, yaitu
perilaku dinamis dari sabar menuju rida dan tawakal. Kesabaran, dalam
pandangan Al-Sulami, bukanlah sebuah kondisi yang dipaksakan, melainkan
sebuah pilihan sadar. Nabi Ayyib a.s. meskipun berada dalam kondisi fisik
yang sepenuhnya tidak berdaya, tetap memiliki agensi spiritual tertinggi:
kebebasan untuk memilih respons batinnya. la memilih untuk menerima
takdirnya dengan lapang dada (rida) dan memilih untuk menyerahkan seluruh
urusannya kepada Allah (tawakkal). Pilihan inilah yang menjadi sumber
kekuatannya. Doanya dalam al-Qur'an bukanlah ungkapan keputusasaan,
melainkan sebuah tindakan sadar yang lahir dari keputusan untuk bergantung
hanya kepada Allah. Ini menunjukkan dalam situasi tanpa pilihan eksternal,
manusia tetap memiliki kebebasan untuk memilih sikap internalnya, yang
merupakan esensi dari decisional control.

Kesabarannya bukan sekadar menahan keluhan, melainkan wujud
kepasrahan total tanpa perlawanan, bahkan ketika ujian mencapai puncaknya,
Nabi Ayytb a.s. tetap menjaga sikap, tidak menyimpang dari syariat, dan
menyembunyikan penderitaan di balik ketenangan. Bagi Al-Sulami, sabar
mencakup menjauh dari penolakan terhadap kehendak Allah, tenang dalam
musibah, serta kuat dalam kefakiran. Pada tingkat tertinggi, sabar melahirkan
tawakal sebagai puncak ketundukan seorang hamba.””

5 Al-Sulamy, Jilid 11, 10-12, 183.
6 Al-Sulam. Jilid 11, 188-189.
7 Al-Sulami, “Haqa'iq Al-Tafsir.”

PAVAN| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Konsep Sabar dalam Tafsir Haqa’iq al-Tafsir Karya Al-Sulami:
Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi Ayytb A.S.

Kesabaran Nabi Ayyiib a.s. juga ditunjukkan dalam Q.S. Sad [38]: 41—
44, ia tidak menghindari ujian atau meminta segera diakhiri. Al-Sulami
menafsirkan bahwa sikap ini merupakan bentuk kesabaran yang menyatu
dengan penderitaan sebagai wujud totalitas dalam ibadah. Nabi Ayyib a.s.
memilih untuk tetap bertahan, tidak menggugat, dan terus bertawakal,
merupakan sebuah keputusan batiniah yang dilandasi cinta dan keimanan yang
tinggi. Tawakal yang muncul dari kesabaran ini bukanlah kepasrahan yang
pasif, melainkan puncak dari decisional control. Nabi Ayyub a.s.
menyerahkan seluruh dirinya kepada Allah tanpa menetapkan syarat, sebagai
buah dari pengendalian diri spiritual dan emosional yang mendalam.’®

Dalam perspektif Al-Sulami, keputusan untuk bersabar dan bertawakal
adalah refleksi dari kedalaman ruhani seorang hamba yang telah melewati
ujian dengan kesadaran penuh akan kedekatan ilahiah. Dengan demikian,
kesabaran Nabi Ayyub a.s. dalam tafsir sufistik Al-Sulami bukan sekadar
ketahanan terhadap penderitaan, melainkan pilihan ruhani dengan rida, dan
berserah sepenuhnya kepada Allah. Inilah makna terdalam dari decisional
control, kesabaran sebagai keputusan sadar untuk mencintai takdir Ilahi
dengan penuh kerendahan hati dan keikhlasaan.”

SIMPULAN

Studi ini menekankan betapa pentingnya memahami makna kesabaran
secara menyeluruh, bukan hanya secara tekstual-harfiah, tetapi juga melalui
pendekatan batiniah, seperti yang ditemukan dalam Tafsir Hagaiq Al-Tafsir
Al-Sulami. Gambaran kesabaran Nabi Ayytb a.s. bukan sekadar ketahanan
terhadap penderitaan jasmani, melainkan juga bentuk kepasrahan sepenuhnya
kepada kehendak Allah Swt. Dalam ranah tasawuf sikap ini dikenal sebagai
rida bi al gada’, yakni menerima dengan lapang dada segala ketetapan Allah
Swt. Pandangan ini menegaskan bahwa sabar bukan sekadar menahan diri dari
mengeluh tetapi juga mencerminkan tingkat keimanan yang kuat dan
keyakinan penuh terhadap hikmah di balik setiap ujian yang diberikan. Dalam
perspektif Self Control Averill, kesabaran Nabi Ayyiib a.s. adalah gambaran
aktif dari praktik spiritual yang melibatkan pengendalian diri; pengendalian
kognitif melalui zikir dan reinterpretasi penderitaan; pengendalian tingkah
laku melalui dhammu al-jawarih; dan pengendalian keputusan melalui
keputusan sadar menuju rida dan tawakkal. Hasil penelitian ini tidak hanya
menambahkan perspektif psikologi pada tafsir sufi, tetapi juga memberikan
dasar teoretis untuk psikologi Islam dengan menawarkan model ketahanan
yang didasarkan pada literatur klasik. Studi ini hanya fokus pada referensi
primer yang sangat spesifik—Hagqaiq al-Tafsir dan teori psikologi James

8 Al-Sulami, Jilid 11, 188.
™ Al-Sulami, “Haqa'iq Al-Tafsir.”

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 253




Syu’ban Aziz, 1zzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman

Averill—sehingga masih terbuka untuk penelitian lanjutan baik dalam bentuk
penelitian di lapangan atau studi pustaka yang lebih komprehensif.

DAFTAR PUSTAKA

Agustin, Vika Dwi. Konsep Sabar dalam Tafsir al-Azhar (Studi Analisis
Maudii 7). Skripsi, UIN Prof. K. H. Saifuddin Zuhri, 2022.

al-Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir: Kamus Arab—Indonesia.
Surabaya: Pustaka Progressif, 1997.

al-Musaw1, Khalil. Bagaimana Menjadi Orang Bijaksana. Jakarta: PT Lentera
Basritama, 1998.

al-Sulami, Abt ‘Abd al-Rahman. Hagqa 'iq al-Tafsir: Tafsir al-Qur’an al- ‘Aziz.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘TImiyyah, n.d.

Amrullah, Haji Abdul Malik Abdul Karim (Hamka). Tafsir al-Azhar, jilid 5.
Singapura: Kerjaya Printing Industries Pte Ltd, 2001.

Arifin, Moch. Zainul. Sabar sebagai Metode Psikoterapi dalam Perspektif al-
Qur’an. Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2005.

Averill, James R. “Personal Control over Aversive Stimuli and Its Relationship

to Stress.” Psychological Bulletin 80, no. 4 (1973): 286-303.

. “Spirituality: From the Mundane to the Meaningful—and Back.”

Journal of Theoretical and Philosophical Psychology 18, no. 2 (1988):

101-126.

Baqi, Muhammad Fu’ad ‘Abd al-. al-Mu jam al-Mufahras li-Alfaz al-Qur’an
al-Karim. Indonesia: Maktabah Dahlan, n.d.

Daralina, Monaris, Hilman Syarif, dan Syarifah Rauzatul Jannah. “Spiritualitas
dan Resiliensi Penderita Kanker Payudara yang Menjalani Kemoterapi
di Rumah Sakit Umum Provinsi Aceh.” Dunia Keperawatan: Jurnal
Keperawatan dan Kesehatan 12, no. 2 (2024): 167-174.
https://doi.org/10.20527/dk.v12i2.641.

Departemen Agama Republik Indonesia. Al-Qur’an dan Terjemahannya.
Bandung: J-ART, 2005.

Difa, Sarah. “Konsep Kesabaran dalam Psikologi Islam: Studi Kasus Pengaruh
Konsep Kesabaran dalam Islam terhadap Kondisi Psikologis
Seseorang.” July: Journal of Islamic Education 1, no. 3 (2023): 165-
169.

Ernawati, Siti. Konsep Sabar Menurut M. Quraish Shihab dan Hubungannya
dengan Kesehatan Mental. Skripsi, UIN Walisongo Semarang, 2009.

Fernando, Frendi. ‘“Manfaat Spiritualitas terhadap Resiliensi pada Saat
Pandemi.” Qalam: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 1 (2022): 26-43.

Fitri, Muhammad, Abdur Razzaq, dan Sri Hertimi. “Analisis Pengendalian
Emosi pada Kisah Nabi Ayyub AS dalam Menghadapi Ujian Sakit.”
Journal of Innovative and Creativity 2, no. 1 (2025): 32—-45.

PACEN| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Konsep Sabar dalam Tafsir Haqa’iq al-Tafsir Karya Al-Sulami:
Analisis Tafsir Sufistik Atas Kisah Nabi Ayytb A.S.

Hadi, Sopyan. “Konsep Sabar dalam al-Qur’an.” Jurnal Madani: Ilimu
Pengetahuan, Teknologi, dan Humaniora 1, no. 2 (2018): 473-488.

Ibn Mangzir. Lisan al- ‘Arab. Beirut: Dar Sadir, 1993.

Irfani, Muhammad. “Intertextuality of the Story of Prophet Ayyub in the
Qur’an and the Bible (Julia Kristeva’s Semiotic Approach).” Al-
Mubhafiz: Jurnal llmu al-Qur’an dan Tafsir 4, no. 1 (2024): 227-240.

Muaziroh, Ulfa, dan Zukhrifa ‘Amilatun Sholiha. “Actualization of the
Patient’s Concept in Qur’anic Perspective (Study of the Prophet
Ayyub’s Story).” Jurnal At-Tibyan 3, no. 2 (2018): 200-212.
https://doi.org/10.32505/tibyan.v3i2.616.

Muhammad, Gufron. Ulam al-Qur’an Praktis dan Mudah. Yogyakarta:
Kalimedia, 2017.

Munawir, M. Fajrul. Konsep Sabar dalam al-Qur’an: Pendekatan Tafsir
Tematik. Yogyakarta: Nuansa Aksara, 2005.

Muthmainnah, Yulianti. “Ratu Semut (Namlah) dalam al-Qur’an: Analisis
Tafsir atas Representasi Kepemimpinan Perempuan.” Al-Bayan:
Jurnal Studi llmu al-Qur’an dan Tafsir 9, no. 2 (2024): 95-108.

Najah, Rofigotun. Konsep Sabar dalam Kisah Nabi Yusuf. Skripsi, UIN Sunan
Kalijaga, 20109.

Nawawi, H. Rif‘at Syauqi. Kepribadian Qur’ani. Jakarta: Amzah, 2024.

Nufus, Salsabila Sajida, et al. “Terapan Terapi Sabar untuk Mengatasi Stres
Akademik di Kalangan Remaja pada Masa Pandemi.” Khazanah:
Jurnal Mahasiswa 13, no. 2 (2021): 61-65.

Rahmawati, Magfiroh, dan Norman Wijaya Gati. “Hubungan Tingkat
Spiritualitas dengan Tingkat Resiliensi pada Warga Penyintas Bencana
Banjir.” Public Health and Safety International Journal (PHASIJ) 4,
no. 2 (2024): 326-333.

Rohayati, Yeti, dan Abdillah Abdillah. “Digital Transformation for Era
Society 5.0 and Resilience.” Societies 14, no. 12 (2024): 266.
https://doi.org/10.3390/s0c14120266.

Salamah, Daris. “Kajian Tafsir al-Qur’an dengan Pendekatan Sufistik: Analisis
Karakteristik Penafsiran Haqa’iq al-Tafsir Karya al-Sulami.” Ar-
Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 3, no. 2 (2025): 1-
17.

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-

Qur’an. Jakarta: Lentera Hati, 2005.

. Kaidah Tafsir. Jakarta: Lentera Hati Group, 2013.

Sulami, Abl ‘Abd Allah al-. “Haqa’iq al-Tafsir,” dalam al-Tafsir al-Sifi li-1-
Qur’an, ed. ‘Ali Zightr. Beirut: Dar al-Andalus, 1979.

Turfe, Tallal ‘Ali. Mukjizat Sabar: Penelitian Seorang Doktor Muslim di
Amerika tentang Dahsyatnya Sabar. Bandung: Mizania, 2009.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 255




Syu’ban Aziz, 1zzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, Asep Faturahman

Wahyuni, Eka. “Resilience Remaja dan Implikasinya terhadap Pengembangan
Buku Bantu Diri.” Insight: Jurnal Bimbingan dan Konseling 10, no. 1
(2021): 79-88.

Zain, Mina Mudrikah, et al. “Siti Hawa dalam Perspektif Muhammad Asad

dan Christoph Barth.” Al-Bayan: Jurnal Studi al-Qur’an dan Tafsir 2
(2018): 158-167.

YA Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




