VOLUME 13, NOMOR 2, DESEMBER 2025: 200-212
ISSN 2303-0453 | E-ISSN 2442-987

/ JURNAL STUDI AL-QUR’AN DAN AL-HADIS http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index

MENAKAR SYARAT MUFASIR AL-QUR’AN:
MENOLAK OTORITARIANISME PERSPEKTIF KHALED
ABOU EL-FADL

Achmad Lutfi
Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon
Email: achmadlutfi@uinssc.ac.id

Abstract

This article examines Khaled Abou El Fadl’s thought regarding
the qualifications of a Qur’anic interpreter (mufassir). The study
aims to understand Abou El Fadl’s perspective that rejects
authoritarian attitudes in interpreting the Qur’an. Using a
qualitative method and descriptive-critical analysis through a
literature review of his ideas presented in Speaking in God’s
Name, the study shows that Abou El-Fadl opposes all forms of
authoritarianism in Qur’anic interpretation. However, he also
does not accept completely free or unrestricted interpretations.
According to him, certain requirements must be fulfilled by
anyone who wants to interpret and understand the meaning of the
Qur’an responsibly. This research contributes to the development
of Qur’anic and tafsir studies, especially in discussions about
interpretive authority and the ethics of the mufassir.

Keywords.: Qur’anic interpretation, Khaled Abou El-Fadl, qualifications

of mufassir.

Abstrak
Artikel ini mengkaji pemikiran Khaled Abou El-Fadl terkait
syarat-syarat bagi seorang mufasir al-Qur’an. Penelitian ini
bertujuan untuk memahami cara pandang Khaled Abou El-Fadl
yang menolak praktik otoritarianisme dalam penafsiran al-Qur’an.
Dengan menggunakan metode kualitatif dan analisis deskriptif-
kritis melalui kajian literatur (literature review) terhadap
pemikirannya yang tertuang dalam karya Speaking in God’s
Name, penelitian ini menunjukkan bahwa Khaled Abou El-Fadl
menolak segala bentuk otoritarianisme dalam proses penafsiran al-
Qur’an. Meskipun demikian, ia juga tidak menerima penafsiran
yang bersifat bebas tanpa batas. Menurutnya, diperlukan syarat-
syarat tertentu yang harus dipenuhi oleh seseorang agar dapat


mailto:achmadlutfi@uinssc.ac.id

Menakar Syarat Mufasir al-Qur’an: Menolak Otoritarianisme Perspektif Khaled Abou El-Fadl

menafsirkan dan memahami kandungan al-Qur’an secara
bertanggung jawab. Temuan penelitian ini memberikan kontribusi
terhadap pengembangan studi al-Qur’an dan tafsir, khususnya
dalam kajian tentang otoritas penafsiran dan etika mufasir.

Kata Kunci: Tafsir al-Qur’an, Khaled Abou El-Fadl, Syarat Mufasir.

PENDAHULUAN

Al-Qur’an bagi umat Islam menempati posisi penting sebagai sumber
ajaran agama. Keberadaannya mampu menggerakkan perilaku manusia. Al-
Qur’an hadir dalam ruang dan waktu khusus, yakni masa pewahyuan Nabi
Muhmmad Saw. Hal ini berarti, terdapat proses dinamis antara realitas sosial
dan budaya yang berperan dalam terbentuknya narasi teks al-Qur’an. Para
Sahabat Nabi, saat dihadapkan problem, tinggal menemui Nabi untuk
memperoleh jawaban. Di antara jawaban yang diberikan Nabi dapat berupa
wahyu al-Qur’an. Masa setelah Nabi, problematikan kehidupan umat Islam
cukup rumit untuk mendapat pemecahannya ketika dihadapkan ayat-ayat al-
Qur’an yang terlah terbakukan.

Sejak masa klasik hingga era kontemporer, telah banyak hadir karya
tafsir al-Qur’an. Para mufasir, dengan subjektifitas yang melekat dalam
dirinya, melahirkan karya tafsir yang berupaya mengugkap makna ayat-ayat
al-Quran agar dapat dipahami dan dipraktikkan kandungannya. Meminjam
pandangan Michel Focoult yang menyetakan bahwa tugas memberi makna
ditilik dari definisnya, maka ia takkan pernah terselesaikan.! Dengan denikian,
berperan menjadi seorang mufasir sangat perlu unutuk terus dilakukan, namun
memerlukan keahlian dan pengetahuan.

Banyaknya tafsir yang beredar, dengan perbedaan aliran teologi,
mazhab figh, kecenderuang politik dan lain sebagainya, turut memperbanyak
persoalan dalam upaya memahami isi kandunngan ayat-ayat al-Qur’an. Pada
saat seseorang berperilaku tidak dalam ‘“koridor jumhur ulama” atau bahkan
mengkritisi pemikiran mazhab tertentu, baik Maliki, Hambali, Hanafi, maupun
Syafi’i. Maka oleh mayoritas suatu pemeluk mazhab, ia dianggap telah keluar
dari “pakem” yang seharusnya dan memasukkannya dalam golongan khariq
al-"adat (menyalahi kebiasaan). Lebih parah lagi jika sudah sampai pada klaim
telah keluar dari Islam (takfrr).? Klaim semacam itu menunjukkan bahwa

1 Michel Focoult, The Order on Archeology of The Human Sciences (New York:
Vintage Books, 1994), 41.

2 Meminjam istilah yang digunakan oleh Jan Assman yaitu das Kulturelle Gedachtnis
(cultural memory), yakni ingatan kultural yang telah tertanam kuat dalam suatu tradisi.
Sebagaimana yang dikutip oleh Navid Kermani, “The Aesthetic of the Qur’an as Reflected in
Early Muslim History”, dalam Issa J. Boullata (ed.), Literary Structures of Religious Meaning
in The Qur’an (Inggris: Curzon Press, 2000), 256. Dalam hal ini jika suatu penetapan hukum
telah menjadi ingatan kultural yang telah turun temurun diikat dalam suatu tradisi, kemudian
dihadapkan pada suatu pemabacan baru yang berbeda, yang pada gilirannya membawa gejolak
pada suatu komunitas madzhab tertentu.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 201




Achmad Lutfi

“person” (bisa seseorang, kolompok, masyarakat, organisasi atau lainnya)
tersebut seakan memiliki wewenang sebagai wakil Tuhan untuk menghakimi
seseorang sebagai telah keluar dari Islam. Sejatinya, kafir tidaknya seseorang
bukanlah kewenangan manusia untuk menentukannya, tetapi hal tersebut
adalah mutlak milik Tuhan.

Agama Islam memang “dikreasi” begitu rupa oleh Tuhan sehingga
memiliki daya tahan dan daya suai yang tinggi dalam menghadapi
perkembangan kehidupan umat manusia, baik kehidupan individu maupun
kehidupan kolektifnya. Umat Islam cukup sulit untuk mempertemukan
kenyataan yang dialami atau dihadapi dengan pemahaman tekstual terhadap
nas-nas agamanya, baik al-Qur’an maupun hadis. Pada satu sisi dia ingin tetap
konsis dengan keyakinannya, tetapi pada sisi yang lain dihadapkan pada
problema bagaimana harus bersikap dan bertingkah laku dalam kehidupan
sosial yang mengalami perubahan.

Problem pemahaman dan pemaknaan terhadap “nas-nas sakral”, yakni
al-Qur’an dan hadis, menempati posisi yang sangat signifikan dalam wacana
pemikiran Islam sekarang, tapi juga secara substantif memberi spirit revaluatif
dan reinterpretatif terhadap berbagai pemahaman dan penafsiran yang selama
ini menjadi taken for granted di kalangan umat Islam. Signifikansi problem
ini akan terlihat lebih jelas lagi, ketika normativitas tafsir klasik diperhadapkan
dengan realitas dan tuntutan historisitas perkembangan zaman.

Model pemahaman seperti ini didasari pada suatu asumsi, bahwa teks
al-Qur’an dan hadis, atau tafsir dan syarah-syarah hadis yang beredar bukanlah
sebuah narasi yang berbicara dalam ruang hampa sejarah, vacum historis,’
melainkan dibalik sebuah teks, sesungguhnya begitu banyak variabel* serta
gagasan yang tersembunyi yang harus dipertimbangkan ketika seseorang ingin
memahami dan merekonstruksi makna sebuah teks. Tanpa memahami
berbagai variabel dan situasi di balik sebuah teks—misalnya situasi historis,
sosiologis, psikologis dan sebagainya—maka akan sangat potensial
melahirkan kesalahpahaman penafsiran, lebih parah lagi jika mengarah pada
otoritarianisme. Karena pada dasarnya manusia tidak memiliki kemampuan

3 Gadamer memberikan catatan bahwa setiap pemahaman selalu merupakan peristiwa
kebahasaan. Sebagai hal yang bersifat historis, pemahaman sangat terkait dengan sejarah,
dalam pengertian bahwa pemahaman itu merupakan fusi dari masa lalu dengan masa kini. Joel
C. Weinsheimer, Gadamer Hermeneutics: A Reading of Truth and Method, (New Ilaven and
London: Yale University Press, 1985), 6-7. Lebih khusus lagi Abou el Fadl menyatakan bahwa
dalam mewahyukan al-Qur’an, Tuhan telah memilih sebuah sarana komunikasi yang terikat
pada penggunaan manusia (yakni bahasa), dan yang terus berubah mengikuti dinamika
manusia. Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter Ke Fikih Otoritatif,
terj. R. Cecep Lukman Yasin (Jakarta: PT. Serambi llmu Semesta, 2003), 135.

4 Variabel yang dimaksud dalam pemahaman hermeneutik adalah the world of the
text, the world of the author, dan the world of the reader, Hans Georg Gadamer, Truth and
Method, (New York: Seabury Press, 1975), 273.

V28| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Menakar Syarat Mufasir al-Qur’an: Menolak Otoritarianisme Perspektif Khaled Abou El-Fadl

untuk memahami kebijaksanaan Tuhan. Maka, semua bentuk pemahaman atau
pelaksanaan kehendak Tuhan pasti tidak sempurna karena kesempurnaan
hanyalah milik Tuhan.®

Singkatnya, setiap ruang dan waktu menghasilkan wacana, warna,
gerakan, pembaharuan penafsiran tersendiri, yang setiap titik tekan mengkritisi
penafsiran sebelumnya sembari menelorkan teori baru tentang penafsiran.
Dengan demikian proses reinterpretasi al-Qur’an dan hadis merupakan sesuatu
yang niscaya dan wajib. Dengan teks al-Qur’an dan hadis yang sama
menghasilkan pemaknaan yang berbeda, karena waktu terus berubah, setiap
periode menghasilkan gerak wacananya sendiri. Adalah riskan bahkan
mustahil mengubah teks al-Qur’an secara material, yang paling mungkin
adalah mengembangkan pemahaman dan penafsiran atas teks agar sealur
dengan kebutuhan dan gerak perubahan sosial yang terjadi. Menafsirkan al-
Qur'an dan hadis memang tidak akan pernah kenal kering. Karena teks al-
Quran dan hadis menyapa siapa saja umat manusia, baik generasi besok
bahkan akan datang, maka pengkajian al-Qur'an dan hadis seiring dengan
dinamika kehidupan.

Asumsi semacam di atas barangkali yang ingin disampaikan oleh
Khaled M. Abou El-Fadl. Sebagaimana ia juga menyatakan bahwa menyumbat
proses penafsiran adalah sebentuk kelaliman.®

Pengkajian terhadap pemikiran Khaled Abou El-Fadl ini menggunakan
metode literature review atau tinjauan Pustaka dengan pendekatan analisis isi.
Metode ini dipilih karena secara sistematis dapat melakukan identifikasi,
evaluasi, dan mensintesis karya dan gagasan penelitian yang telah dihasilkan
oleh para peneliti dan praktisi. Tinjauan pustaka bertujuan untuk menganalisis
dan mensintesis pengetahuan yang ada terkait topik tertentu. Selain itu,
tinjauan pustaka juga digunakan untuk menemukan celah penelitian yang perlu
diisi oleh penelitian baru.

Sebagaimana Okoli & Schabram memberikan penegasan bahwa
metode tinjauan pustakan bertujuan: (1) untuk memberikan latar
belakang/dasar teoretis bagi penelitian yang akan dilakukan, (2) untuk
mengkaji kedalaman dan keluasan penelitian yang telah ada terkait topik yang
diteliti, dan (3) untuk menjawab pertanyaan praktis dengan pemahaman
terhadap apa yang telah ditulis oleh penelitian sebelumnya.” Dalam penelitian
ini, metode tinjauan pustaka digunakan untuk menganalisis gagasan Khaled
M. Abou El-Fadl dalam bukunya yang berjudul “Speaking in God's Name
Islamic Law, Authority, and Women”.

5 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 62.

6 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan,137.

" Chitu Okoli and Kira Schabram, “A Guide to Conducting a Systematic Literature
Review of Information Systems Research”, (May 5, 2010). Available at
SSRN: https://ssrn.com/abstract=1954824 or http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.1954824

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 203



https://ssrn.com/abstract=1954824
https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.1954824

Achmad Lutfi

PEMBAHASAN
Khaled M. Abou El-Fadl: Sketsa Biografis

Nama lengkapnya adalah Khaled Medhat Abou El-Fadl. Dilahirkan di
Kuwait pada tahun 1963 dari sebuah keluarga muslim berdarah Mesir.
Perjalanan akademiknya dimulai di Kuwait dengan menyelesaikan pendidikan
dasar dan menengah di sana. Selain pendidikan formal, ia juga aktif mengikuti
kelas-kelas (kalagah) al-Qur’an dan ilmu syari’ah pada setiap liburan musim
panas di masjid al-Azhar Mesir. Rasa cinta Abou Fadl kepada al-Qur’an
mendorong dia untuk menghafalkannya. Pada usianya yang ke 12 Abou Fadl
telah hafal al-Qur’an. Fadl

Pada tahun 1989 Khaled Abou Fadl menamatkan studi magisternya
dalam bidang hukum di Universitas Pennsylvania, Amerika Serikat. Di tahun
yang sama ia memperoleh penghargaan sebagai peserta terbaik dalam Jessup
Moot Court Competition. Prestasi ini membawanya diterima bekerja pada
Pengadilan Tinggi (Supreme Court Justice) wilayah Arizona, spesifikasi kerja
sebagai pengacara bidang hukum dagang dan imigrasi. Dari Pengadilan Tinggi
ini, Abou El-Fadl kemudian mendapatkan pengakuan sebagai warga negara
Amerika Serikat.

Kegiatannya sebagai pengacara dibarengi dengan mengajar di
Universitas Texas di Austin, USA. Dan juga tidak melewatkan kesempatan
untuk melanjutkan studi program Doktor di Universitas Princeton. Di sela-sela
kesibukannya dalam bekerja, mengajar dan kuliah ia juga aktif menulis
berbagai artikel dan buku tentang kajian Islam. Pada tahun 1999 Abou EI-Fadl
berhasil mendapatkan gelar Ph.D dalam bidang hukum dengan hasil sangat
memuaskan. Bahkan disertasinya Rebellion and Violence in Islamic Law
dinobatkan sebagai ajaran moralnya. Saat ini Khaled m. Abou El-Fadl
menjabat sebagai guru besar hukum Islam di UCLA School of Law, Amerika
Serikat.

Sejumlah karya akademik telah dihasilkannya, diantaranya adalah
Islam and Challenge of Democracy; The Place of Tollerance in Islam;
Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and Women, And God
Knows The Soldiers; Conference of Books dan lain-lain.®

Menutup Teks: Sebentuk Otoritarianisme

Jika Nasr Hamid Abu Zayd “membenci” bentuk pembacaan
talwiniyyah, yakni pembacaan ideologis-subjektif-tendensius (gira ‘ah
mughridah), yang dalam mekanismenya memaksakan agar teks berbicara

8 Mutamakkin Billa, “Kritik-kritik Khaled M. Abou Fadl atas Penafsiran
Otoritarianisme dalam Diskursus Hukum Islam Kontemporer” (Tesis magister, UIN Sunan
Kalijaga, 2005), 27. Lihat juga http://islamlib.com. Dibaca pada tanggal 12 Januari 2007

P Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis



http://islamlib.com/

Menakar Syarat Mufasir al-Qur’an: Menolak Otoritarianisme Perspektif Khaled Abou El-Fadl

tentang apa yang diinginkan oleh pembaca.® Maka Khaled M. Abou Fadl
“menyerang” bentuk penafsiran yang otoriter. Dimana dalam mekanismenya,
sebagaimana yang dikemukakan oleh Abou EI Fadl:

Ketika seorang pembaca bergelut dengan teks dan menarik sebuah
hukum dari teks, resiko yang dihadapinya adalah bahwa pembaca
menyatu dengan teks, atau penetapan pembaca akan menjadi
perwujudan eksklusif teks tersebut. Akibatnya teks dan konstruksi
pembaca akan menjadi satu dan serupa. Dalam proses ini, teks itu
tunduk kepada pembaca dan secara efektif pembaca menjadi
pengganti teks. Jika seorang pembaca memilih sebuah cara baca
tertentu atas teks dan mengklaim bahwa tidak ada lagi pembacaan
lain, teks tersebut larut ke dalam karakter pembaca. Jika pembaca
melampaui dan menyelewengkan teks, bahaya yang akan dihadapi
adalah bahwa pembaca akan menjadi tidak akan efektif, tidak
tersentuh, melangit, dan otoriter.*°

Proses penggalian makna harus merupakan hasil interaksi antara
pengarang, teks dan pembaca. Dalam praksisnya harus ada sebuah proses
negosiasi antara ketiga pihak dan bahwa salah satu pihak tidak boleh
mendominasi dalam proses penetapan makna.l’ Dalam hal ini, teks
memerlukan tidak hanya bebas dari lingkungan dan jeratan dominasi serta
kekuasaan pengarangnya yang berbau paternalistik, tetapi juga harus dapat
terbebas dari tindak sewenang-wenang para pembacanya. Jika teks memang
memegang peran penting dalam kehidupan, maka harus dipelihara adanya
dinamika proses penentuan makna secara “demokratis”.*? Dengan demikian,

® Moch. Nur Ichwan, “A New Horizon in Qur’anic Hermeneutics: Nasr Hamid Abu
Zayd’s Contribution to Critical Qur’anic Scholarship” (Master’s thesis, Leiden University,
1999), 61.

10 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 206

11 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 135. Proses semacam ini persis
dengan rumusan Etika Diskursif yang ditelorkan oleh Jurgen Habermas. Konsep ini untuk
memecahkan persoalan bahwa setiap “person” (teori, orang, masyarakat, kelompok, dan
sebagainya) pasti mempunyai kepentingan. Oleh karena itu untuk mencapai klaim keabsahan
(claim validity) yang disepakati oleh semua pihak diperlukan dialog komunikasi. Suatu
pengandaian moral dianggap betul sejauh ia bertahan dalam suatu dialog, yang bebas dari
segala tekanan luar atau batiniah, yang diadakan oleh orang yang tidak mau mencari
kepentingannya sendiri, melainkan kebenaran diadakan oleh orang yang mengerti bahasa dan
permasalahanya. Satu-satunya menuju jalan ke arah ini, tidak lain melalui konsensus rasional.
Dalam diskursus ini para peserta harus dianggap memiliki peluang yang sama untuk bicara
dan dilarang menggunakan segala bentuk pemaksaan. Satu-satunya kekuatan yang dapat
diandalkan adalah kekuatan argumen yang lebih baik. Franz Magnis-Suseno, Filsafat sebagai
llmu Kritis (Yogyakarta: Kanisius, 1992), 47. Periksa juga J.B. Thomson, Ciritical
Hermeneutic: A Study in Thought of Paul Ricoeur and Jurgen Habermas (Cambrige:
University Press, 1983), 87.

2 M. Amin Abdullah, “Pendekatan Hermeneutik dalam Studi Fatwa-fatwa
Keagamaan”, Kata Pengantar dalam Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, xiv.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 205




Achmad Lutfi

makna bukanlah milik “person” tertentu yang mencoba memborgol dan
memenjarakannya dalam pola pikirnya sendiri. Paradigma semacam ini yang
meyebabkan banyak teks menjadi tertutup, beku dan mati. Penutupan teks ini
terjadi ketika pembaca bersikeras bahwa teks mengandung makna yang telah
ditentukan, stabil, tetap, dan tidak berubah. Dalam diskursus penetapan
hukum, pola pikir ini yang menggaungkan adagium “pintu ijtihad telah
tertutup”.

Resiko dari penutupan sebuah teks adalah bahwa teks dipandang tidak
relevan lagi. Teks menjadi tidak relevan, dalam arti bahwa para pembaca tidak
punya alasan untuk kembali merujuk teks dan menggelutinya. Para pembaca
hanya perlu kembali pada penetapan makna yang terakhir dan
memperdebatkannya, atau cukup mengikuti saja. Menutup teks adalah
sebentuk kesombongan intelektual. Pembaca mengklaim memiliki suatu
pengetahuan yang identik dengan pengetahuan Tuhan.*3

Padahal, penggalian makna merupakan sesuatu yang sangat kompleks
dan kontekstual,’* dan tidak mungkin menghukuminya dengan sebuah
penilaian tunggal. Klaim yang menyatakan: “Saya tahu apa yang dikehendaki
pengarang dan saya juga tahu apa yang diiginkan teks; pengetahuan saya
bersifat menentukan dan meyakinkan”. Dengan kata lain, tidak ada peluang
lain untuk menemukan makna teks, satu-satunya makna adalah makna yang
diperoleh oleh individu tersebut. Jenis penegasan semacam ini
mengasumsikan bahwa seorang pembaca diberi kemampuan atau otoritas
untuk mengakhiri peran pengarang dan teks.’® Sikap semacam ini
mengarahkan kepada otoritarianisme.

Otorianisme adalah tindakan “mengunci” atau mengurung Kehendak
Tuhan, atau kehendak teks, dalam sebuah penetapan tertentu, dan kemudian
menyajikan penetapan tersebut sebagai sesuatu yang pasti, absolut, dan
menentukan.*® Perilaku ini merupakan penyalahgunaan Kehendak Tuhan dan
pengabaian realitas ontologis Tuhan serta pengambilalihan Kehendak Tuhan
oleh wakil Tuhan sehingga wakil tersebut secara efektif kemudian mengacu

13 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 213.
14 Uraian panjang mengenai kontekstualitas penafsiran dengan baik dijelaskan oleh
William E. Paden. la menegaskan bahwa diantara elemen terpenting dalam penafsiran adalah
dengan melihat konteks, dimana konteks sesuatu adalah kerangka kerja yang terkait dengan
kondisi-kondisi dimana sesuatu itu berada. Terkait dengan kondisi-kondisi yang harus
diperhatikan meliputi: tempat dan sudut pandang, waktu, dan banyaknya makna yang
terkandung dalam teks. Belum lagi dalam natur interpretasi kontekstual, faktor-faktor yang
ikut berperan di dalamnya adalah: (1) sang penafsir; (2) audiens penafsir dan (3) objek
penafsiran, yang masing-masing berperan dalam menemukan makna teks agar kontekstual.
William E. Paden, Interpreting the Sacred: Ways of Viewing Religion (Boston: Beacon Press,
1999), 110-124.
15 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 137.
16 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 139.

VAR Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Menakar Syarat Mufasir al-Qur’an: Menolak Otoritarianisme Perspektif Khaled Abou El-Fadl

kepada dirinya sendiri.!” Otoritarianisme muncul ketika Kehendak Tuhan atau
kehendak teks berusaha ditutup-tutupi. Hakikatnya, setiap kali seorang
pembaca memiliki keyakinan bahwa ia telah menemukan makna sebenarnya
dari sebuah teks atau telah menemukan Kehendak Tuhan, ia akan menghadapi
resiko melampaui otoritasnya dan terjerumus ke dalam sikap otoriter.®
Kondisi yang seharusnya, teks berbicara dengan suara yang
diperbaharui kepada masing-masing generasi pembaca, karena maknanya
tidak permanen dan berkembang secara aktif. Teks tetap relevan dan
menduduki posisi sentral karena keterbukaannya memungkinkan dirinya
untuk terus menggemakan suaranya. Selama teks bersifat terbuka ia akan terus
berbicara, ia akan terus relevan dan bermakna penting. Al-Qur’an dan Sunnah
merupakan “karya yang terus berubah”, keduanya adalah karya yang
membiarkan diri mereka terbuka bagi berbagai strategi interpretasi. Ini tidak
berarti bahwa keduanya terbuka bagi segala jenis interpretasi. Tapi maksudnya
mereka mampu menampung gerak interpretasi yang dinamis. Bahwa kehendak
Tuhan dapat ditemukan melalui penyelidikan kumulatif dan terus menerus.*®

Problematika Penetapan Makna

Pada saat penetapan makna berarti sebuah tindakan untuk menentukan
makna sebuah teks. Pertanyaan yang mengemuka kemudian adalah siapakah
yang menentukan makna sebuah teks? Dalam hal ini Khaled M. Abou Fadl
membedakan dua aliran utama yang masing-masing memilki argumentasi
dalam persoalan penetapan makna ini. Mazhab pertama, yang dikenal dengan
mukhayti ‘ah, menyatakan bahwa pada akhirnya ada sebuah jawaban yang tepat
bagi setiap persoalan teks dan hukum. Namun hanya Tuhan yang mengetahui
jawaban yang tepat dan kebenaran baru akan terungkap pada Hari Akhir nanti.
Jadi, setiap persoalan memiliki sebuah jawaban benar. Namun, dalam
kehidupan duniawi ini, kita tidak mungkin mengetahui jawaban yang benar.
Yang dapat kita lakukan di sini adalah berusaha, menguras segala upaya, dan
melakukan upaya yang terbaik untuk mencari dan menemukan ketentuan
hukum yang tepat. Jika seseorang telah melakukan yang terbaik, dan
menemukan ketentuan yang tepat, ia akan diberi pahala penuh (diganjar dua
pahala) di akhirat. Di sisi lain, jika telah melakukan upaya yang sungguh-
sungguh seseorang tidak menemukan jawaban yang tepat, ia akan
mendapatkan pahala yang tidak penuh (diganjar hanya satu pahala). Dalam
kedua kasus ini, manusia tidak akan tahu siapa yang salah atau siapa yang
benar hingga hari kiamat nanti, dan mereka yang ternyata salah akan tetap
memperoleh pahala atas kesungguhan dan kerja kerasnya. Seringkali
kelompok mukhayzi ‘ah ini menyatakan bahwa sesuatu tidak mungkin memiliki

17 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 205.
18 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 212.
19 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 212.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 207




Achmad Lutfi

dua realitas, bahwa sesuatu itu baik atau buruk, jelek atau cantik, harus salah
satu dari keduanya.?

Mazhab pemikiran kedua, yang dikenal dengan Musawwibah
menyatakan bahwa tidak ada jawaban yang pasti dan tepat yang diperintahkan
Tuhan untuk ditemukan oleh manusia, karena jika ada jawaban yang tepat,
Tuhan akan membuat bukti-bukti tekstual yang jelas dan meyakinkan. Tuhan
tidak akan membebankan manusia dengan kewajiban untuk menemukan
jawaban yang tepat ketika tidak ada sarana objektif untuk menemukan
kebenaran sebuah makna teks dan persoalan hukum. Sebab, jika kita
diwajibkan untuk menemukan kebenaran, kita tidak diampuni bila gagal
menemukannya. Karena batas klaim tertinggi seorang mujtahid adalah bahwa
ia yakin dengan kuat atas sebuah jawaban dan pembuktian yang mendasarinya,
akan tetapi tidak pernah mengklaim kepastian. Jadi, dalam persoalan yang
tidak terkait dengan dasar-dasar agama tidak ada ketentuan yang tepat. Yang
dikendaki Tuhan adalah upaya pencariannya—Tuhan menginginkan manusia
untuk menjalani kehidupan yang bertanggung jawab, penuh perenungan, dan
bersungguh-sungguh. Oleh karena itu apapun yang diyakini secara tulus dan
sungguh-sungguh oleh seseorang sebagai sebuah Kehendak Tuhan, dan selama
bukti yang relevan telah diteliti, maka hukum Tuhan selaras dengan keyakinan
yang dipegang dengan sungguh-sungguh oleh orang tersebut. Menurut
mazhab pemikiran ini, seseorang dipandang berdosa bila tidak melakukan
kesungguhan yang semestinya dilakukan dalam mencari hukum Tuhan dan
tidak mengikuti panggilan hatinya. Kebenaran atau ketepatan hukum
bergantung pada keyakinan dan pembuktian.?*

Nilai penting dari kedua mazhab itu, mukhayti’ah dan Musawwibabh,
keduanya tidak menganut pendapat yang mengharuskan penutupan teks.
Kelompok mukhayti’ah setuju dengan kemungkinan teoritis tertutupnya teks
dalam menemukan kebenaran. Tapi sebagai sebuah persoalan praktis, hal
tersebut mustahil selama terjadi perbedaan hukum menyangkut makna sebuah
teks. Selama ada perbedaan pendapat, Tuhan akan memutuskan perselisihan di
akhirat kelak. Kelompok musawwibah secara normatif menolak pendapat
tentang tentang tertutupnya teks. Kemungkinan adanya keyakinan dan
komitmen individu harus tetap dibuka lebar, dan hal ini tidak mungkin tercapai
kecuali jika teks tetap terbuka. Penetapan makna sebuah teks bergantung pada
sikap pembaca, dan penetapan subjektif pembaca. Dengan demikian, makna
sebuah teks tetap tidak dapat ditentukan secara pasti.??

Menentukan Hal-hal yang Pokok dalam Agama

Umat Islam meyakini dalam ajarannya terkandung nilai atau fondasi

yang sangat mendasar. Para ahli hukum dalam melihat hal tersebut dijelaskan

20 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 215-216.
21 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 216-217.
22 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 220.

VAL Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Menakar Syarat Mufasir al-Qur’an: Menolak Otoritarianisme Perspektif Khaled Abou El-Fadl

dengan istilah uszl atau hal-hal yang pokok. Meski demikian antara persoalan
yang pokok dan cabang dalam agama merupakan lahan yang sulit untuk
dipahami. Beberapa ahli hukum mendefinisikan hal-hal yang bersifat pokok
dalam agama adalah persoalan yang bersifat ‘agliyyat, yakni hal-hal yang
kebenarannya dapat dibuktikan secara nyata dengan petunjuk akal. Ahli
hukum lainnya mendefinisikan usazl sebagai persoalan yang telah mencapai
titik kepastian yang meyakinkan tidak bisa tercemar dengan ketidakpastian.
Ahli hukum lainnya lagi menyatakan bahwa sesuatu yang masuk ke dalam
kategori kebenaran yang pasti harus dipandang sebagai bagian dari hal-hal
yang bersifat pokok dalam agama.?®

Namun sekali lagi definisi-definisi uszl yang dikemukakan di muka,
terkadang sulit dipahami dalam ranah praktisnya. Semacam dalam hal
penetapan beberapa hal yang digolongkan sebagai hal-hal yang mendasar
dalam agama oleh sekelompok ahli agama ternyata tidak sepi dari perdebatan.
Persoalan ini mencakup kekekalan dan kesakralan al-Qur’an,?* posisi sunah
sebagai sumber penetapan hukum, dan keadilan Sahabat Nabi.?®

23 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 151.

24 Pperdebatan mengenai internalitas dan eksternalitas pewahyuan, bermula dari
perdebatan klasik antara kaum Mu’tazilah dan Asy’ariyah. Ketika mereka mempersoalkan
tentang kedudukan al-Qur’an apakah ia gqadim atau bukan. Teori bahwa al-Qur’an gadim
didukung oleh Asy’ariyyah, dengan berargumentasi bahwa bahasa adalah pemberian Tuhan
kepada manusia, dan bukanlah temuan manusia. Hubungan antara penanda (signifier) dan
petanda (signified) ditentukan oleh Tuhan. Hubungan ini bersifat ilahiah. Pendek kata, kata-
kata (kalam) Allah tidaklah tercipta, namun menjadi salah satu sifat-Nya. Asy’ariyah meyakini
bahwa al-Qur’an sebagai kata-kata (kalam) Allah adalah abadi sebagaimana Allah sendiri, dan
direkam dalam al-lauh al-mahflidz. Sedangkan teori bahwa al-Qur’an tidak qadim adalah teori
Mu’tazilah yang berargumentasi bahwa bahasa adalah konvensi manusia, karena ia
merefleksikan konvesi sosial tentang hubungan antara suara suatu kata dengan maknanya.
Bahasa tidaklah merujuk secara langsung kepada realitas aktual, namun realitas dipahami,
dikonseptualisasi dan disimbolisasi melalui suatu sistem suara. Hubungan antara penanda dan
petanda ditentukan oleh murni konvensi manusia. Dengan demikian, mu’tazilah berpendapat
bahwa al-Qur’an diciptakan dan tidak abadi. Al-Qur’an diciptakan dalam kondisi tertentu dan
pesan yang dikandungnya haruslah dipahami dalam sinaran konteks itu. Taufig Adnan Amal
(ed.), Metode dan Alternetif NeoModernisme Islam Fazlur Rahman (Bandung: Mizan, 1987),
35-45.

% 1bn Abi Hatim adalah ulama ahli hadis yang menelorkan konsep bahwa Sahabat
kulluhum ’udzl. Meskipun demikian tidak semua ulama hadis sepakat dengan rumusan kullu
sahabah ’udzl. Sebagian berargumen bahwa keadilan sahabat bukan berdasarkan penelitian
terhadap kualitas pribadi para Sahabat Nabi, akan tetapi lebih berdasarkan pada pemahaman
terhadap dalil-dalil al-Qur'an dan Hadis Nabi. Karena jika ditelisik lebih teliti terdapat pula
sahabat yang tidak patut untuk dikategorikan sebagai kalangan yang berpredikat ‘adil. Seperti
al-Walid ibn *Ugbah yang pernah berbohong kepada Nabi yang menyebabkan turunnya Q.S.
Al-Hujrat: 46. Pada masa Khalifah *Uthman ibn > Affan, Al-Walid pernah mengimami shalat
shubuh dalam keadaan mabuk. [Kepribadian lebih lanjut mengenai Al-Walid ibn 'Ugbah dapat
dalam Ahmad ibn ‘Ali ibn Hajar al-‘Asqalani, Al-Isabah fi Tamyiz al-Sahabah (Beirut: Dar
al-Fikr, 1978), 3:637-38.]. Sahabat Nabi lain yang juga memiliki perangai buruk adalah al-
Al-Ash‘ath ibn Qays ibn Ma‘dikarib al-Kind1. Dia pernah murtad, kemudian masuk Islam lagi.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 209




Achmad Lutfi

Mensikapi banyaknya perdebatan dalam penetapan hal-hal yang pokok
dalam agama, bahkan seringkali dibarengi dengan klaim-klaim takfir yang
meresahkan, Khaled Abou EI-Fadl mengajukan empat asumsi dasar yang
berfungsi sebagai landasan untuk membangun analisis hukum, dan seringkali
berfungsi sebagai batas luar bagi penetapan hukum. Keempat asumsi dasar ini
dipergunakan secara bersamaan, tidak terpisah-pisah demi memperoleh
penetapan hukum yang komprehensif. Empat asumsi dasar tersebut adalah:
pertama, asumsi berbasis nilai, yakni asumsi yang dibangun di atas nilai-nilai
normatif yang dipandang penting atau mendasar oleh sebuah sistem hukum.
Teori hukum Islam seringkali membedakan antara apa yang disebut sebagai
daruariyyat (kemendesakan yang bersifat mendasar), hajiyyat (kebutuhan
mendasar) dan taksiniyyat atau kamaliyyat (kemewahan atau hiasan). Nilai-
nilai semacam itu merupakan hasil dari dinamika sosiologis dan tekstual.

Kedua, asumsi metodologis. Asumsi ini terkait dengan sarana atau
langkah yang diperlukan untuk mencapai tujuan normatif hukum. Asumsi
metodologis dijadikan sebagai perangkat bantu yang mempermudah
tercapainya tujuan hukum. Asumsi ini muncul dari pendekatan teoritis yang
sistematis. Ketiga, asumsi berbasis akal, asumsi ini memperleh eksistensinya
dari logika atau bukti hukum pada penetapan hukum yang bersifat substantif.
Dan keempat, asumsi berbasis iman. Asumsi ini dibangun di atas pemahaman
mendasar tentang karakteristik pesan Tuhan dan pesan-Nya. Asumsi berbasis
iman seringkali dibangun di atas dasar keyakinan tentang karakter yang
melekat pada Tuhan. Keyakinan-keyakinan teologis yang memiliki dampak
yang bersifat langsung terhadap penetapan hukum. Keputusan moral yang
didasari keimanan terhadap apa yang menjadi nilai menentukan dari sebuah
agama.?®

Lima Syarat Keberwenangan

Selain empat asumsi dasar, sebagaimana yang telah diuraikan di atas,
untuk memperoleh hasil penafsiran yang komprehensif dan bebas dari
kepentingan subjektif atau lainnya, maka sebagaimana yang dicanangkan oleh
Khaled Abou El-Fadl, kegiatan tersebut dilakukan dengan memenuhi lima
syarat. Yaitu: pertama, Kejujuran (Honesty). Dalam arti tidak bersikap pura-
pura memahami apa yang sebenarnya tidak ia ketahui dan bersikap terus terang

[Ibn Hajar al-*Asqalani, Tahdhib al-Tahdhib (India: Majlis Da’irat al-Ma‘arif al-Nizamiyyah,
1325 H), 1:359.]. Sikap yang ditunjukkan oleh adalah al-Ash‘ath tersebut, yakni murtad
kemudian masuk Islam lagi merupakan sikap yang kurang patut dimiliki oleh seseorang yang
bersifat "adil. Karena jika menilik pengertian adil dalam terminologi hadis dikatakan sebagai
orang yang terhimpun di dalamnya sifat-sifat terpuji yakni, tagwa, menjauhi perbuatan dosa
dan menjaga muru‘ah. Bahkan Nar al-Din ‘Itr menggarisbawahi bahwa syarat-syarat adil
adalah; Islam, baligh, berakal, tagwa dan menjaga muru‘ah. Nar al-Din ‘Itr, Manhaj al-Naqd
ft ‘Uliam al-Hadith (Beirut: Dar al-Fikr, 1997), 121.
% Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 153-161.

AU Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Menakar Syarat Mufasir al-Qur’an: Menolak Otoritarianisme Perspektif Khaled Abou El-Fadl

tentang sejauh mana ilmu dan kemampuannya dalam memahami sebuah atau
serangkaian persoalan. Kedua, Kesungguhan (Diligence). Yakni mengerahkan
segenap upaya rasional dalam menemukan dan memahami segala sesuatu yang
berkaitan dengan sebuah atau serangkaian persoalan. Memaksimalkan upaya
dalam menyelidiki, mengkaji dan meneliti. Ketiga, Kemenyeluruhan
(Comprehensiveness). Penyelidikan dan penelitian yang komprehensif dengan
mempertimbangkan segala sesuatu yang relevan. Membuat upaya terus
menerus untuk menemukan segela sesuatu yang relevan dengan persoalan
yang dikaji, dan tidak melepas tanggung jawab untuk menyelidiki dan
menemukan  alur  pembuktian  tertentu.  Keempat, Rasionalitas
(Reasonableness). Upaya penafsiran dan menganalisis sebuah atau
serangkaian persoalan secara rasional. Dalam arti ketika memilih sebuah
formula, kita harus mengenal komunitas interpretasi dan kuminitas makna
yang akan Kita hadapi, kita harus mempertimbangkan apakah formula tertentu
bisa dipahami oleh komunitas tertentu. Kelima, Pengendalian Diri (Self-
restraint). Menunjukkan tingkat kerendahan hati dan pengendalian diri yang
layak dalam menjelaskan sebuah formula.?’

SIMPULAN

Proses penafsiran, dengan demikian, tidak pernah mungkin berhenti.
Ketidakmungkinnnya terletak pada gerak dunia yang selalu berputar, yang
menuntut tafsir yang senantiasa up to date. Dengan begitu, akan ada
keoptimisan terhadap keberagaman makna, tetapi ada kepesimisan terhadap
klaim-klaim yang menyatakan bahwa hanya “person” tertentu yang boleh
melakukan tafsir, yang dibarengi dengan pernyataan bahwa hasil tafsirannya
adalah produk terakhir dan menjadi tafsir yang “memenuhi Kehendak Tuhan”.
Klaim tersebut yang menyebabkan teks menjadi tertutup, karena audiens teks
tidak puas dengan hasil tafsir yang sudah ada tetapi tidak berkutik dengan
klaim semacam itu yang sangat membelenggu. Kondisi yang seharusnya, teks
berbicara dengan suara yang diperbaharui kepada masing-masing generasi
pembaca, karena maknanya tidak permanen dan berkembang secara aktif.

DAFTAR PUSTAKA

Amal, Taufiq Adnan, ed. Metode dan Alternatif Neo-Modernisme Islam
Fazlur Rahman. Bandung: Mizan, 1987.

Al-‘Asqalani, Ahmad ibn ‘Ali ibn Hajar. Al-Isabah fi Tamyiz al-Sahabah.
Beirut: Dar al-Fikr, 1978.

. Tahdhib al-Tahdhib. India: Majlis Da’irat al-Ma‘arif al-Nizamiyyabh,
1325 H.

Boullata, Issa J., ed. Literary Structures of Religious Meaning in the Qur’an.
England: Curzon Press, 2000.

27 Khaled M. Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 54-56.
Vol. 13, No. 2, Desember 2025 211




Achmad Lutfi

Al-Dhahabi, Muhammad Husayn. Al-Tafsir wa al-Mufassirin. Cairo:
Maktabah Wahbah, 1995.

Dimyathi, Muhammad ‘Afifuddin. Jam * al- ‘Abir fi Kutub al-Tafsir. Malang:
Lisan ‘Arabi, 2019.

El Fadl, Khaled M. Abou. Speaking God’s Name: Islamic Law, Authority, and
Women. Oxford: Oneworld Publications, 2001.

. Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif.
Terjemahan R. Cecep Lukman Yasin. Jakarta: PT Serambi limu
Semesta, 2003.

Foucault, Michel. The Order of Things: An Archaeology of the Human
Sciences. New York: Vintage Books, 1994.

Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. New York: Seabury Press, 1975.

Ichwan, Moch. Nur. “A New Horizon in Qur’anic Hermeneutics: Nasr Hamid
Abu Zayd’s Contribution to Critical Qur’anic Scholarship.” Master’s
thesis, Leiden University, 1999.

‘Itr, Nar al-Din. Manhaj al-Naqd fi ‘Ulim al-Hadith. Beirut: Dar al-Fikr,
1997.

Magnis-Suseno, Franz. Filsafat sebagai Ilmu Kritis. Yogyakarta: Kanisius,
1992.

Okoli, Chitu, and Kira Schabram. “A Guide to Conducting a Systematic
Literature Review of Information Systems Research.” (May 5, 2010).
SSRN: https://ssrn.com/abstract=1954824.

Paden, William E. Interpreting the Sacred: Ways of Viewing Religion. Boston:
Beacon Press, 1999.

Al-Qattan, Manna“ Khalil. Mabahith fi ‘Ulim al-Qur an. n.p.: n.pub., n.d.

Thomson, J. B. Critical Hermeneutics: A Study in the Thought of Paul Ricoeur
and Jurgen Habermas. Cambridge: Cambridge University Press, 1983.

Weinsheimer, Joel C. Gadamer’s Hermeneutics: A Reading of Truth and
Method. New Haven and London: Yale University Press, 1985.

Al-Zarkashi, Muhammad ibn ‘Abd Allah. Al-Burhan fi ‘Ulim al-Qur an.
Beirut: Dar al-Fikr, 1978.

AR Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




