
 

MENAKAR SYARAT MUFASIR AL-QUR’AN:  

MENOLAK OTORITARIANISME PERSPEKTIF KHALED 

ABOU EL-FAḌL 

  

  
  

Achmad Lutfi 
Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon 

Email: achmadlutfi@uinssc.ac.id 

 

 

Abstract 

This article examines Khaled Abou El Faḍl’s thought regarding 

the qualifications of a Qur’anic interpreter (mufassir). The study 

aims to understand Abou El Faḍl’s perspective that rejects 

authoritarian attitudes in interpreting the Qur’an. Using a 

qualitative method and descriptive-critical analysis through a 

literature review of his ideas presented in Speaking in God’s 

Name, the study shows that Abou El-Faḍl opposes all forms of 

authoritarianism in Qur’anic interpretation. However, he also 

does not accept completely free or unrestricted interpretations. 

According to him, certain requirements must be fulfilled by 

anyone who wants to interpret and understand the meaning of the 

Qur’an responsibly. This research contributes to the development 

of Qur’anic and tafsir studies, especially in discussions about 

interpretive authority and the ethics of the mufassir. 

Keywords: Qur’anic interpretation, Khaled Abou El-Faḍl, qualifications 

of mufassir.  

 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji pemikiran Khaled Abou El-Faḍl terkait 

syarat-syarat bagi seorang mufasir al-Qur’an. Penelitian ini 

bertujuan untuk memahami cara pandang Khaled Abou El-Faḍl 

yang menolak praktik otoritarianisme dalam penafsiran al-Qur’an. 

Dengan menggunakan metode kualitatif dan analisis deskriptif-

kritis melalui kajian literatur (literature review) terhadap 

pemikirannya yang tertuang dalam karya Speaking in God’s 

Name, penelitian ini menunjukkan bahwa Khaled Abou El-Faḍl 

menolak segala bentuk otoritarianisme dalam proses penafsiran al-

Qur’an. Meskipun demikian, ia juga tidak menerima penafsiran 

yang bersifat bebas tanpa batas. Menurutnya, diperlukan syarat-

syarat tertentu yang harus dipenuhi oleh seseorang agar dapat 

VOLUME 13, NOMOR 2, DESEMBER 2025: 200-212 

ISSN 2303-0453  I  E-ISSN 2442-987  

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index 

mailto:achmadlutfi@uinssc.ac.id


  
Menakar Syarat Mufasir al-Qur’an: Menolak Otoritarianisme Perspektif Khaled Abou El-Faḍl 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 201 

menafsirkan dan memahami kandungan al-Qur’an secara 

bertanggung jawab. Temuan penelitian ini memberikan kontribusi 

terhadap pengembangan studi al-Qur’an dan tafsir, khususnya 

dalam kajian tentang otoritas penafsiran dan etika mufasir. 

Kata Kunci: Tafsir al-Qur’an, Khaled Abou El-Faḍl, Syarat Mufasir. 

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an bagi umat Islam menempati posisi penting sebagai sumber 

ajaran agama. Keberadaannya mampu menggerakkan perilaku manusia. Al-

Qur’an hadir dalam ruang dan waktu khusus, yakni masa pewahyuan Nabi 

Muhmmad Saw. Hal ini berarti, terdapat proses dinamis antara realitas sosial 

dan budaya yang berperan dalam terbentuknya narasi teks al-Qur’an. Para 

Sahabat Nabi, saat dihadapkan problem, tinggal menemui Nabi untuk 

memperoleh jawaban. Di antara jawaban yang diberikan Nabi dapat berupa 

wahyu al-Qur’an.  Masa setelah Nabi, problematikan kehidupan umat Islam 

cukup rumit untuk mendapat pemecahannya ketika dihadapkan ayat-ayat al-

Qur’an yang terlah terbakukan. 

Sejak masa klasik hingga era kontemporer, telah banyak hadir karya 

tafsir al-Qur’an. Para mufasir, dengan subjektifitas yang melekat dalam 

dirinya, melahirkan karya tafsir yang berupaya mengugkap makna ayat-ayat 

al-Quran agar dapat dipahami dan dipraktikkan kandungannya. Meminjam 

pandangan Michel Focoult yang menyetakan bahwa tugas memberi makna 

ditilik dari definisnya, maka ia takkan pernah terselesaikan.1 Dengan denikian, 

berperan menjadi seorang mufasir sangat perlu unutuk terus dilakukan, namun  

memerlukan keahlian dan pengetahuan. 

Banyaknya tafsir yang beredar, dengan perbedaan aliran teologi, 

mazhab fiqh, kecenderuang politik dan lain sebagainya, turut memperbanyak 

persoalan dalam upaya memahami isi kandunngan ayat-ayat al-Qur’an. Pada 

saat seseorang berperilaku tidak dalam “koridor jumhur ulama” atau bahkan 

mengkritisi pemikiran mazhab tertentu, baik Maliki, Hambali, Hanafi, maupun 

Syafi’i. Maka oleh mayoritas suatu pemeluk mazhab, ia dianggap telah keluar 

dari “pakem” yang seharusnya dan memasukkannya dalam golongan khāriq 

al-’ādāt (menyalahi kebiasaan). Lebih parah lagi jika sudah sampai pada klaim 

telah keluar dari Islam (takfīr).2 Klaim semacam itu menunjukkan bahwa 

 
1 Michel Focoult, The Order on Archeology of The Human Sciences (New York: 

Vintage Books, 1994), 41. 
2 Meminjam istilah yang digunakan oleh Jan Assman yaitu das Kulturelle Gedachtnis 

(cultural memory), yakni ingatan kultural yang telah tertanam kuat dalam suatu tradisi. 

Sebagaimana yang dikutip oleh Navid Kermani, “The Aesthetic of the Qur’an as Reflected in 

Early Muslim History”, dalam Issa J. Boullata (ed.), Literary Structures of Religious Meaning 

in The Qur’an (Inggris: Curzon Press, 2000), 256. Dalam hal ini jika suatu penetapan hukum 

telah menjadi ingatan kultural yang telah turun temurun diikat dalam suatu tradisi, kemudian 

dihadapkan pada suatu pemabacan baru yang berbeda, yang pada gilirannya membawa gejolak 

pada suatu komunitas madzhab tertentu. 



 
Achmad Lutfi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 202 

“person” (bisa seseorang, kolompok, masyarakat, organisasi atau lainnya) 

tersebut seakan memiliki wewenang sebagai wakil Tuhan untuk menghakimi 

seseorang sebagai telah keluar dari Islam. Sejatinya, kafir tidaknya seseorang 

bukanlah kewenangan manusia untuk menentukannya, tetapi hal tersebut 

adalah mutlak milik Tuhan. 

Agama Islam memang “dikreasi” begitu rupa oleh Tuhan sehingga 

memiliki daya tahan dan daya suai yang tinggi dalam menghadapi 

perkembangan kehidupan umat manusia, baik kehidupan individu maupun 

kehidupan kolektifnya. Umat Islam cukup sulit untuk mempertemukan 

kenyataan yang dialami atau dihadapi dengan pemahaman tekstual terhadap 

naṣ-naṣ agamanya, baik al-Qur’an maupun hadis. Pada satu sisi dia ingin tetap 

konsis dengan keyakinannya, tetapi pada sisi yang lain dihadapkan pada 

problema bagaimana harus bersikap dan bertingkah laku dalam kehidupan 

sosial yang mengalami perubahan. 

Problem pemahaman dan pemaknaan terhadap “naṣ-naṣ sakral”, yakni 

al-Qur’an dan hadis, menempati posisi yang sangat signifikan dalam wacana 

pemikiran Islam sekarang, tapi juga secara substantif memberi spirit revaluatif 

dan reinterpretatif terhadap berbagai pemahaman dan penafsiran yang selama 

ini menjadi taken  for granted di kalangan umat Islam. Signifikansi problem 

ini akan terlihat lebih jelas lagi, ketika normativitas tafsir klasik diperhadapkan 

dengan realitas dan tuntutan historisitas perkembangan zaman. 

Model pemahaman seperti ini didasari pada suatu asumsi, bahwa teks 

al-Qur’an dan hadis, atau tafsir dan syarah-syarah hadis yang beredar bukanlah 

sebuah narasi yang berbicara dalam ruang hampa sejarah, vacum historis,3 

melainkan dibalik sebuah teks, sesungguhnya begitu banyak variabel4 serta 

gagasan yang tersembunyi yang harus dipertimbangkan ketika seseorang ingin 

memahami dan merekonstruksi makna sebuah teks. Tanpa memahami 

berbagai variabel dan situasi di balik sebuah teks—misalnya situasi historis, 

sosiologis, psikologis dan sebagainya—maka akan sangat potensial 

melahirkan kesalahpahaman penafsiran, lebih parah lagi jika mengarah pada 

otoritarianisme. Karena pada dasarnya manusia tidak memiliki kemampuan 

 
3 Gadamer memberikan catatan bahwa setiap pemahaman selalu merupakan peristiwa 

kebahasaan. Sebagai hal yang bersifat historis, pemahaman sangat terkait dengan sejarah, 

dalam pengertian bahwa pemahaman itu merupakan fusi dari masa lalu dengan masa kini. Joel 

C. Weinsheimer, Gadamer Hermeneutics: A Reading of Truth and Method, (New Ilaven and 

London: Yale University Press, 1985), 6-7. Lebih khusus lagi Abou el Faḍl menyatakan bahwa 

dalam mewahyukan al-Qur’an, Tuhan telah memilih sebuah sarana komunikasi yang terikat 

pada penggunaan manusia (yakni bahasa), dan yang terus berubah mengikuti dinamika 

manusia. Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter Ke Fikih Otoritatif, 

terj. R. Cecep Lukman Yasin (Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2003), 135. 
4 Variabel yang dimaksud dalam pemahaman hermeneutik adalah the world of the 

text, the world of the author, dan the world of the reader, Hans Georg Gadamer, Truth and 

Method, (New York: Seabury Press, 1975), 273. 



  
Menakar Syarat Mufasir al-Qur’an: Menolak Otoritarianisme Perspektif Khaled Abou El-Faḍl 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 203 

untuk memahami kebijaksanaan Tuhan. Maka, semua bentuk pemahaman atau 

pelaksanaan kehendak Tuhan pasti tidak sempurna karena kesempurnaan 

hanyalah milik Tuhan.5 

Singkatnya, setiap ruang dan waktu menghasilkan wacana, warna, 

gerakan, pembaharuan penafsiran tersendiri, yang setiap titik tekan mengkritisi 

penafsiran sebelumnya sembari menelorkan teori baru tentang penafsiran. 

Dengan demikian proses reinterpretasi al-Qur’an dan hadis merupakan sesuatu 

yang niscaya dan wajib. Dengan teks al-Qur’an dan hadis yang sama 

menghasilkan pemaknaan yang berbeda, karena waktu terus berubah, setiap 

periode menghasilkan gerak wacananya sendiri. Adalah riskan bahkan 

mustahil mengubah teks al-Qur’an secara material, yang paling mungkin 

adalah mengembangkan pemahaman dan penafsiran atas teks agar sealur 

dengan kebutuhan dan gerak perubahan sosial yang terjadi. Menafsirkan al-

Qur'an dan hadis memang tidak akan pernah kenal kering. Karena teks al-

Qur'an dan hadis menyapa siapa saja umat manusia, baik generasi besok 

bahkan akan datang, maka pengkajian al-Qur'an dan hadis seiring dengan 

dinamika kehidupan. 

Asumsi semacam di atas barangkali yang ingin disampaikan oleh 

Khaled M. Abou El-Faḍl. Sebagaimana ia juga menyatakan bahwa menyumbat 

proses penafsiran adalah sebentuk kelaliman.6  

Pengkajian terhadap pemikiran Khaled Abou El-Faḍl ini menggunakan 

metode literature review atau tinjauan Pustaka dengan pendekatan analisis isi. 

Metode ini dipilih karena secara sistematis dapat melakukan identifikasi, 

evaluasi, dan mensintesis karya dan gagasan penelitian yang telah dihasilkan 

oleh para peneliti dan praktisi. Tinjauan pustaka bertujuan untuk menganalisis 

dan mensintesis pengetahuan yang ada terkait topik tertentu. Selain itu, 

tinjauan pustaka juga digunakan untuk menemukan celah penelitian yang perlu 

diisi oleh penelitian baru.  

Sebagaimana Okoli & Schabram memberikan penegasan bahwa  

metode tinjauan pustakan bertujuan: (1) untuk memberikan latar 

belakang/dasar teoretis bagi penelitian yang akan dilakukan, (2) untuk 

mengkaji kedalaman dan keluasan penelitian yang telah ada terkait topik yang 

diteliti, dan (3) untuk menjawab pertanyaan praktis dengan pemahaman 

terhadap apa yang telah ditulis oleh penelitian sebelumnya.7 Dalam penelitian 

ini, metode tinjauan pustaka digunakan untuk menganalisis gagasan Khaled 

M. Abou El-Faḍl dalam bukunya yang berjudul “Speaking in God's Name 

Islamic Law, Authority, and Women”.  

 

 
5 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 62. 
6 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan,137. 
7 Chitu Okoli and Kira Schabram, “A Guide to Conducting a Systematic Literature 

Review of Information Systems Research”, (May 5, 2010). Available at 

SSRN: https://ssrn.com/abstract=1954824 or http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.1954824  

https://ssrn.com/abstract=1954824
https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.1954824


 
Achmad Lutfi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 204 

PEMBAHASAN 

Khaled M. Abou El-Faḍl: Sketsa Biografis 

Nama lengkapnya adalah Khaled Medhat Abou El-Faḍl. Dilahirkan di 

Kuwait pada tahun 1963 dari sebuah keluarga muslim berdarah Mesir. 

Perjalanan akademiknya dimulai di Kuwait dengan menyelesaikan pendidikan 

dasar dan menengah di sana. Selain pendidikan formal, ia juga aktif mengikuti 

kelas-kelas (ḥalāqah) al-Qur’an dan ilmu syari’ah pada setiap liburan musim 

panas di masjid al-Azhar Mesir. Rasa cinta Abou Faḍl kepada al-Qur’an 

mendorong dia untuk menghafalkannya. Pada usianya yang ke 12 Abou Faḍl 

telah hafal al-Qur’an. Faḍl 

Pada tahun 1989 Khaled  Abou Faḍl menamatkan studi magisternya 

dalam bidang hukum di Universitas Pennsylvania, Amerika Serikat. Di tahun 

yang sama ia memperoleh penghargaan sebagai peserta terbaik dalam Jessup 

Moot Court Competition. Prestasi ini membawanya diterima bekerja pada 

Pengadilan Tinggi (Supreme Court Justice) wilayah Arizona, spesifikasi kerja 

sebagai pengacara bidang hukum dagang  dan imigrasi. Dari Pengadilan Tinggi 

ini, Abou El-Faḍl kemudian mendapatkan pengakuan sebagai warga negara 

Amerika Serikat. 

Kegiatannya sebagai pengacara dibarengi dengan mengajar di 

Universitas Texas di Austin, USA. Dan juga tidak melewatkan kesempatan 

untuk melanjutkan studi program Doktor di Universitas Princeton. Di sela-sela 

kesibukannya dalam bekerja, mengajar dan kuliah ia juga aktif menulis 

berbagai artikel dan buku tentang kajian Islam. Pada tahun 1999 Abou El-Faḍl 

berhasil mendapatkan gelar Ph.D dalam bidang hukum dengan hasil sangat 

memuaskan. Bahkan disertasinya Rebellion and Violence in Islamic Law 

dinobatkan sebagai ajaran moralnya. Saat ini Khaled m. Abou El-Faḍl 

menjabat sebagai guru besar  hukum Islam di UCLA School of Law, Amerika 

Serikat. 

Sejumlah karya akademik telah dihasilkannya, diantaranya adalah 

Islam and Challenge of Democracy; The Place of Tollerance in Islam; 

Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and Women; And God 

Knows The Soldiers; Conference of Books dan lain-lain.8  

 

Menutup Teks: Sebentuk Otoritarianisme 

Jika Nasr Hamid Abu Zayd “membenci” bentuk pembacaan 

talwiniyyah, yakni pembacaan ideologis-subjektif-tendensius (qirā‘ah 

mughriḍah), yang dalam mekanismenya  memaksakan agar teks berbicara 

 
8 Mutamakkin Billa, “Kritik-kritik Khaled M. Abou Faḍl atas Penafsiran 

Otoritarianisme dalam Diskursus Hukum Islam Kontemporer” (Tesis magister, UIN Sunan 

Kalijaga, 2005), 27. Lihat juga http://islamlib.com. Dibaca pada tanggal 12 Januari 2007 

http://islamlib.com/


  
Menakar Syarat Mufasir al-Qur’an: Menolak Otoritarianisme Perspektif Khaled Abou El-Faḍl 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 205 

tentang apa yang diinginkan oleh pembaca.9 Maka Khaled M. Abou Faḍl 

“menyerang” bentuk penafsiran yang otoriter. Dimana dalam mekanismenya, 

sebagaimana yang dikemukakan oleh Abou El Faḍl: 

Ketika seorang pembaca bergelut dengan teks dan menarik sebuah 

hukum dari teks, resiko yang dihadapinya adalah bahwa pembaca 

menyatu dengan teks, atau penetapan pembaca akan menjadi 

perwujudan eksklusif teks tersebut. Akibatnya teks dan konstruksi 

pembaca akan  menjadi satu dan serupa. Dalam proses ini, teks itu 

tunduk kepada pembaca dan secara efektif pembaca menjadi 

pengganti teks. Jika seorang pembaca memilih sebuah cara baca 

tertentu atas teks dan mengklaim bahwa tidak ada lagi pembacaan 

lain, teks tersebut larut ke dalam karakter pembaca. Jika pembaca 

melampaui dan menyelewengkan teks, bahaya yang akan dihadapi 

adalah bahwa pembaca akan menjadi tidak akan efektif, tidak 

tersentuh, melangit, dan otoriter.10 

 

Proses penggalian makna harus merupakan hasil interaksi antara 

pengarang, teks dan pembaca. Dalam praksisnya harus ada sebuah proses 

negosiasi antara ketiga pihak dan bahwa salah satu pihak tidak boleh 

mendominasi dalam proses penetapan makna.11 Dalam hal ini, teks 

memerlukan tidak hanya bebas dari lingkungan dan jeratan dominasi serta 

kekuasaan pengarangnya yang berbau paternalistik, tetapi juga harus dapat 

terbebas dari tindak sewenang-wenang para pembacanya. Jika teks memang 

memegang peran penting dalam kehidupan, maka harus dipelihara adanya 

dinamika proses penentuan makna secara “demokratis”.12 Dengan demikian, 

 
9 Moch. Nur Ichwan, “A New Horizon in Qur’anic Hermeneutics: Nasr Hamid Abu 

Zayd’s Contribution to Critical Qur’anic Scholarship” (Master’s thesis, Leiden University, 

1999), 61. 
10  Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 206 
11 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 135. Proses semacam ini persis 

dengan rumusan Etika Diskursif yang ditelorkan oleh Jurgen Habermas. Konsep ini untuk 

memecahkan persoalan bahwa setiap “person” (teori, orang, masyarakat, kelompok, dan 

sebagainya) pasti mempunyai kepentingan. Oleh karena itu untuk mencapai klaim keabsahan 

(claim validity) yang disepakati oleh semua pihak diperlukan dialog komunikasi. Suatu 

pengandaian moral dianggap betul sejauh ia bertahan dalam suatu dialog, yang bebas dari 

segala tekanan luar atau batiniah, yang diadakan oleh orang yang tidak mau mencari 

kepentingannya sendiri, melainkan kebenaran diadakan oleh orang yang mengerti bahasa dan 

permasalahanya. Satu-satunya menuju jalan ke arah ini, tidak lain melalui konsensus rasional. 

Dalam diskursus ini para peserta harus dianggap memiliki peluang yang sama untuk bicara 

dan dilarang menggunakan segala bentuk pemaksaan. Satu-satunya kekuatan yang dapat 

diandalkan adalah kekuatan argumen yang lebih baik. Franz Magnis-Suseno, Filsafat sebagai 

Ilmu Kritis (Yogyakarta: Kanisius, 1992), 47. Periksa juga J.B. Thomson, Critical 

Hermeneutic: A Study in Thought of Paul Ricoeur and Jurgen Habermas (Cambrige: 

University Press, 1983), 87. 
12 M. Amin Abdullah, “Pendekatan Hermeneutik dalam Studi Fatwa-fatwa 

Keagamaan”, Kata Pengantar dalam Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, xiv. 



 
Achmad Lutfi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 206 

makna bukanlah milik “person” tertentu yang mencoba memborgol dan 

memenjarakannya dalam pola pikirnya sendiri. Paradigma semacam ini yang 

meyebabkan banyak teks menjadi tertutup, beku dan mati. Penutupan teks ini 

terjadi ketika pembaca bersikeras  bahwa teks mengandung makna yang telah 

ditentukan, stabil, tetap, dan tidak berubah. Dalam diskursus penetapan 

hukum, pola pikir ini yang menggaungkan adagium “pintu ijtihad telah 

tertutup”.  

Resiko dari penutupan sebuah teks adalah bahwa teks dipandang tidak 

relevan lagi. Teks menjadi tidak relevan, dalam arti bahwa para pembaca tidak 

punya alasan untuk kembali merujuk teks dan menggelutinya. Para pembaca 

hanya perlu kembali pada penetapan makna yang terakhir dan 

memperdebatkannya, atau cukup mengikuti saja. Menutup teks adalah 

sebentuk kesombongan intelektual. Pembaca mengklaim memiliki suatu 

pengetahuan yang identik dengan pengetahuan Tuhan.13 

Padahal, penggalian makna merupakan sesuatu yang sangat kompleks 

dan kontekstual,14 dan tidak mungkin menghukuminya dengan sebuah 

penilaian tunggal. Klaim yang menyatakan: “Saya tahu apa yang dikehendaki 

pengarang dan saya juga tahu apa yang diiginkan teks; pengetahuan saya 

bersifat menentukan dan meyakinkan”. Dengan kata lain, tidak ada peluang 

lain untuk menemukan makna teks, satu-satunya makna adalah makna yang 

diperoleh oleh individu tersebut. Jenis penegasan semacam ini 

mengasumsikan bahwa seorang pembaca diberi kemampuan atau otoritas 

untuk mengakhiri peran pengarang dan teks.15 Sikap semacam ini 

mengarahkan kepada otoritarianisme. 

Otorianisme adalah tindakan “mengunci” atau mengurung Kehendak 

Tuhan, atau kehendak teks, dalam sebuah penetapan tertentu, dan kemudian 

menyajikan penetapan tersebut sebagai sesuatu yang pasti, absolut, dan 

menentukan.16 Perilaku ini merupakan penyalahgunaan Kehendak Tuhan dan 

pengabaian realitas ontologis Tuhan serta pengambilalihan Kehendak Tuhan 

oleh wakil Tuhan sehingga wakil tersebut secara efektif kemudian mengacu 

 
13 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 213. 
14 Uraian panjang mengenai kontekstualitas penafsiran dengan baik dijelaskan oleh 

William E. Paden. Ia menegaskan bahwa diantara elemen terpenting dalam penafsiran adalah 

dengan melihat konteks, dimana konteks sesuatu adalah kerangka kerja yang terkait dengan 

kondisi-kondisi dimana sesuatu itu berada. Terkait dengan kondisi-kondisi yang harus 

diperhatikan meliputi: tempat dan sudut pandang, waktu, dan banyaknya makna yang 

terkandung dalam teks. Belum lagi dalam natur interpretasi kontekstual, faktor-faktor yang 

ikut berperan di dalamnya adalah: (1) sang penafsir; (2) audiens penafsir dan (3) objek 

penafsiran, yang masing-masing berperan dalam menemukan makna teks agar kontekstual. 

William E. Paden, Interpreting the Sacred: Ways of Viewing Religion (Boston: Beacon Press, 

1999), 110-124. 
15 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 137. 
16 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 139. 



  
Menakar Syarat Mufasir al-Qur’an: Menolak Otoritarianisme Perspektif Khaled Abou El-Faḍl 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 207 

kepada dirinya sendiri.17 Otoritarianisme muncul ketika Kehendak Tuhan atau 

kehendak teks berusaha ditutup-tutupi. Hakikatnya, setiap kali seorang 

pembaca memiliki keyakinan bahwa ia telah menemukan makna sebenarnya 

dari sebuah teks atau telah menemukan Kehendak Tuhan, ia akan menghadapi 

resiko melampaui otoritasnya dan terjerumus ke dalam sikap otoriter.18 

Kondisi yang seharusnya, teks berbicara dengan suara yang 

diperbaharui kepada masing-masing generasi pembaca, karena maknanya 

tidak permanen dan berkembang secara aktif. Teks tetap relevan dan 

menduduki posisi sentral karena keterbukaannya memungkinkan dirinya 

untuk terus menggemakan suaranya. Selama teks bersifat terbuka ia akan terus 

berbicara, ia akan terus relevan dan bermakna penting. Al-Qur’an dan Sunnah 

merupakan “karya yang terus berubah”, keduanya adalah karya yang 

membiarkan diri mereka terbuka bagi berbagai strategi interpretasi. Ini tidak 

berarti bahwa keduanya terbuka bagi segala jenis interpretasi. Tapi maksudnya 

mereka mampu menampung gerak interpretasi yang dinamis. Bahwa kehendak 

Tuhan dapat ditemukan melalui penyelidikan kumulatif dan terus menerus.19 

 

Problematika Penetapan Makna 

Pada saat penetapan makna berarti sebuah tindakan untuk menentukan 

makna sebuah teks. Pertanyaan yang mengemuka kemudian adalah siapakah 

yang menentukan makna sebuah teks? Dalam hal ini Khaled M. Abou Faḍl 

membedakan dua aliran utama yang masing-masing memilki argumentasi 

dalam persoalan penetapan makna ini. Mazhab pertama, yang dikenal dengan 

mukhaṭṭi’ah, menyatakan bahwa pada akhirnya ada sebuah jawaban yang tepat 

bagi setiap persoalan teks dan hukum. Namun hanya Tuhan yang mengetahui 

jawaban yang tepat dan kebenaran baru akan terungkap pada Hari Akhir nanti. 

Jadi, setiap persoalan memiliki sebuah jawaban benar. Namun, dalam 

kehidupan duniawi ini, kita tidak mungkin mengetahui jawaban yang benar. 

Yang dapat kita lakukan di sini adalah berusaha, menguras segala upaya, dan 

melakukan upaya yang terbaik untuk mencari dan menemukan ketentuan 

hukum yang tepat. Jika seseorang telah melakukan yang terbaik, dan 

menemukan ketentuan yang tepat, ia akan diberi pahala penuh  (diganjar dua 

pahala) di akhirat. Di sisi lain, jika telah melakukan upaya yang sungguh-

sungguh seseorang tidak menemukan jawaban yang tepat, ia akan 

mendapatkan pahala yang tidak penuh (diganjar hanya satu pahala). Dalam 

kedua kasus ini, manusia tidak akan tahu siapa yang salah atau siapa yang 

benar hingga hari kiamat nanti, dan mereka yang ternyata salah akan tetap 

memperoleh pahala atas kesungguhan dan kerja kerasnya. Seringkali 

kelompok mukhaṭṭi’ah ini menyatakan bahwa sesuatu tidak mungkin memiliki 

 
17 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 205.  
18 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 212.  
19 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 212. 



 
Achmad Lutfi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 208 

dua realitas, bahwa sesuatu itu baik atau buruk, jelek atau cantik, harus salah 

satu dari keduanya.20 

Mazhab pemikiran kedua, yang dikenal dengan Muṣawwibah 

menyatakan bahwa tidak ada jawaban yang pasti dan tepat yang diperintahkan 

Tuhan untuk ditemukan oleh manusia, karena jika ada jawaban yang tepat, 

Tuhan akan membuat bukti-bukti tekstual yang jelas dan meyakinkan. Tuhan 

tidak akan membebankan manusia dengan kewajiban untuk menemukan 

jawaban yang tepat ketika tidak ada sarana objektif untuk menemukan 

kebenaran sebuah makna teks dan persoalan hukum. Sebab, jika kita 

diwajibkan untuk menemukan kebenaran, kita tidak diampuni bila gagal 

menemukannya. Karena batas klaim tertinggi seorang mujtahid adalah bahwa 

ia yakin dengan kuat atas sebuah jawaban dan pembuktian yang mendasarinya, 

akan tetapi tidak pernah mengklaim kepastian. Jadi, dalam persoalan yang 

tidak terkait dengan dasar-dasar agama tidak ada ketentuan yang tepat. Yang 

dikendaki Tuhan adalah upaya pencariannya—Tuhan menginginkan manusia 

untuk menjalani kehidupan yang bertanggung jawab, penuh perenungan, dan 

bersungguh-sungguh. Oleh karena itu apapun yang diyakini secara tulus dan 

sungguh-sungguh oleh seseorang sebagai sebuah Kehendak Tuhan, dan selama 

bukti yang relevan telah diteliti, maka hukum Tuhan selaras dengan keyakinan 

yang dipegang  dengan sungguh-sungguh oleh orang tersebut. Menurut 

mazhab pemikiran ini, seseorang dipandang berdosa bila tidak melakukan 

kesungguhan yang semestinya dilakukan dalam mencari hukum Tuhan dan 

tidak mengikuti panggilan hatinya. Kebenaran atau ketepatan hukum 

bergantung pada keyakinan dan pembuktian.21 

Nilai penting dari kedua mazhab itu, mukhaṭṭi’ah dan Muṣawwibah, 

keduanya tidak menganut pendapat yang mengharuskan penutupan teks. 

Kelompok mukhaṭṭi’ah setuju dengan kemungkinan teoritis tertutupnya teks 

dalam menemukan kebenaran. Tapi sebagai sebuah persoalan praktis, hal 

tersebut mustahil selama terjadi perbedaan hukum menyangkut makna sebuah 

teks. Selama ada perbedaan pendapat, Tuhan akan memutuskan perselisihan di 

akhirat kelak. Kelompok muṣawwibah secara normatif menolak pendapat 

tentang tentang tertutupnya teks. Kemungkinan adanya keyakinan dan 

komitmen individu harus tetap dibuka lebar, dan hal ini tidak mungkin tercapai 

kecuali jika teks tetap terbuka. Penetapan makna sebuah teks bergantung pada 

sikap pembaca, dan penetapan subjektif pembaca. Dengan demikian, makna 

sebuah teks tetap tidak dapat ditentukan secara pasti.22 

Menentukan Hal-hal yang Pokok dalam Agama 

Umat Islam meyakini dalam ajarannya terkandung nilai atau fondasi 

yang sangat mendasar. Para ahli hukum dalam melihat hal tersebut dijelaskan 

 
20 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 215-216. 
21 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 216-217. 
22 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 220. 



  
Menakar Syarat Mufasir al-Qur’an: Menolak Otoritarianisme Perspektif Khaled Abou El-Faḍl 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 209 

dengan istilah uṣūl atau hal-hal yang pokok. Meski demikian antara persoalan 

yang pokok dan cabang dalam agama merupakan lahan yang sulit untuk 

dipahami. Beberapa ahli hukum mendefinisikan hal-hal yang bersifat pokok 

dalam agama adalah persoalan yang bersifat ‘aqliyyāt, yakni hal-hal yang 

kebenarannya dapat dibuktikan secara nyata dengan petunjuk akal. Ahli 

hukum lainnya mendefinisikan uṣūl sebagai persoalan yang telah mencapai 

titik kepastian yang meyakinkan tidak bisa tercemar dengan ketidakpastian. 

Ahli hukum lainnya lagi  menyatakan bahwa sesuatu yang masuk ke dalam 

kategori kebenaran yang pasti harus dipandang sebagai bagian dari hal-hal 

yang bersifat pokok dalam agama.23 

Namun sekali lagi definisi-definisi uṣūl yang dikemukakan di muka, 

terkadang sulit dipahami dalam ranah praktisnya. Semacam dalam hal 

penetapan beberapa hal yang digolongkan sebagai hal-hal yang mendasar 

dalam agama oleh sekelompok ahli agama ternyata tidak sepi dari perdebatan. 

Persoalan ini mencakup kekekalan dan kesakralan  al-Qur’an,24 posisi sunah 

sebagai sumber penetapan hukum, dan keadilan Sahabat Nabi.25 

 
23 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 151. 
24 Perdebatan mengenai internalitas dan eksternalitas pewahyuan, bermula dari 

perdebatan klasik antara kaum Mu’tazilah dan Asy’ariyah. Ketika mereka mempersoalkan 

tentang kedudukan al-Qur’an apakah ia qadim atau bukan. Teori bahwa al-Qur’an qadim 

didukung oleh Asy’ariyyah, dengan berargumentasi bahwa bahasa adalah pemberian Tuhan 

kepada manusia, dan bukanlah temuan manusia. Hubungan antara penanda (signifier) dan 

petanda (signified) ditentukan oleh Tuhan. Hubungan ini bersifat ilahiah. Pendek kata, kata-

kata (kalam) Allah tidaklah tercipta, namun menjadi salah satu sifat-Nya. Asy’ariyah meyakini 

bahwa al-Qur’an sebagai kata-kata (kalam) Allah adalah abadi sebagaimana Allah sendiri, dan 

direkam dalam al-lauh al-mahfûdz. Sedangkan teori bahwa al-Qur’an tidak qadim adalah teori 

Mu’tazilah yang berargumentasi bahwa bahasa adalah konvensi manusia, karena ia 

merefleksikan konvesi sosial tentang hubungan antara suara suatu kata dengan maknanya. 

Bahasa tidaklah merujuk secara langsung kepada realitas aktual, namun realitas dipahami, 

dikonseptualisasi dan disimbolisasi melalui suatu sistem suara. Hubungan antara penanda dan 

petanda ditentukan oleh murni konvensi manusia. Dengan demikian, mu’tazilah berpendapat 

bahwa al-Qur’an diciptakan dan tidak abadi. Al-Qur’an diciptakan dalam kondisi tertentu dan 

pesan yang dikandungnya haruslah dipahami dalam sinaran konteks itu. Taufiq Adnan Amal 

(ed.), Metode dan Alternetif NeoModernisme Islam Fazlur Rahman (Bandung: Mizan, 1987), 

35-45.  
25 Ibn Abī Hātim adalah ulama ahli hadis yang menelorkan konsep bahwa Sahabat 

kulluhum ’udūl. Meskipun demikian tidak semua ulama hadis sepakat dengan rumusan kullu 

ṣaḥābah ’udūl. Sebagian berargumen bahwa keadilan sahabat bukan berdasarkan penelitian 

terhadap kualitas pribadi para Sahabat Nabi, akan tetapi lebih berdasarkan pada pemahaman 

terhadap dalil-dalil al-Qur'an dan Hadis Nabi. Karena jika ditelisik lebih teliti terdapat pula 

sahabat yang tidak patut untuk dikategorikan sebagai kalangan yang berpredikat ’ādil. Seperti 

al-Walīd ibn ’Uqbah yang pernah berbohong kepada Nabi yang menyebabkan turunnya Q.S. 

Al-Hujrāt: 46. Pada masa Khalifah ’Uthmān ibn ’Affān, Al-Walīd pernah mengimami shalat 

shubuh dalam keadaan mabuk. [Kepribadian lebih lanjut mengenai Al-Walīd ibn 'Uqbah dapat 

dalam Aḥmad ibn ʿAlī ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Al-Iṣābah fī Tamyīz al-Ṣaḥābah (Beirut: Dār 

al-Fikr, 1978), 3:637–38.]. Sahabat Nabi lain yang juga memiliki perangai buruk adalah al- 

Al-Ashʿath ibn Qays ibn Maʿdīkarib al-Kindī. Dia pernah murtad, kemudian masuk Islam lagi. 



 
Achmad Lutfi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 210 

Mensikapi banyaknya perdebatan dalam penetapan hal-hal yang pokok 

dalam agama, bahkan seringkali dibarengi dengan klaim-klaim takfir yang 

meresahkan, Khaled Abou El-Faḍl mengajukan empat asumsi dasar yang 

berfungsi sebagai landasan untuk membangun analisis hukum, dan seringkali 

berfungsi sebagai batas luar bagi penetapan hukum. Keempat asumsi dasar ini 

dipergunakan secara bersamaan, tidak terpisah-pisah demi memperoleh 

penetapan hukum yang komprehensif. Empat asumsi dasar tersebut adalah: 

pertama, asumsi berbasis nilai, yakni asumsi yang dibangun di atas nilai-nilai 

normatif yang dipandang penting atau mendasar oleh sebuah sistem hukum. 

Teori hukum Islam seringkali membedakan antara apa yang disebut sebagai 

ḍarūriyyāt (kemendesakan yang bersifat mendasar), hajiyyāt (kebutuhan 

mendasar) dan taḥsiniyyāt atau kamaliyyāt (kemewahan atau hiasan). Nilai-

nilai semacam itu merupakan hasil dari dinamika sosiologis dan tekstual. 

Kedua, asumsi metodologis. Asumsi ini terkait dengan sarana atau 

langkah yang diperlukan untuk mencapai tujuan normatif hukum. Asumsi 

metodologis dijadikan sebagai perangkat bantu yang mempermudah 

tercapainya tujuan hukum. Asumsi ini muncul dari pendekatan teoritis yang 

sistematis. Ketiga, asumsi berbasis akal, asumsi ini memperleh eksistensinya 

dari logika atau bukti hukum pada penetapan hukum yang bersifat substantif. 

Dan keempat, asumsi berbasis iman. Asumsi ini dibangun di atas pemahaman 

mendasar tentang karakteristik pesan Tuhan dan pesan-Nya. Asumsi berbasis 

iman seringkali dibangun di atas dasar keyakinan tentang karakter yang 

melekat pada Tuhan. Keyakinan-keyakinan teologis yang memiliki dampak 

yang bersifat langsung terhadap penetapan hukum. Keputusan moral yang 

didasari keimanan terhadap apa yang menjadi nilai menentukan dari sebuah 

agama.26 

 

Lima Syarat Keberwenangan 

Selain empat asumsi dasar, sebagaimana yang telah diuraikan di atas, 

untuk memperoleh hasil penafsiran yang komprehensif dan bebas dari 

kepentingan subjektif atau lainnya, maka sebagaimana yang dicanangkan oleh 

Khaled Abou El-Faḍl, kegiatan tersebut dilakukan dengan memenuhi lima 

syarat. Yaitu: pertama, Kejujuran (Honesty). Dalam arti tidak bersikap pura-

pura memahami apa yang sebenarnya tidak ia ketahui dan bersikap terus terang 

 
[Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Tahdhīb al-Tahdhīb (India: Majlis Dāʾirat al-Maʿārif al-Niẓāmiyyah, 

1325 H), 1:359.]. Sikap yang ditunjukkan oleh adalah al-Ashʿath tersebut, yakni murtad 

kemudian masuk Islam lagi merupakan sikap yang kurang patut dimiliki oleh seseorang yang 

bersifat ’ādil. Karena jika menilik pengertian adil dalam terminologi hadis dikatakan sebagai 

orang yang terhimpun di dalamnya sifat-sifat terpuji yakni, taqwa, menjauhi perbuatan dosa 

dan menjaga muru'ah. Bahkan Nūr al-Dīn ʿIṭr menggarisbawahi bahwa syarat-syarat adil 

adalah; Islam, baligh, berakal, taqwa dan menjaga muru'ah. Nūr al-Dīn ʿIṭr, Manhaj al-Naqd 

fī ʿUlūm al-Ḥadīth (Beirut: Dār al-Fikr, 1997), 121. 
26 Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 153-161. 



  
Menakar Syarat Mufasir al-Qur’an: Menolak Otoritarianisme Perspektif Khaled Abou El-Faḍl 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 211 

tentang sejauh mana ilmu dan kemampuannya dalam memahami sebuah atau 

serangkaian persoalan. Kedua, Kesungguhan (Diligence). Yakni mengerahkan 

segenap upaya rasional dalam menemukan dan memahami segala sesuatu yang 

berkaitan dengan sebuah atau serangkaian persoalan. Memaksimalkan upaya 

dalam menyelidiki, mengkaji dan meneliti. Ketiga, Kemenyeluruhan 

(Comprehensiveness). Penyelidikan dan penelitian yang komprehensif dengan 

mempertimbangkan segala sesuatu yang relevan. Membuat upaya terus 

menerus untuk menemukan segela sesuatu yang relevan dengan persoalan 

yang dikaji, dan tidak melepas tanggung jawab untuk menyelidiki dan 

menemukan alur pembuktian tertentu. Keempat, Rasionalitas 

(Reasonableness). Upaya penafsiran dan menganalisis sebuah atau 

serangkaian persoalan secara rasional. Dalam arti ketika memilih sebuah 

formula, kita harus mengenal komunitas interpretasi dan kuminitas makna 

yang akan kita hadapi, kita harus mempertimbangkan apakah formula tertentu 

bisa dipahami oleh komunitas tertentu. Kelima, Pengendalian Diri (Self-

restraint). Menunjukkan tingkat kerendahan hati dan pengendalian diri yang 

layak dalam menjelaskan sebuah formula.27 

SIMPULAN 

Proses penafsiran, dengan demikian, tidak pernah mungkin berhenti. 

Ketidakmungkinnnya terletak pada gerak dunia yang selalu berputar, yang 

menuntut tafsir yang senantiasa up to date. Dengan begitu, akan ada 

keoptimisan terhadap keberagaman makna, tetapi ada kepesimisan terhadap 

klaim-klaim yang menyatakan bahwa hanya “person” tertentu yang boleh 

melakukan tafsir, yang dibarengi dengan pernyataan bahwa hasil tafsirannya 

adalah produk terakhir dan menjadi tafsir yang “memenuhi Kehendak Tuhan”. 

Klaim tersebut yang menyebabkan teks menjadi tertutup, karena audiens teks 

tidak puas dengan hasil tafsir yang sudah ada tetapi tidak berkutik dengan 

klaim semacam itu yang sangat membelenggu. Kondisi yang seharusnya, teks 

berbicara dengan suara yang diperbaharui kepada  masing-masing generasi 

pembaca, karena maknanya tidak permanen dan berkembang secara aktif. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Amal, Taufiq Adnan, ed. Metode dan Alternatif Neo-Modernisme Islam 

Fazlur Rahman. Bandung: Mizan, 1987. 

Al-ʿAsqalānī, Aḥmad ibn ʿAlī ibn Ḥajar. Al-Iṣābah fī Tamyīz al-Ṣaḥābah. 

Beirut: Dār al-Fikr, 1978. 

———. Tahdhīb al-Tahdhīb. India: Majlis Dāʾirat al-Maʿārif al-Niẓāmiyyah, 

1325 H. 

Boullata, Issa J., ed. Literary Structures of Religious Meaning in the Qur’an. 

England: Curzon Press, 2000. 

 
27  Khaled M. Abou El-Faḍl, Atas Nama Tuhan, 54-56. 



 
Achmad Lutfi 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 212 

Al-Dhahabī, Muḥammad Ḥusayn. Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn. Cairo: 

Maktabah Wahbah, 1995. 

Dimyathī, Muḥammad ʿAfīfuddīn. Jamʿ al-ʿAbīr fī Kutub al-Tafsīr. Malang: 

Lisān ʿArabī, 2019. 

El Faḍl, Khaled M. Abou. Speaking God’s Name: Islamic Law, Authority, and 

Women. Oxford: Oneworld Publications, 2001. 

———. Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif. 

Terjemahan R. Cecep Lukman Yasin. Jakarta: PT Serambi Ilmu 

Semesta, 2003. 

Foucault, Michel. The Order of Things: An Archaeology of the Human 

Sciences. New York: Vintage Books, 1994. 

Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. New York: Seabury Press, 1975. 

Ichwan, Moch. Nur. “A New Horizon in Qur’anic Hermeneutics: Nasr Hamid 

Abu Zayd’s Contribution to Critical Qur’anic Scholarship.” Master’s 

thesis, Leiden University, 1999. 

ʿIṭr, Nūr al-Dīn. Manhaj al-Naqd fī ʿUlūm al-Ḥadīth. Beirut: Dār al-Fikr, 

1997. 

Magnis-Suseno, Franz. Filsafat sebagai Ilmu Kritis. Yogyakarta: Kanisius, 

1992. 

Okoli, Chitu, and Kira Schabram. “A Guide to Conducting a Systematic 

Literature Review of Information Systems Research.” (May 5, 2010). 

SSRN: https://ssrn.com/abstract=1954824. 

Paden, William E. Interpreting the Sacred: Ways of Viewing Religion. Boston: 

Beacon Press, 1999. 

Al-Qaṭṭān, Mannāʿ Khalīl. Mabāḥith fī ʿUlūm al-Qurʾān. n.p.: n.pub., n.d. 

Thomson, J. B. Critical Hermeneutics: A Study in the Thought of Paul Ricoeur 

and Jürgen Habermas. Cambridge: Cambridge University Press, 1983. 

Weinsheimer, Joel C. Gadamer’s Hermeneutics: A Reading of Truth and 

Method. New Haven and London: Yale University Press, 1985. 

Al-Zarkashī, Muḥammad ibn ʿAbd Allāh. Al-Burhān fī ʿUlūm al-Qurʾān. 

Beirut: Dār al-Fikr, 1978. 


