VOLUME 13, NOMOR 2, DESEMBER 2025: 213-234
ISSN 2303-0453 | E-ISSN 2442-987

‘7 JURNAL STUDI AL-QUR’AN DAN AL-HADIS http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index

ORTODOKSI PESANTREN DALAM TAFSIR AL-BAYAN
KARYA KH. SHODIQ HAMZAH SEMARANG

Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah
UIN K.H Abdurrahman Wahid Pekalongan
Email: zulaikhah.fitri.nn@uingusdur.ac.id

Abstract

Tafsir al-Bayan is a Qur’anic exegesis that emerged and was
written by a pesantren (Islamic boarding school) scholar, Shodiq
Hamzah. It is acknowledged that this work extensively refers to
Qur’anic commentaries authored by earlier scholars. At this
point, it is possible that he integrates, to some extent, the teachings
of classical scholars, which indirectly positions his work as a
Qur’anic exegesis with an orthodox paradigm. Orthodoxy itself
refers to the preservation of religious understanding inherited
from previous generations through interconnected scholarly
transmission. This research aims to uncover the pesantren
orthodoxy paradigm in Tafsir al-Bayan, as it was written by a
productive pesantren figure and has been followed by the local
community. The method employed is descriptive-analytical, using
a content analysis approach directed at Tafsir al-Bayan,
particularly focusing on its sources of reference and theological
thought. To identify orthodoxy, this study applies five concepts of
doctrinal orthodoxy proposed by John B. Henderson. The findings
of this research affirm that Shodiq Hamzah’s Tafsir al-Bayan
demonstrates an orthodox tendency due to its commitment to the
works of earlier scholars (al-kutub al-mu ‘tabarah) and the
opinions of the salaf as primary sources of reference. His
scholarly background and Sunni scholarly networks also
contribute to constructing this orthodox framework of thought.
Furthermore, the orthodoxy of Shodiq Hamzah's interpretation
reinforces pesantren traditions, particularly in matters of theology
(kalam) affiliated with Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah.
Nevertheless, his interpretation has not yet elaborated on
contemporary discourses, resulting in an impression of
conservatism and indicating the need for a more comprehensive
interpretation to address contemporary problems.


mailto:zulaikhah.fitri.nn@uingusdur.ac.id

Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah

Keywords: Exegesis, Pesantren, Orthodoxy, Al-Bayan, KH. Shodiq
Hamzah, Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah.

Abstrak

Tafsir al-Bayan adalah sebuah tafsir al-Qur’an yang ditulis oleh
tokoh pesantren, Shodig Hamzah. Karya ini diketahui banyak
merujuk pada tafsir al-Qur’an karya ulama terdahulu, sehingga
memungkinkan adanya integrasi ajaran dari generasi sebelumnya
yang menjadikannya sebagai tafsir yang berparadigma ortodoks.
Ortodoksi di sini merujuk pada upaya mempertahankan
pemahaman agama yang diturunkan secara berkesinambungan
melalui tradisi keilmuan yang saling terkait. Penelitian ini
bertujuan untuk menelusuri paradigma ortodoksi pesantren dalam
Tafsir al-Bayan, mengingat penulisnya adalah tokoh pesantren
yang produktif dan karyanya banyak diikuti masyarakat setempat.
Metode yang digunakan adalah deskriptif-analisis dengan
pendekatan content analysis, berfokus pada sumber rujukan dan
pemikiran teologis dalam tafsir tersebut. Untuk mengidentifikasi
ortodoksi, penelitian ini menggunakan lima konsep ortodoksi
menurut John B. Henderson. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
Tafsir al-Bayan memiliki kecenderungan ortodoks yang ditandai
dengan komitmen penulisnya pada karya ulama terdahulu (al-
kutub al-mu’tabarah) dan pendapat ulama salaf sebagai sumber
utama. Latar belakang keilmuan dan jaringan keulamaan Sunni
turut membentuk kerangka pemikiran ortodoks tersebut. Selain
itu, ortodoksi tafsir Shodig Hamzah memperkuat tradisi pesantren,
khususnya dalam ranah teologi atau kalam yang berafiliasi dengan
Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah. Meski demikian, tafsir ini belum
banyak  menanggapi  diskursus  kontemporer,  sehingga
menimbulkan kesan konservatif dan memerlukan interpretasi
lebih komprehensif untuk menjawab persoalan kekinian.

Kata Kunci: Tafsir, Pesantren, Ortodoksi, al-Bayan, KH. Shodiq

Hamzah, Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah.

PENDAHULUAN

Dalam tradisi pesantren Indonesia, ulama tidak sekadar menjadi
penafsir teks al-Qur’an, tetapi juga berperan sebagai figur sentral yang
membentuk norma keagamaan, otoritas moral, dan kerangka epistemologis
masyarakat.! Posisi ini menjadikan pemikiran ulama pesantren relevan tidak
hanya secara teologis, tetapi juga strategis dalam memengaruhi praktik sosial-

! Saifuddin Zuhri, Pesantren dan Pembentukan Pemikiran Keagamaan di Indonesia
(Yogyakarta: LkiS, 2009), 78-90.

AC Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodig Hamzah Semarang

keagamaan, interpretasi hukum, dan sikap kolektif umat terhadap isu
kontemporer.2 Dengan demikian, karya tafsir yang dihasilkan, seperti Tafsir
al-Bayan karya Shodiq Hamzah, harus dipahami bukan hanya sebagai
komentar tekstual, tetapi juga sebagai instrumen ideologi dan penguatan
ortodoksi keagamaan yang memediasi antara tradisi klasik dan dinamika
masyarakat modern.

Shodiq Hamzah secara konsisten mengadopsi teologi Ahl al-Sunnah
wa al-Jama ‘ah (Aswaja) yang menekankan kesetiaan terhadap tradisi ulama
klasik, serta penggunaan al-kutub al-mu ‘tabarah sebagai sumber rujukan
utama.® Dalam kerangka ini, tafsir al-Bayan berfungsi sebagai instrumen
konservasi ortodoksi, menegaskan kontinuitas tradisi, sekaligus membatasi
ruang bagi tafsir heterodoks atau inovatif. Namun, ketergantungan tafsir ini
pada tradisi klasik dan kerangka normatif Aswaja menimbulkan pertanyaan
kritis. Sejauh mana tafsir al-Bayan mampu merespons isu kontemporer-sosial,
etis, maupun ekologis-yang berkembang di luar koridor ortodoksi tradisional?
Apakah penekanan pada stabilitas ortodoksi justru membatasi relevansi tafsir
terhadap masyarakat modern yang plural dan kompleks? Pertanyaan ini
menjadi penting karena legitimasi ulama dan tafsir pesantren tidak hanya
bergantung pada otoritas tradisional, tetapi juga pada kapasitas adaptasi
terhadap dinamika sosial-keagamaan kontemporer.

Sejauh ini, penelitian mengenai Tafsir al-Bayan karya Shodig Hamzah
masih terbatas pada aspek sejarah penulisan, metode, dan corak tafsirnya,
sebagaimana ditunjukkan oleh studi Mohammad Nur Ichwan.* Hasil kajian
Ichwan menegaskan bahwa Tafsir al-Bayan memiliki karakteristik berbeda
dibandingkan tafsir sebelumnya, terutama dalam upayanya memudahkan
masyarakat memahami ayat-ayat al-Qur’an. Namun, studi tersebut belum
menyinggung secara spesifik dimensi ortodoksi pemikiran yang melekat dalam
tafsir Shodiq Hamzah.

Ketiadaan kajian yang mengkaji ortodoksi secara mendalam
menunjukkan adanya kesenjangan penelitian, sementara aspek metodologis
dan sejarah telah dibahas, pemahaman mengenai konsistensi teologis,
kesetiaan pada tradisi Aswaja, dan implikasi sosial dari ortodoksi tafsir Shodig
Hamzah belum tergarap. Maka diperlukan pendekatan analitis yang lebih kritis
dan komprehensif, baik dari segi konten tafsir maupun landasan teologisnya.®
Gap ini membuka ruang bagi kajian kritis yang tidak hanya memetakan tafsir

2 Akhmad Arif Junaidi, Penafsiran al-Qur’an Penghulu Kraton Surakarta: Interteks
dan Ortodoksi (Master’s thesis, Program Pascasarjana IAIN Walisongo Semarang, 2012), 196.

3 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ani al-Qur’an, juz 8, 15.

4 Mohammad Nur Ichwan, “Al-Bayan fi Ma‘rifat Ma‘an al-Qur’an Karya Shodiq
Hamzah Usman: Sejarah Penulisan, Karakteristik, Format Penulisan, Metode, dan Corak
Penafsiran,” Maghza: Jurnal llmu al-Qur’an dan Tafsir 9, no. 1 (Juni 2024): 120-141.

> Ali Harb, al-Nass wa al-Haqgigah: Naqd al-Nass (Beirut: al-Markaz al-‘Arabi,
1995), 25.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 215




Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah

sebagai teks, tetapi juga menilai posisi Shodig Hamzah sebagai penjaga
ortodoksi pesantren, sekaligus menilai relevansi pemikirannya dalam
menghadapi tantangan interpretasi al-Qur’an modern dan dinamika sosial-
keagamaan yang kompleks. Berdasarkan kerangka tersebut, tulisan ini
bertujuan untuk menjawab tiga pertanyaan utama: Di manakah letak ortodoksi
pemikiran Shodig Hamzah? Bagaimana konsep ortodoksi yang diterapkannya
dalam tafsir al-Bayan? Apa relevansi pemikiran ortodoksinya terhadap
tantangan interpretasi al-Qur’an dan dinamika sosial-keagamaan
kontemporer?

Analisis ini menggunakan lima indikator ortodoksi menurut John B.
Henderson: primacy, true transmission, unity, doctrine and tolerance, dan
moderation, sebagai alat untuk menilai konsistensi, legitimasi, dan batasan
pemikiran Shodig Hamzah dalam Tafsir al-Bayan. Menurut Henderson,
indikator-indikator tersebut dijelaskan sebagai berikut: Primacy (keaslian
ajaran): menekankan pemeliharaan kemurnian ajaran sejak awal, sehingga
seorang mufassir menjaga kesesuaian antara sumber rujukan, pemikiran
teologis, dan figih, serta terhindar dari penyimpangan. True transmission (jalur
transmisi yang sahih): menegaskan bahwa ajaran harus diteruskan ke generasi
berikutnya melalui rantai transmisi yang dapat dipertanggungjawabkan secara
ilmiah dan metodologis. Unity (kesatuan doktrin): menjamin konsistensi ajaran
dan mencegah fragmentasi dalam pemahaman, sehingga tafsir tetap utuh dan
tidak terpecah-pecah. Doktrin dan sikap toleran: mengatur batas toleransi
terhadap perbedaan pendapat, tidak sebagai alat penghakiman, tetapi sebagai
mekanisme mengurangi konflik internal dalam komunitas keagamaan.
Moderation (jalan tengah): menekankan posisi moderat antara ekstrem literal
dan ekstrem bebas, menjaga keseimbangan antara kepatuhan terhadap teks dan
relevansi konteks sosial.® Melalui kerangka tersebut, kajian ini bertujuan
memberikan perspektif kritis mengenai posisi ortodoksi pesantren, khususnya
dalam menghadapi kompleksitas interpretasi al-Qur’an di era modern.
Pendekatan ini sekaligus menyoroti ketegangan antara konservasi tradisi dan
kebutuhan adaptasi kontemporer, sehingga analisis tidak hanya menilai tafsir
sebagai teks normatif, tetapi juga sebagai instrumen sosial yang memediasi
antara kontinuitas tradisi dan dinamika masyarakat plural.

PEMBAHASAN
Biografi Shodig Hamzah dan Karyanya

Shodiq Hamzah, yang memiliki nama lengkap Shodiqg bin Hamzah bin
Utsman, lahir di Demak pada 1 Januari 1954. Pendidikan awalnya ditempuh di
bawah pengawasan langsung ayahnya, khususnya dalam pembelajaran al-

¢ John B. Henderson, The Construction of Orthodoxy and Heresy: Neo-Confucian,
Islamic, Jewish, and Early Christian Patterns (Albany: State University of New York Press,
1998), 85.

PACHN| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodig Hamzah Semarang

Qur’an dan dasar-dasar ilmu nahwu melalui kitab al-Jurumiyyah. Selanjutnya,
ia menempuh pendidikan di Pondok Pesantren Futuhiyyah, Suburan,
Mranggen, Demak, dengan bimbingan KH. Muslih Abdurrahman al-Maraqi,
seorang mursyid dalam tarekat Qadiriyah wa Nagsyabandiyah. la kemudian
melanjutkan studi pada jenjang madrasah aliyah di pesantren yang sama. Pada
masa itu, guru yang membimbingnya memberikan kepercayaan kepada Shodiq
Hamzah untuk mengajar kitab ‘Ugad al-Jumman dan Alfiyah Ibn Malik di
Madrasah Diniyah Futuhiyyah, hingga akhirnya ia menamatkan pendidikan
tingkat aliyah pada tahun 1976.7

Semangatnya dalam menuntut ilmu membawanya memperoleh
beasiswa dari pesantren untuk melanjutkan pendidikan tinggi di Universitas
Nahdlatul Ulama (UNU) Surakarta. Setelah menamatkan studi di Surakarta,
Shodig Hamzah melanjutkan pencarian ilmunya ke Tanah Suci, yakni Makkah
dan Madinah, pada periode 1981 hingga 1983. Selama berada di Makkah, ia
mengabdi di rumah Shaykh Damanhurt al-Makki dan belajar dari sejumlah
ulama ternama, seperti Shaykh Damanhtri al-Makki dalam bidang Tafsir
Jalalayn dan IImu Hikmah, Shaykh Dawid al-Makki dalam ‘Ulum al-Qur’an,
Shaykh Ibrahim al-Mujallad dalam Ilmu Fara’id, Shaykh Yasin al-Fadani
dalam llmu Sanad, Sayyid Muhammad ‘Alawt al-Maliki al-Hasani dalam kitab
Fath al-Wahhab, serta Shaykh Muhammad al-Saffar al-Thaqafi.?

Perjalanan studinya berlanjut ke Madinah, di mana ia menimba ilmu
dari ulama tarekat seperti Shaykh Muhammad Mahmiud al-Hajar, Shaykh
Ridwan al-Madani, dan Shaykh ‘Abd al-Muin al-Madani. Selain itu, ia juga
berguru kepada Sayyid al-Kaf, Shaykh ‘Abd al-Halif, Shaykh Basir Ahmad,
dan Shaykh Yisuf al-Qaradawi dalam berbagai disiplin ilmu, termasuk hadis
dan tafsir.® Pengalaman Shodiq Hamzah di Makkah dan Madinah pada tahun
1981-1983 kemungkinan menjadi titik awal perkenalannya dengan ulama-
ulama Hijaz yang berpengaruh dalam pembentukan pemikiran ortodoksnya.
Pada periode tersebut, kedua kota suci tersebut dikenal sebagai pusat ortodoksi
ajaran Islam, yang menekankan kesetiaan terhadap tradisi klasik dan transmisi
ilmu melalui sanad keilmuan yang sahih. Interaksi dengan para ulama di Hijaz
diyakini memberi pengaruh signifikan terhadap kerangka teologis dan
metodologis yang kemudian diterapkannya dalam Tafsir al-Bayan, terutama
dalam konsistensi terhadap prinsip-prinsip Ahl al-Sunnah wa al-Jama ah.

Setelah kepulangannya, Shodiq Hamzah tidak hanya aktif sebagai
pengasuh Pondok Pesantren Ash-Shodigiyah, tetapi juga dikenal sebagai
penulis yang produktif. la menulis berbagai karya keislaman, baik berupa kitab

" Gus Zamzami ‘Urif, putra kedua KH. Shodiq Hamzah, wawancara oleh penulis,
Pondok Pesantren Ash-Shodigiyah Kaligawe, Semarang, Jawa Tengah, 10 Januari 2025.

8 Gus Zamzami ‘Urif, putra kedua KH. Shodigq Hamzah, wawancara oleh penulis,
kediaman beliau, Kompleks Pondok Pesantren Ash-Shodigiyah Kaligawe, Semarang, Jawa
Tengah, 10 Januari 2025.

® Zamzami ‘Urif, Fada'il al-Suwar dalam Zubdat al-Bayan, 25-30.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 217




Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah

klasik maupun buku panduan. Di antara karya-karyanya terdapat Qalb al-
Qur’an, al-Qawa ‘id al-Thaniyah fi al-Masa il al-Nahwiyyah, Mutammimat al-
Sarfiyyah, Zilal al-Manazil, Dalil al-Istighathah, al-Yawagit al-Sunnah, serta
Zubdat al-Bayan dan Tafsir al-Bayan. Selain itu, ia juga menulis buku
mengenai shalawat, fikih empat mazhab, adab safar dan ziarah, manasik haji
dan umrah, serta biografi para ulama.*® Hal ini menunjukkan bahwa kontribusi
Shodig Hamzah tidak hanya terlihat dalam kegiatan dakwah, tetapi juga
melalui karya tulisnya.

Sketsa Latar Belakang Penyusunan dan Profil Tafsir al-Bayan

Tafsir al-Bayan memiliki judul lengkap al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ant
al-Qur’an. Penamaan ini mencerminkan praktik zafa ‘ul, yakni mengikuti pola
penamaan karya para ulama terdahulu. Istilah al-Bayan merujuk pada tradisi
penulisan tafsir yang telah mapan, seperti Fath al-Bayan karya Shaykh Abi al-
Tayyib Siddiq Hasan ibn ‘Alf al-Hasan al-Qanniji al-Bukhari dan Adwa’ al-
Bayan karya Shaykh Muhammad al-Amin ibn Muhammad al-Mukhtar al-
Shinqiti. Sementara itu, frasa fi Ma ‘rifat terinspirasi dari karya KH. Bisri
Mustofa, al-7briz fi Ma ‘rifat Qur’an al- ‘Aziz. Adapun frasa Ma ‘ani al-Qur an
mengacu pada karya para mufassir klasik dan kontemporer, seperti Shaykh al-
Imam Abu Ja'far al-Nuhasi dan Shaykh ‘Ali al-Sabini dalam Ma ‘ani al-
QOur’an al-Karim.!

Pemilihan judul tafsir tersebut menunjukkan upaya Shodiq Hamzah
dalam menjaga kesinambungan sanad keilmuan dengan para ulama
sebelumnya. Hal ini sekaligus menegaskan orientasi keilmuan tafsir al-Bayan
yang berpijak pada tradisi Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah. Dengan demikian,
penamaan tafsir ini dapat dipahami sebagai bagian dari komitmen Shodiq
Hamzah dalam membangun ortodoksi pemikiran keislaman yang berakar pada
tradisi pesantren, khususnya melalui penguatan relasi keilmuan antara guru
dan murid serta kesinambungan antara generasi pendahulu dan generasi
penerus.?

Penyusunan Tafsir al-Bayan dilatarbelakangi oleh permintaan dari
rekan-rekan penulis, sebagaimana dinyatakan dalam pengantar karya
tersebut.'® Berdasarkan dorongan tersebut, Shodiq Hamzah menyusun tafsir

10 Zamzami ‘Urif, Fada il al-Suwar dalam Zubdat al-Bayan, 25-30.

11 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ant al-Qur’an, Juz 1, viii.

12 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan
Visinya mengenai Masa Depan Indonesia, 125-127.

13 Berikut penulis kutipkan pemaparan dari Shodiq Hamzah terkait latar belakang
ditulisnya Tafsir Al-Bayan fi Ma’rifati Ma’ani al-Qur’an: “Sayektosipun poro sesepuh,
masayikh, ulama’, profesor, doktor, sampun kathah ingkang damel tafsir al-Qur’an ewo
semanten tiang awam tasih betahaken tafsir ingkang praktis, ingkang saget kawahos milai
saking tiang ingkang pendidikan SD/MI ngantos dumugi pendidikan S3, pramilo alfagir dipun
dorong rencang-rencang ingkang babar pisan mboten mengenal madrasah soho mboten

ACIN| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodig Hamzah Semarang

ini dengan menggunakan bahasa Jawa beraksara latin. Tujuan penyusunan ini
adalah untuk memfasilitasi pemahaman isi al-Qur’an oleh jamaah haji yang
dibimbingnya, masyarakat umum, serta komunitas pesantren. Pilihan bahasa
dan aksara tersebut sejalan dengan sejumlah temuan penelitian yang
menunjukkan bahwa karya keagamaan yang ditulis dalam bahasa Arab sering
kali dipengaruhi oleh bahasa lokal. Selain itu, tradisi penulisan naskah
keislaman dalam bahasa daerah seperti Melayu, Jawa, dan Sunda juga telah
berkembang secara signifikan.'*

Penggunaan bahasa Jawa dengan aksara latin dalam tafsir ini
menghadirkan kontribusi baru terhadap fenomena penafsiran al-Qur’an yang
lahir dari lingkungan pesantren. Pendekatan ini menunjukkan pergeseran dari
dominasi bahasa Arab atau aksara Arab-Jawa (pegon) yang umum dalam karya
ulama terdahulu menuju penggunaan aksara latin. Pergeseran tersebut
memungkinkan karya ini lebih mudah diakses dan dipahami oleh pembaca
tanpa latar pendidikan formal di madrasah atau pesantren. Dengan demikian,
tafsir ini memiliki relevansi sosial yang lebih luas dan mampu menjangkau
berbagai kelompok masyarakat.

Sistematika yang diterapkan mengikuti tartib mushafi, dari surat al-
Fatihah hingga al-Nas, mencakup seluruh 30 juz. Di Indonesia, tartib mushafi
menjadi metode yang banyak diminati, selain mawdii 7, sementara penggunaan
tartib nuzuli—mengikuti urutan turunnya ayat—terbilang jarang di kalangan
mufassir.t> Dalam mugaddimah tafsir al-Bayan, dijelaskan secara rinci sumber
rujukan, metode penafsiran yang diterapkan, serta pedoman penulisan yang
menjadi acuan penyusunan tafsir.’® Sistematika ini menunjukkan bahwa
Shodig Hamzah tidak hanya berfokus pada penyampaian isi al-Qur’an, tetapi
juga memperhatikan kemudahan akses dan pemahaman bagi pembaca.

Asbab al-nuziil juga sering kali menjadi elemen penting dalam
penafsiran Shodiq Hamzah terhadap ayat-ayat al-Qur’an, meskipun tidak
semua ayat mencantumkan informasi ini. Biasanya, penjelasan mengenai

mengenal pondok pesantren supados alfagir damel tafsir ingkang kawahos masyarakat awam,
saget memahami kanthi perkalimah utawi perkata saestu pamundutipun poro konco-konco
khususipun jama’ah haji ingkang tergabung wonten ing bimbingan Asshodigiyah”, Shodiq
Hamzah Usman, Al-Bayan fi Ma rifat Ma ‘ani al-Qur’an, vol. 1 (Yogyakarta: Asnalitera,
2020), viii.

14 Azyumardi Azra, “Naskah Terjemahan Antar Baris: Kontribusi Kreatif Dunia
Islam Melayu-Indonesia,” in Sadur: Sejarah Terjemahan di Indonesia dan Malaysia (Jakarta:
Kepustakaan Populer Gramedia, 2009), 435-439.

15 Sebagaimana dinyatakan Aksin Wijaya, terlepas dari pro kontra terhadap tafsir
nuzuli, beberapa pemikir Muslim melangkah lebih jauh dengan menulis tafsir berdasarkan al-
Qur’an nuzuli, seperti Sayyid Qutb, ‘A’ishah ‘Abd al-Rahman, Muhammad ‘Izzat Darwazah,
‘Abd al-Qadir Malahishi, As‘ad Ahmad ‘Ali, ‘Abd al-Rahman Hasan Hanbakah, Muhammad
‘Abid al-JabirT, Ibn Qarnas, dan Quraish Shihab. Lihat, Aksin Wijaya, Sejarah Kenabian
dalam Perspektif Tafsir Nuzulu Izzat Darwazah (Bandung, Mizan, 2016), 24-25.

16 Shodig Hamzah Usman, Al-Bayan fi Ma rifat Ma ‘ani al-Qur’an, vol. 1
(‘Yogyakarta: Asnalitera, 2020), viii.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 AL




Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah

asbab al-nuzal disajikan setelah uraian makna perkalimat dari ayat yang
bersangkutan. Tahap terakhir dalam proses penafsiran ini adalah pemahaman
keseluruhan terhadap teks ayat al-Qur’an. Shodiq Hamzah kerap
mengelompokkan beberapa ayat berdasarkan tema tertentu dan memberikan
penjelasan terintegrasi terhadap kelompok ayat tersebut. Sebagian ayat,
bagaimanapun, hanya ditafsirkan melalui pemaknaan perkalimat dan asbab al-
nuziil, tanpa disertai pemahaman yang lebih mendalam.’

Dalam konteks penafsiran kontemporer yang cenderung mengabaikan
asbab al-nuzil, Shodig Hamzah tetap menekankan pentingnya aspek ini.
Pendekatan ini menjadi landasan dalam paradigma ortodoksnya, karena asbab
al-nuziil dianggap sebagai instrumen penting untuk menafsirkan teks al-
Qur’an, sebagaimana digagas oleh para ulama klasik. Dengan demikian,
penggunaan asbab al-nuztl dalam tafsir al-Bayan menegaskan sikap ortodoks
Shodig Hamzah, karena ia tetap menghormati konsensus para ulama dan
mufassir terkait aspek tersebut.

Ortodoksi Tafsir al-Bayan Karya Shodig Hamzah
Konsep ortodoksi berasal dari bahasa Yunani yang merujuk pada
seperangkat ajaran atau keyakinan yang dipandang benar dan sesuai dengan
standar resmi dalam suatu tradisi keagamaan. Ortodoksi berfungsi sebagai
instrumen untuk menjaga kemurnian doktrin serta kesinambungan keyakinan
yang dianggap autentik dan sah menurut otoritas keagamaan tertentu.
Sebaliknya, pandangan yang dinilai tidak sejalan dengan kerangka tersebut
dikenal sebagai heterodoksi, yaitu pemahaman yang menyimpang dari
pandangan dominan dan sering kali diposisikan sebagai tidak sah atau bahkan
sesat dalam wacana keagamaan.'®
Dalam kerangka ini, Shodig Hamzah sebagai mufassir yang berakar
kuat pada tradisi pesantren menunjukkan kecenderungan mempertahankan
paradigma ortodoksi dalam Tafsir al-Bayan. Upaya tersebut tampak pada dua
ranah utama. Pertama, pada aspek hasil penafsiran yang dihasilkannya,
khususnya dalam isu-isu teologis (kalam), yang selaras dengan pandangan
mainstream. Kedua, pada penggunaan sumber rujukan, yang merefleksikan

17 Shodiq Hamzah Usman, Al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ani al-Qur’an, Juz 1, viii.

18 Dalam Islam sendiri, kata ortodoksi sebenarnya tidak memiliki padanan kata yang
senada dalam bahasa Arab Sebagai sebuah konsep, ortodoksi dapat ditemukan dalam tradisi
Islam. Hal ini tampak dalam, misalnya, adanya konsep mu ‘tabar dan gair mu ‘tabar yang
seringkali dijumpai dalam tradisi Islam. Konsep-konsep tersebut memunculkan adanya
pengelompokan mengenai mazhab-mazhab yang sah untuk diikuti (al-madhahib al-
mu ‘tabarah), kitab-kitab yang sah untuk dibaca (al-kutub al-mu ‘tabarah), tarekat-tarekat yang
sah untuk diamalkan (al-tarigat al-mu ‘tabarah). Hal ini memberikan kesan bahwa konsep
ortodoksi juga ditemukan dalam tradisi Islam. Lihat, Akhmad Arif Junaidi, Penafsiran al-
Qur'an Penghulu Kraton Surakarta: Interteks dan Ortodoksi (Semarang: Program
Pascasarjana IAIN Walisongo Semarang, 2012), 196.

7O Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodig Hamzah Semarang

keterikatan pada tradisi keilmuan Islam klasik yang telah memperoleh
legitimasi otoritatif.

Produk Penafsiran/Pemikiran Teologi

Berdasarkan hasil analisis penulis, ditemukan sejumlah aspek yang
berkaitan dengan karakteristik penafsiran serta konstruksi pemikiran teologis
Shodig Hamzah dalam Tafsir al-Bayan. Pemikiran teologis tersebut tidak
disajikan secara terpisah sebagai pembahasan khusus, melainkan terintegrasi
dalam berbagai uraian tafsir yang dikemukakannya. Namun demikian,
kecenderungan teologis tersebut dapat diidentifikasi secara lebih jelas pada
penafsiran ayat-ayat tertentu yang secara tradisional kerap dijadikan sebagai
rujukan dalam perdebatan teologis Islam. Dalam konteks ini, QS. al-An‘am
[6]: 125-128 merupakan salah satu ayat yang merefleksikan corak pemikiran
teologis Shodiq Hamzah sebagaimana tertuang dalam Tafsir al-Bayan.

Pemahaman Ayat: 125-128

“Ayat ono ing nduwur nuduhake ingatase penetapane irodahe Gusti Allah
ing ndalem olehe nuduhake menungso lan ing ndalem olehe paring taufig,
pitulungan, ngelakoni iman, ngelakoni barang kang bener lan ngelakoni
barang kebagusan. Lan Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah sepakat maring iki
ayat, yen hidayah dan kesasar iku kabeh sangking Gusti Allah.*®
Terjemahnya:

“ayat di atas menunjukkan pada ketetapan sifat iradah Allah swt dalam
pemberian petunjuk terhadap manusia dan pemberian taufiq,
pertolongan, iman, menjalankan perbuatan yang baik dan benar. Dan Ahl
al-Sunnah wa al-Jama ‘ah bersepakat terhadap ayat ini, bahwa hidayah
dan dholalah merupakan suatu hal yang berasal dari Allah swt.

Penafsiran Sodig Hamzah di atas menunjukkan kecenderungan kuat
mengikuti teologi mainstream yang menekankan bahwa Allah memiliki sifat-
sifat wajib, termasuk iradah. Sifat-sifat ini dibagi menjadi empat kategori-
nafsiyah, salbiyah, ma’ani, dan maknawiyah-dengan iradah masuk dalam
kategori ma’ani bersama al-qudrah, al- ilm, al-hayah, al-sam , al-basar, dan
kalam.?® Menurut Shodiq Hamzah, melalui iradah-Nya, Allah memiliki
wewenang mutlak untuk memberikan petunjuk, pertolongan, taufig, iman, dan
hidayah. Namun, klaim bahwa hidayah maupun kesesatan sepenuhnya berasal

19 Shodiqg Hamzah Usman, al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ant al-Qur’an, juz 8, 15.

20 (1) Nafsiyah diwakili oleh sifat wujiid; (2) Salbiyah meliputi sifat gidam (terdahulu,
tidak berawal), baqa’ (tidak berakhir), mukhalafah li al-hawadith (berbeda dengan segala
makhluk), giyamuhu bi nafsih (berdiri dengan sendirinya), dan wahdaniyyah (esa); (3) Sifat
ma‘ani (wujidiyyah, positif) adalah tujuh sifat yang menyertai Dzat dan memiliki keberadaan
tersendiri, yaitu qudrat (kuasa), iradat (berkehendak), ‘ilm (mengetahui), hayat (hidup), sam'
(mendengar), basar (melihat), dan kalam (berfirman); (4) Sifat maknawiyyah adalah tujuh sifat
berupa pengertian yang berkaitan dengan adanya sifat-sifat ma‘ani, yakni qadiran, muridan,
‘aliman, hayyan, sami‘an, basiran, dan mutakalliman. Simuh, Pergolakan Pemikiran dalam
Islam (Yogyakarta: Diva Press, 2019), 76.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 221




Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah

dari Allah menimbulkan pertanyaan serius tentang ruang bagi kehendak dan
tanggung jawab manusia. Apakah penafsiran ini menegaskan determinisme
ilahi secara penuh, ataukah masih memungkinkan adanya kebebasan moral?
Dengan merujuk pada Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah, Shodig Hamzah
menegaskan posisi tradisional pesantren, tetapi pendekatan kritis menunjukkan
bahwa penekanan ekstrem pada sifat iradah dapat memunculkan dilema etis
dan filosofis yang masih menjadi perdebatan dalam teologi Islam klasik.

Dalam ranah sifat ma’ani sendiri terdapat dua aliran teologi berbeda.
Mayoritas ulama salaf, khususnya Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah, menerima
sifat ma’ani bagi Allah swt, pandangan yang dominan di pesantren. Sebaliknya,
Mu’tazilah menolaknya karena dianggap berpotensi memisahkan sifat dari
Dzat Allah.?* Posisi teologis Shodiq Hamzah konsisten dengan Ahl al-Sunnah
wa al-Jama ‘ah, terikat pada warisan ulama Sunni terdahulu, dan tercermin
dalam tafsirnya. Praktik ini menegaskan tradisi menyampaikan ajaran untuk
menjaga kesinambungan sanad dan keaslian ajaran.

Semangat Shodiq Hamzah dalam mempertahankan ajaran pendahulu
tampak jelas saat menafsirkan QS. al-A’raf [7]:178-179 tentang perbuatan
manusia (af“al al-ibad). Tafsirnya tidak sekadar menjelaskan makna ayat,
tetapi juga menegaskan prinsip teologis: manusia bertanggung jawab atas
amalnya, sementara sifat-sifat dan kehendak Allah tetap gadim dan tidak
tercampur dengan perbuatan makhluk. Dengan demikian, Shodig Hamzah
menegaskan konsistensi antara wahyu dan ajaran ulama salaf, sekaligus
menunjukkan keteguhan logika teologisnya dalam menolak penyimpangan
seperti yang dilakukan oleh golongan yang menafsirkan sifat Allah secara
sempit atau literalistis.

“Tentang ayat kang ono ning nduwur nerangake mengenai hidayah dan
dholalah. Hidayah lan dholalah menurut pandangan Ahl al-Sunnah wa
al-Jama ‘ah iku minallah (sangking Gusti Allah), mulo endi-endi wong
sing oleh pituduhe Gusti Allah mongko ora ono sing biso nyasarake, lan
endi-endi wong sing disasarake Gusti Allah, ora ono wong sing biso
nuduhake. Menurut kaum Mu 'tazilah yoiku yen hidayah lan dholalah iku
songko penggaweane awak dewe, menungso diperintah milih secara
muthlak, tanpo ono bates. Elek yo awak’e dewe, apik yo awak’e dewe.??

Terjemahnya:

“Ayat di atas menjelaskan tentang hidayah (petunjuk) dan dholalah
(kesesatan). Menurut Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah, hidayah dan
dholalah merupakan murni dari Allah swt. Barang siapa mendapatkan
petunjukNya, maka tidak ada seorangpun yang dapat menyesatkan. Dan
sesiapapun yang disesatkan olehNya, maka tidak ada siapapun yang
dapat meluruskannya. Sedangkan menurut kaum Mu tazilah, bahwa

2l Muhammad ‘Abd al-Karim al-Shahrastani, al-Milal wa al-Niha! (Beirut: Dar al-
Fikr, 1997), 74.
22 Shodiq Hamzah Usman, Al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ani al-Qur’an, vol. 9, 68-70..

7228\ Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodig Hamzah Semarang

hidayah dan dholalah merupakan murni perbuatan manusia sendiri.
Manusia diperintahkan untuk memilih secara muthlak, tanpa ada

batasnya dalam hal baik maupun buruk. ”

Menurut Shodiq Hamzah, semua perbuatan manusia-baik yang
mengarah pada kebaikan (hidayah) maupun kesesatan (dalalah)-sepenuhnya
berasal dari Allah Set. Pandangan ini bertentangan dengan Mu’tazilah, yang
menekankan kebebasan mutlak manusia dalam berkehendak, baik lahir
maupun batin.?® Penegasan ini kembali diperkuat oleh Shodiq Hamzah melalui
QS. al-A’raf [7]:189-193, yang menyatakan dalam bahasa Jawa: “kabeh
penggaweane kawulo iku songko Allah, ora songko pribadine dewe-dewe.”?*
Artinya, Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah menekankan bahwa seluruh perbuatan
manusia adalah ciptaan Allah SWT, bukan hasil kehendak manusia sendiri,
menegaskan peran mutlak Allah dalam segala tindakan makhluk-Nya sekaligus
membedakan teologi ini secara tegas dari Mu’tazilah.

Afiliasi Shodig Hamzah dengan Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah
(Aswaja) sangat eksplisit, sekaligus secara tegas menolak paham Mu’tazilah.
Secara lahiriah, manusia tampak memiliki kebebasan memilih, tetapi pada
hakikatnya setiap perbuatan digerakkan oleh Allah. Pendekatan Mu’tazilah,
yang menegaskan manusia sebagai pencipta amalnya sendiri dan Allah tidak
menciptakan perbuatan hamba-Nya, menunjukkan kontradiksi logis: jika
manusia sepenuhnya bebas, maka Tuhan seolah tidak berkuasa atas ciptaan-
Nya.?® Tafsir al-Bayan karya Shodiq Hamzah menutup celah logis ini dengan
menegaskan bahwa semua perbuatan—baik maupun buruk—adalah ciptaan
Allah, sehingga pemikiran teologinya bisa dikatakan ortodoks, konsisten, dan
kritis dalam menolak tafsiran teologi alternatif yang lemah secara rasional.

Meski demikian, konsep teologi mainstream bersifat relatif, bergantung
pada evolusi ajaran resmi Islam sepanjang sejarah. Penilaian tentang apakah
suatu pemikiran dianggap ortodoks atau heterodoks sangat dipengaruhi oleh
interpretasi aktor-aktor berotoritas, baik ulama maupun penguasa politik seperti
raja atau sultan.?® Karena pemahaman Islam terus berkembang, pandangan
yang awalnya dituding sebagai heterodoks bisa saja diterima kemudian sebagai
ortodoks, dan sebaliknya, menunjukkan bahwa batasan antara ortodoksi dan
heterodoksi tidak pernah statis, melainkan dipengaruhi konteks historis dan
kekuasaan.

23 Bandingkan Simuh, Pergolakan Pemikiran dalam Islam, 79-82.

24 Shodiq Hamzah Usman, Al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ani al-Qur’an, Juz 9, 79.

25 Simuh, Pergolakan Pemikiran dalam Islam, 79-82.

% Dadang Darmawan, “Ortodoksi dan Heterodoksi Tafsir,” Refleksi 13, no. 2 (April
2012): 80-85.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 223




Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah

Sumber Penafsiran/Rujukan

Shodig Hamzah dalam tafsir al-Bayan secara terang-terangan
menegaskan ortodoksi dengan hanya merujuk pada turats keislaman dari ulama
klasik hingga kontemporer yang berafiliasi dengan Ahl al-Sunnah wa al-
Jama ‘ah.?” Pilihan ini bukan sekadar menghormati tradisi, tetapi juga secara
tegas menolak tafsir yang menyimpang dari garis Aswaja, seolah menandaskan
bahwa tafsir lain dianggap cacat secara teologis. Dari 30 karya yang dijadikan
rujukan, mayoritas berasal dari tokoh yang dalam konteks Indonesia diwakili
oleh Nahdlatul Ulama (NU), memperlihatkan strategi selektif Shodiq Hamzah:
menjaga kemurnian interpretasi al-Qur’an, menegaskan dominasi ortodoksi,
dan menyingkirkan pengaruh heterodoks yang berpotensi mengaburkan ajaran
Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah.?®

Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah sendiri merupakan manhaj mayoritas
umat Islam, khususnya di pesantren Indonesia.?® Karena rujukan Shodiq
Hamzah berasal dari tokoh-tokoh yang setia pada teologi Aswaja, tafsir al-
Bayan secara alami menjadi proyeksi dari paham tersebut, seolah ia secara
sadar “mengawal” garis ortodoksi. Melalui Nahdlatul Ulama (NU), Aswaja
tampil tidak hanya sebagai aliran teologi mapan dan konsisten, tetapi juga
sebagai penegas antitesis terhadap Mu’tazilah yang heterodoks. Dengan
demikian, tafsir Shodiq Hamzah bukan sekadar interpretasi teks, melainkan
juga pernyataan teologis yang mempertahankan dominasi ortodoksi Aswaja
sambil menyingkirkan pengaruh aliran yang menyimpang.

Komitmen Shodiq Hamzah terhadap ortodoksi tidak hanya terlihat dari
rujukannya melainkan terlihat pula pada asbab al-nuzil, tetapi juga dari
caranya menghadapi celah literatur. Bahkan ketika beberapa ayat, seperti QS.
al-Bagarah [2]: 94, asbab al-nuzil-nya tidak dibahas dalam karya-karya khusus
asbab al-nuzil, ia tetap menafsirkan secara konsisten dengan prinsip Aswaja,
seolah bertindak sebagai “penjaga kebenaran” yang menegakkan ortodoksi.*
Tafsir al-Bayan bukan sekadar reproduksi teks ulama terdahulu, tetapi
instrumen aktif untuk melindungi ajaran ortodoks dari pengaruh heterodoks

21 Setidaknya terdapat sekitar tiga puluh kitab tafsir yang dijadikan rujukan oleh
Shodiq Hamzah. Di antaranya ialah Tafsir al-Munir karya Wahbah al-Zuhaylt; Tafsir al-lbriz
fi Ma'rifat al-Qur’an al-*Aziz karya Bisri Musthofa (Rembang); Tafsir al-Iklil fT Ma‘anT al-
Tanzil karya Misbah Musthofa; serta Tafstr al-Jalalayn karya Jalal al-Din al-Mahallt dan Jalal
al-Din al-Suytiti, dan lain-lain. Lihat, Shodiqg Hamzah Usman, Al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ant al-
Qur’an, Juz 1, him. xi-xiii.

28 Shodiq Hamzah Usman, Al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ani al-Qur’an, Juz 1, hlm. xi-
xiii. Bandingkan, Najih Maemon, Ahlussunnah wal Jama’ah: Aqidah, Syari’at, Amaliyah,
disampaikan dalam acara Halagah dan Lokakarya Kiai Muda Ansor “Memahami Aswaja An-
Nahdliyah”, Krapyak, Yogyakarta, 2011, hlm. 10.

2 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan
Visinya mengenai Masa Depan Indonesia, 122-125.

%0 Shodig Hamzah Usman, Al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ani al-Qur’an, Juz 1, him. 72-
73.

723 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodig Hamzah Semarang

dan interpretasi menyimpang. Dalam tafsirnya, Shodiq Hamzah menegaskan
dominasi Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah, menjaga keselarasan antara teks al-
Qur’an dan teologi Aswaja, dan menunjukkan bahwa ortodoksi bukan sekadar
tradisi, melainkan prinsip yang dijaga dengan ketegasan intelektual, bahkan
saat literatur tradisional tidak memadai.

Perujukan Shodiq Hamzah terhadap asbab al-nuzil bukan sekadar
formalitas, melainkan representasi afiliasinya pada metode penafsiran ulama
terdahulu.3* Asbab al-nuziil menjadi perangkat penting untuk menangkap
maksud ayat al-Qur’an secara mendalam, meskipun tidak semua ayat memiliki
latar belakang penurunan yang jelas. Pendekatan ini mencerminkan kehati-
hatiannya dalam menafsirkan teks suci, sekaligus menjaga ortodoksi tafsir al-
Bayan. Terlepas dari perbedaan pendapat ulama tentang al-ibrah bi khusis al-
sabab atau bi ‘umum al-lafadz, konsistensi Shodiq Hamzah dalam merujuk
asbab al-nuzil menunjukkan tekadnya untuk menggabungkan konteks historis
dan relevansi masa kini. Mengabaikan salah satunya, menurutnya, berisiko
menimbulkan tafsir tunggal yang sempit dan kontradiktif.3? Dengan demikian,
tafsir al-Bayan menegaskan bahwa menjaga garis ortodoksi berarti
menghormati sejarah teks sekaligus memastikan pemahaman al-Qur’an tetap
relevan dan konsisten dengan prinsip teologis Aswaja, seakan Shodiq Hamzah
bertindak sebagai “penjaga kebenaran” yang melawan tafsir menyimpang atau
heterodoks.

Analisis Ortodoksi Tafsir Al-Bayan Perspektif John B. Henderson

Analisis ortodoksi tafsir al-Bayan karya Shodiq Hamzah dapat
dilakukan dengan merujuk pada lima konsep yang dikemukakan John B.
Henderson: (1) Primacy, yaitu keaslian ajaran, dogma, atau paham yang telah
diakui sebagai kebenaran sejak fase awal Islam; (2) True Transmission, yaitu
jalur transmisi yang sahih dan dapat dipercaya; (3) Unity, yakni kesatuan
gagasan yang terbentuk secara utuh dan konsisten; (4) doktrin dan sikap toleran
terhadap perbedaan; dan (5) sikap moderat, yang menyeimbangkan antara dua
sisi ekstremisme.3

1. Primacy (Keaslian Ajaran)

Afiliasi Shodiq Hamzah terhadap teologi Ahl al-Sunnah wa al-
Jama ‘ah, yang tercermin kuat dalam tafsir al-Bayan, adalah bukti nyata
konsistensinya menjaga keaslian ajaran (primacy). Sebagai tokoh pesantren, ia

S1Jalal al-Din al-Suyiiti, al-ftgan fi ‘Uliim al-Qur an (Beirut: Dar al-Fikr, n.d.), 120—
126. Bandingkan, H. Heriyanto, “Asbab al-Nuziil dalam Wacana Teologi Ash ‘ariyyah: Relasi
Pemikiran al-Ghazali dan Konsep Asbab al-Nuzal,” Suhif 10, no. 1 (June 2017): 104.

32 Nasr Hamid Abt Zayd, Mafhiam al-Nass: Dirasah fi ‘Ulim al-Qur’an (Beirut: al-
Markaz al-Thaqaff al-Arabi, 2014), 99.

33 John B. Henderson, The Construction of Orthodoxy and Heresy: Neo-Confucian,
Islamic, Jewish, and Early Christian Patterns, 85-112.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 225




Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah

tidak sekadar menafsirkan teks al-Qur’an, tetapi secara aktif mewariskan
paham teologi yang diperoleh dari ulama terdahulu, berperan sebagai “penjaga
kebenaran” yang mempertahankan garis ortodoksi. Dalam tradisi pesantren
Indonesia, para kyai dibesarkan untuk teguh memegang paham Islam
tradisional yang berlandaskan al-Qur’an dan hadis, menekankan
keberlanjutan, kesatuan umat, dan integritas ajaran.®* Tafsir al-Bayan, dengan
demikian, berfungsi bukan hanya sebagai komentar teks, tetapi sebagai
benteng intelektual yang menolak tafsir menyimpang, menegaskan supremasi
prinsip Aswaja, dan menjaga ajaran Islam dari segala pengaruh heterodoks
atau interpretasi kontradiktif.

Di sinilah terlihat upaya tegas untuk memelihara tradisi Islam yang
selaras dengan ajaran Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah, menjaga kesatuan umat
dan kesinambungan ortodoksi.®* Shodiq Hamzah, melalui tafsir al-Bayan,
menegaskan konsistensi ini, tidak hanya menyampaikan teks, tetapi juga
menegakkan prinsip teologis Aswaja, menolak penyimpangan, dan
memastikan bahwa setiap interpretasi tetap berada dalam koridor ortodoksi,
sekaligus membedakan secara jelas antara tradisi sahih dan klaim heterodoks.

Meskipun Shodiq Hamzah berupaya mempertahankan keaslian ajaran
Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah, pendekatannya yang kaku berpotensi
menciptakan stagnasi dan konservatisme dalam penafsiran al-Qur’an. Tafsir,
yang sejatinya lahir dari interaksi dengan konteks sosial dan wacana yang
dinamis, tidak boleh berhenti pada apa yang diwariskan ulama terdahulu
semata. Menekankan warisan ortodoks tanpa ruang inovasi dapat membuat
pemahaman agama menjadi statis, kering, dan terlepas dari realitas umat.
Tafsir yang hidup harus mampu menjembatani kesetiaan terhadap ortodoksi
dengan kebutuhan zaman—menjadi produktif, dinamis, dan relevan—agar al-
Qur’an tidak hanya dipandang sebagai teks yang dihafal dan dikutip, tetapi
sebagai sumber hukum, etika, dan panduan spiritual yang terus menanggapi
tantangan kontemporer.®® Dengan kata lain, ortodoksi yang terlalu kaku bisa
berubah menjadi jerat, sementara tafsir yang adaptif menjadi jembatan antara
prinsip tradisi dan kehidupan modern.

2. True Transmission (Jalur Transmisi yang Sah)

Rujukan-rujukan dalam tafsir al-Bayan karya Shodig Hamzah yang
bersumber dari kitab-kitab mu tabar di pesantren menegaskan keberlanjutan
intellectual chains—rantai intelektual yang tak terputus—antara ulama satu

3 gyarif Hidayatullah, Islam Isme-Isme: Aliran dan Paham Islam di Indonesia
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), 49-50.

3 Syarif Hidayatullah, Islam Isme-Isme: Aliran dan Paham Islam di Indonesia, 49-
50.

3 “AlT Harb, al-Nass wa al-Hagigah: Nagd al-Nass (Beirut: al-Markaz al-Thaqafi al-
‘Arabi, 1995), 20-21.

7| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodig Hamzah Semarang

dengan ulama lainnya, baik lintas generasi maupun dalam satu kurun waktu.
Dalam tradisi pesantren, rantai transmisi (sanad) bukan sekadar formalitas; ia
menjadi mekanisme Kritis untuk menegaskan siapa yang sahih dan siapa yang
diragukan. Ulama tertentu dianggap merepresentasikan ortodoksi dan keaslian
ajaran, sementara ulama lain yang di luar standar ini dianggap heterodoks,
bahkan bisa dicap batal.®” Tafsir al-Bayan, dengan konsistensi rujukannya pada
rantai yang sah, menegaskan bahwa ortodoksi bukan sekadar soal teks,
melainkan soal legitimasi intelektual yang dijaga dengan ketat. Shodiq
Hamzah, melalui tafsirnya, tampil sebagai penjaga kebenaran, memastikan
bahwa garis teologi Aswaja tetap dominan, membentengi tradisi pesantren, dan
menandai dengan jelas batas antara yang sah dan yang menyimpang, sekaligus
menolak seluruh klaim heterodoks yang berpotensi merusak kesinambungan
ajaran.

Tafsir al-Bayan karya Shodiqg Hamzah, meski kokoh dalam paradigma
true transmission dan setia merujuk pada Kkitab-kitab tafsir mu’tabar,
menyingkap paradoks tersendiri. Konsistensi ini menjadikannya penjaga
ortodoksi, namun sekaligus menempatkannya di persimpangan antara
kesetiaan pada tradisi dan kebutuhan realitas sosial yang berubah. Karya-karya
ulama yang dirujuk lahir dalam konteks zamannya sendiri; apa yang relevan di
masa lalu tidak otomatis relevan bagi tantangan kontemporer. Akibatnya, tafsir
Shodiq Hamzah cenderung meneguhkan tradisi pesantren secara tekstual dan
teologis, tetapi jarang menyentuh problematika sosial nyata yang menjadi arena
dakwah.®® Kekuatan ortodoksi ini berubah menjadi benteng yang menahan
tafsir dari dinamika zaman, menjadikannya stagnan dan konservatif. Di sinilah
dilema besar seorang mufassir tradisional muncul: bagaimana menegakkan
garis teologi Aswaja tanpa kehilangan kehidupan, produktivitas, dan relevansi
tafsir bagi umat yang terus bergerak dalam kompleksitas sosial modern.

3. Unity (Kesatuan)

Pemikiran teologi Shodiq Hamzah merupakan manifestasi kesetiaan
penuh terhadap Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah, yang terlihat jelas pada
penafsirannya terhadap ayat-ayat yang menjadi landasan teologis, seperti QS.
al-An’am [6]: 125-127 mengenai sifat-sifat ma’ani Allah Swt. Loyalitasnya
terhadap teologi Aswaja tidak sekadar retorika, tetapi terejawantah nyata dalam
pembahasan shafa ‘at, perbuatan manusia (af’al al- ‘ibad), serta sifat-sifat wajib
bagi Allah.*® Melalui tafsir ini, Shodiq Hamzah tampil sebagai penjaga
ortodoksi, menegaskan konsistensi dan keberlanjutan tradisi teologis pesantren,
sekaligus membentengi ajaran dari klaim heterodoks yang berpotensi

37 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan
Visinya mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2015), 122-125.

3 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ant al-Qur’an, Juz 9, 90.

% Penjelasan tentang syafa‘at dapat dilihat dalam tafsir al-Bayan, jilid 9. Shodiq
Hamzah Usman, al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ani al-Qur an, vol. 9, 90.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 227




Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah

menyimpang dari garis Aswaja. Tafsirnya bukan hanya komentar teks, tetapi
pernyataan teologis yang mempertahankan integritas dan kesatuan umat dalam
kerangka ortodoksi.

Tafsir al-Bayan karya Shodig Hamzah menonjolkan kesatuan gagasan
(unity) yang tak tergoyahkan, dengan fondasi teologi Aswaja yang dijaga ketat
dan rujukan yang konsisten pada ulama terdahulu. Di satu sisi, ini adalah
kekuatan, menunjukkan kesetiaan terhadap tradisi dan ortodoksi yang kokoh,
menegaskan batas teologis terhadap aliran heterodoks seperti Mu’tazilah.*
Namun, di sisi lain, kekokohan ini justru menjadi jebakan. Keteguhan dalam
mempertahankan kesatuan gagasan membatasi tafsir untuk menanggapi realitas
sosial kontemporer. Tafsir yang terlalu terpaku pada tradisi bisa menjadi
stagnan, kehilangan kapasitas untuk menjawab problematika umat modern.
Dalam banyak kasus, tafsir al-Bayan lebih meneguhkan teks dan doktrin klasik
daripada mengeksplorasi kebutuhan zaman, sehingga muncul kontradiksi:
ortodoksi yang dijaga dengan setia bisa menjadi penghalang kreativitas dan
relevansi tafsir. Dengan kata lain, tafsir Shodiq Hamzah adalah contoh pedang
bermata dua, ia menjaga keaslian ajaran dan kesatuan teologis secara luar biasa,
tetapi di saat yang sama mengorbankan konteks sosial dan dinamika zaman.
Tafsir ini mengingatkan bahwa ortodoksi tanpa fleksibilitas kontekstual dapat
menjadi benteng yang kokoh, namun terisolasi, menjaga warisan intelektual
tetapi menutup kemungkinan tafsir yang hidup, responsif, dan progresif.

4. Doktrin dan Toleran terhadap Perbedaan

Setidaknya konsep doktrin dan toleran dalam tafsir al-Bayan Shodiq
Hamzah direpresentasikan dalam upayanya menjaga dan mentoleransi terhadap
pendapat lain dalam konteks teologi atau kalam. Meski ia berafiliasi terhadap
Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah namun ia juga menyajikan pendapat kelompok
kalangan Mu tazilah sebagai pembanding atau sebagai penjelas dalam
tafsirnya. Hal ini terlihat ketika menafsirkan QS. al-A’raf [7]: 178-179 yang
berkaitan dengan perbuatan manusia (af’al ‘ibad):

“Tentang ayat kang ono ning nduwur nerangake mengenai hidayah dan
dholalah. Hidayah lan dholalah menurut pandangan Ahl al-Sunnah wa
al-Jama ‘ah iku minallah (sangking Gusti Allah), mulo endi-endi wong
sing oleh pituduhe Gusti Allah mongko ora ono sing biso nyasarake, lan
endi-endi wong sing disasarake Gusti Allah, ora ono wong sing biso
nuduhake. Menurut kaum Mu tazilah yoiku yen hidayah lan dholalah iku
songko penggaweane awak dewe, menungso diperintah milih secara
muthlak, tanpo ono bates. Elek yo awak’e dewe, apik yo awak’e dewe.

Tafsir al-Bayan karya Shodig Hamzah memang menampilkan upaya
toleransi intelektual dengan menyajikan pandangan lain, seperti Mu’tazilah,

40 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ani al-Quran, Juz 9, 90.

72 38| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodig Hamzah Semarang

sebagai pembanding ketika menafsirkan QS. al-A’raf [7]: 178-179 tentang
perbuatan manusia (af’al ibad).** Namun, jika ditelaah lebih kritis, toleransi
yang diperlihatkan tidak bersifat mutlak. Pandangan Mu’tazilah hanya
dijadikan bahan perbandingan untuk menegaskan doktrin Aswaja, bukan
sebagai alternatif yang sah dalam kerangka teologisnya. Dengan kata lain,
tafsir Shodig Hamzah menghadirkan dialog antara pendapat, tetapi dialog itu
terbatasi oleh tembok ortodoksi. la menjaga kesatuan teologis dengan sangat
ketat, sehingga toleransi yang muncul bersifat selektif dan strategis, bukan
pluralistik sepenuhnya.*? Tafsir ini menunjukkan paradoks menarik: di satu
sisi, ada ruang untuk menghormati perbedaan, tetapi di sisi lain, perbedaan itu
dikontrol dan dibingkai agar tidak keluar dari ortodoksi Aswaja.

Secara kritis, hal ini mengungkapkan bahwa ortodoksi, sekalipun
tampak moderat dan toleran, bisa menjadi alat untuk membatasi pemikiran.
Toleransi dalam tafsir al-Bayan bukanlah kebebasan intelektual penuh,
melainkan toleransi berpagar, di mana setiap pandangan heterodoks hanya
diterima sejauh tidak menantang doktrin yang telah mapan. Tafsir ini, dengan
demikian, menjadi contoh nyata dari strategi konservatif yang memelihara
kesatuan teologis sambil menampilkan ilusi keterbukaan.

Otoritasnya sebagai tokoh pesantren yang pernah menempuh
pendidikan di Hijaz memperkuat posisi ini, memungkinkan ia menyajikan
pluralitas pandangan dalam bentuk yang terbatas dan terkendali. Dengan kata
lain, tafsir Shodig Hamzah menghadirkan ruang dialog dengan aliran lain,
tetapi tetap berada dalam batas ortodoksi Aswaja, sehingga toleransi yang
ditampilkan bersifat strategis dan berpagar. Tafsir ini menjadi contoh
bagaimana ortodoksi dapat menegaskan kesatuan teologis sekaligus
membatasi kebebasan intelektual, menjaga tradisi tanpa benar-benar
membiarkan pluralitas teologis berkembang.

41 Dalam menafsirkan QS. al-A’raf [7]: 178-179 yang berkaitan dengan perbuatan
manusia (af’al ‘ibad) Shodiq Hamzah menyatakan: “Tentang ayat kang ono ning nduwur
nerangake mengenai hidayah dan dholalah. Hidayah lan dholalah menurut pandangan Ahl al-
Sunnah wa al-Jama ‘ah iku minallah (sangking Gusti Allah), mulo endi-endi wong sing oleh
pituduhe Gusti Allah mongko ora ono sing biso nyasarake, lan endi-endi wong sing disasarake
Gusti Allah, ora ono wong sing biso nuduhake. Menurut kaum Mu tazilah yoiku yen hidayah
lan dholalah iku songko penggaweane awak dewe, menungso diperintah milih secara muthlak,
tanpo ono bates. Elek yo awak’e dewe, apik yo awak’e dewe. Terjemahnya: “Ayat di atas
menjelaskan tentang hidayah (petunjuk) dan dholalah (kesesatan). Menurut Ahl al-Sunnah wa
al-Jama‘ah, hidayah dan dholalah merupakan murni dari Allah Swt. Barang siapa
mendapatkan petunjukNya, maka tidak ada seorangpun yang dapat menyesatkan. Dan
sesiapapun yang disesatkan olehNya, maka tidak ada siapapun yang dapat meluruskannya.
Sedangkan menurut kaum Mu’tazilah, bahwa hidayah dan dholalah merupakan murni
perbuatan manusia sendiri. Manusia diperintahkan untuk memilih secara muthlak, tanpa ada
batasnya dalam hal baik maupun buruk.” Shodiq Hamzah Usman, al-Bayan fi Ma rifat
Ma ‘ant al-Qur’an, Juz 9, 68-70.

42 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ani al-Qur’an, vol. 9, 68-70;
bandingkan Simuh, Pergolakan Pemikiran dalam Islam, 79-82.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 229




Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah

Konsep toleransi lain dalam tafsir al-Bayan Shodig Hamzah juga
terlihat dari perujukannya terhadap berbagai tafsir al-Qur’an karya ulama
terdahulu, baik dari masa klasik maupun modern. Dengan mengacu pada
beragam karya tafsir, ia menunjukkan penghargaan terhadap perbedaan
paradigma di kalangan mufassir, sekaligus memperkaya khazanah keilmuan
tafsir al-Qur’an. Pendekatan ini menegaskan bahwa Shodiq Hamzah
merupakan ulama ortodoks kontemporer yang tetap menghargai pluralitas
pendapat, sebuah ciri khas tradisi pesantren yang mengutamakan keterbukaan.
Namun, keterbukaan ini masih terbatas. Meskipun ia mampu menampilkan
perbedaan pendapat dari mufassir klasik dan modern, tafsirnya belum secara
signifikan mengakomodasi perkembangan wacana keislaman kontemporer
atau isu-isu baru yang muncul di masyarakat modern. Dengan demikian,
tafsirnya tetap berada dalam bingkai konservatif, di mana pluralitas diakui
tetapi tidak sepenuhnya dieksplorasi untuk menjawab tantangan zaman.

5. Moderat

Dalam konteks ini, Shodig Hamzah secara implisit mengambil posisi
moderat terhadap perbedaan pandangan yang bersebrangan, misalnya dalam
menafsirkan QS. al-An’am [6]: 125-128. Dari ayat-ayat tersebut, Tafsir al-
Bayan menunjukkan kecenderungan teologis tertentu, terutama dalam cara
Shodig Hamzah memahami hubungan antara kehendak Allah, hidayah, dan
kesesatan manusia. Pendekatannya mencerminkan upaya menjaga
keseimbangan antara prinsip ortodoksi Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah dan
pengakuan terhadap perbedaan pendapat, meskipun tetap berada dalam bingkai
doktrin tradisional Aswaja.*?

Pandangan moderat lain adalah ketika menjabarkan tentang iman dalam
QS. al-Nisa’ [4]: 116-122. Shodiq Hamzah menafsirkan ayat ini dengan
menekankan sikap moderat dan jalan tengah (i tidal) dalam memahami iman
dan perbuatan manusia. la menekankan pentingnya keseimbangan antara
keyakinan, amal perbuatan, dan tanggung jawab individu, tanpa menyingkirkan
prinsip-prinsip dasar Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah. Namun demikian,
moderasi yang ditampilkan tetap dibingkai dalam ortodoksi Aswaja; ia
mengakui pluralitas pemikiran, tetapi hanya sejauh tidak menentang doktrin
yang diwarisi.**

Dengan demikian, tafsir ini mencerminkan toleransi terbatas:
memberikan ruang dialog antara perbedaan pandangan, namun tetap menjaga
kesatuan teologis. Pendekatan seperti ini menunjukkan kekuatan Aswaja dalam
mempertahankan relevansi sepanjang sejarah, tetapi sekaligus menegaskan
batasan ruang inovasi intelektual, di mana moderasi lebih berfungsi sebagai
stabilitas doctrinal daripada pembaruan kontekstual. Penekanan pada

4 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ani al-Qur’an, Juz 8, 13-15.
4 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ani al-Qur an, vol. 5, 88-92.

VXUl Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodig Hamzah Semarang

keseimbangan teologis dan kepatuhan ortodoks Aswaja membuat tafsirnya
kurang responsif terhadap permasalahan kemanusiaan dan dinamika sosial
modern, sehingga tafsir Shodiq Hamzah meski moderat secara teologis, tetap
konservatif dalam aplikasi praktis. Dengan kata lain, tafsir ini lebih
menekankan stabilitas doktrinal daripada inovasi interpretatif yang
kontekstual.

Relevansi Tafsir al-Bayan Karya Shodiq Hamzah

Tafsir al-Bayan karya Shodig Hamzah merupakan salah satu karya
tafsir yang lahir dari tradisi pesantren dan berkembang dalam konteks sosial-
budaya masyarakat lokal. Sebagai mufassir berlatar belakang pesantren,
Shodig Hamzah menyusun penafsirannya dengan mempertimbangkan realitas
sosial yang melingkupi kehidupannya.* Oleh karena itu, tafsir al-Bayan tidak
hanya merefleksikan pemahaman tekstual terhadap al-Qur’an, tetapi juga
memperlihatkan dialektika yang dinamis antara teks keagamaan dan konteks
budaya masyarakat.

Dalam karya ini, Shodiq Hamzah berupaya memadukan ajaran Islam
yang bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah dengan tradisi keagamaan lokal
yang berafiliasi pada teologi Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah.*® Konsistensinya
terhadap paradigma Aswaja tampak dalam pola penafsiran yang merujuk pada
otoritas ulama klasik serta penggunaan al-kutub al-mu ‘tabarah sebagai basis
argumentasi. Dengan demikian, tafsir al-Bayan berfungsi sebagai medium
transmisi nilai-nilai keislaman pesantren kepada masyarakat luas.

Lebih lanjut, keberpihakan Shodiq Hamzah terhadap Aswaja secara
tidak langsung membentuk pola ortodoksi pemikiran keislaman di tengah
masyarakat. Pemahaman keagamaan tidak berdiri secara otonom, melainkan
dipengaruhi oleh figur ulama yang memiliki otoritas keilmuan dan legitimasi
sosial.*’ Dalam konteks ini, tafsir al-Bayan berperan sebagai rujukan
keagamaan yang memperkuat posisi ulama pesantren sebagai pemimpin moral
dan sosial. Oleh sebab itu, tafsir ini tidak hanya berfungsi sebagai karya ilmiah
keagamaan, tetapi juga sebagai instrumen sosial yang menjaga kesinambungan
tradisi keislaman sekaligus membuka ruang adaptasi terhadap perubahan
sosial.

Namun demikian, ortodoksi yang menjadi kekuatan tafsir al-Bayan
sekaligus menunjukkan batasannya. Penafsiran yang ditawarkan masih

4 Jajang Rohmana, “Memahami al-Qur’an dengan Kearifan Lokal: Nuansa Budaya
Sunda dalam Tafsir al-Qur’an Berbahasa Sunda,” Journal of Qur’an and Hadith Studies 3, no.
1 (2014): 79-99.

46 Najih Maemon, Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah: Aqidah, Syari‘at, dan Amaliyah,
makalah disampaikan dalam Halagah dan Lokakarya Kiai Muda Ansor “Memahami Aswaja
an-Nahdliyah,” Krapyak, Yogyakarta, 2011, 10.

47 Dadang Darmawan, “Ortodoksi dan Heterodoksi Tafsir,” Refleksi 13, no. 2 (2012):
179-180.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 231




Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah

berfokus pada aspek normatif-doktrinal ajaran Islam dan belum secara eksplisit
merespons isu-isu keislaman kontemporer yang berkembang dalam wacana
global maupun lokal.*® Hal ini menandakan bahwa tafsir al-Bayan lebih
menekankan pada upaya menjaga kontinuitas tradisi daripada melakukan
elaborasi kritis terhadap problem sosial-keagamaan mutakhir. Oleh karena itu,
tafsir ini perlu diposisikan sebagai fondasi normatif yang penting, namun tetap
terbuka untuk dibaca ulang dan dikembangkan melalui pendekatan kontekstual
yang lebih luas. Kajian lanjutan dengan perspektif interdisipliner menjadi
kebutuhan untuk memastikan relevansi nilai-nilai ortodoksi yang dijaga oleh
Shodig Hamzah dalam menjawab tantangan keberagamaan masyarakat
kontemporer.

SIMPULAN

Ortodoksi pemikiran dalam tafsir al-Bayan karya Shodiq Hamzah
tercermin pada dua level utama, yaitu teologis dan epistemologis. Pada level
teologis, tafsir ini secara konsisten berpijak pada paradigma Ahl al-Sunnah wa
al-Jama ‘ah dalam menafsirkan ayat-ayat akidah dan pemikiran kalam. Pada
level epistemologis, ortodoksi tersebut ditegaskan melalui penggunaan al-
kutub al-mu‘tabarah dan otoritas ulama klasik sebagai sumber utama
penafsiran. Dengan demikian, ortodoksi dalam tafsir al-Bayan dibangun tidak
hanya melalui pilihan teologis, tetapi juga melalui legitimasi keilmuan yang
berakar pada tradisi Islam Klasik. Ditinjau melalui lima parameter ortodoksi
John B. Henderson, tafsir al-Bayan berfungsi terutama sebagai instrumen
penjaga ortodoksi. Prinsip primacy, true transmission, unity, doktrin dan
toleransi, serta moderasi menunjukkan dominasi kerangka Aswaja sekaligus
membatasi masuknya perspektif heterodoks dan penafsiran inovatif. Orientasi
ini menjaga koherensi dan stabilitas teologis, namun cenderung membatasi
dialog kritis dan respons terhadap isu-isu keislaman kontemporer. Tfsir al-
Bayan merepresentasikan kesinambungan otoritas keilmuan ulama dan
memperkuat posisi tafsir pesantren dalam diskursus Islam Indonesia. Namun,
ortodoksi yang menjadi kekuatannya sekaligus menunjukkan keterbatasan,
karena penafsiran masih berfokus pada aspek normatif-doktrinal dan belum
secara signifikan merespons problem sosial-keagamaan mutakhir. Oleh sebab
itu, tafsir al-Bayan penting dipahami sebagai fondasi normatif yang tetap
memerlukan  pengembangan melalui  pendekatan  kontekstual dan
interdisipliner agar relevan dengan tantangan keberagamaan kontemporer.

4 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ani al-Qur’an, vol. 5, 88-92;
bandingkan Said Aqil Siraj, Islam Nusantara: dari Ushul Figh hingga Paham Kebangsaan,
ed. Akhmad Sahal dan Munawir Aziz (Bandung: Mizan Pustaka, 2015), 160-165.

X728 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodig Hamzah Semarang

DAFTAR PUSTAKA

Abit Zayd, Nasr Hamid. Mafhiim al-Nass: Dirasah fi ‘Uliim al-Qur an. Beirut:
al-Markaz al-Thaqafi al-*Arabi, 2014.

al-Ash‘ari, Abu al-Hasan. al-Ibanah ‘an Usil al-Diyanah. Beirut: Dar al-
Zaydiin, 1999.

Azra, Azyumardi. “Naskah Terjemahan Antar Baris: Kontribusi Kreatif Dunia
Islam Melayu-Indonesia.” In Sadur: Sejarah Terjemahan di Indonesia
dan Malaysia, 435-439. Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia,
2009.

Bruinessen, Martin van. Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat. Yogyakarta:
Gading Publishing, 2015.

Darmawan, Dadang. “Ortodoksi dan Heterodoksi Tafsir.” Refleksi 13, no. 2
(2012): 80-85.

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan
Visinya mengenai Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 2015.

Fatah, Munawir Abdul. Tradisi Orang-Orang NU. Yogyakarta: Pustaka
Pesantren, 2012.

Harb, ‘Ali. al-Nass wa al-Haqgigah: Nagd al-Nass. Beirut. al-Markaz al-
Thaqaft al-*Arabi, 1995.

Henderson, John B. The Construction of Orthodoxy and Heresy: Neo-
Confucian, Islamic, Jewish, and Early Christian Patterns. Albany:
State University of New York Press, 1998.

Hidayatullah, Syarif. Islam Isme-Isme: Aliran dan Paham Islam di Indonesia.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010.

Ichwan, Mohammad Nur. “Al-Bayan fTI Ma'rifat Ma‘ani al-Qur’an Karya
Shodig Hamzah Usman: Sejarah Penulisan, Karakteristik, Format
Penulisan, Metode, dan Corak Penafsiran.” Maghza: Jurnal Ilmu al-
Qur’an dan Tafsir 9, no. 1 (2024): 120-141.

JabirT, Muhammad ‘Abid al-. Kritik Wacana Teologi Islam: Komentar Kritis
Muhammad Abed al-Jabiri terhadap Pemikiran Ibn Rushd.
Yogyakarta: IRCiSoD, 2019.

Junaidi, Akhmad Arif. Penafsiran al-Qur’an Penghulu Kraton Surakarta:
Interteks dan Ortodoksi. Semarang: Program Pascasarjana IAIN
Walisongo, 2012.

Maemon, Najih. Ahl al-Sunnah wa al-Jama ‘ah: Agidah, Syari‘at, dan
Amaliyah. Makalah Halaqah Kiai Muda Ansor “Memahami Aswaja
an-Nahdliyah.” Yogyakarta, 2011.

Nasution, Harun. Teologi Islam: Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan.
Jakarta: Yayasan Penerbit Universitas Indonesia, 1978.

Rohmana, Jajang. “Memahami al-Qur'an dengan Kearifan Lokal: Nuansa
Budaya Sunda dalam Tafsir al-Qur’an Berbahasa Sunda.” Journal of
Qur’an and Hadith Studies 3, no. 1 (2014): 79-99.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 233




Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah

Shaleh, Munandi. Mengenal Tentang Aswaja. Yogyakarta: Charta Cendekia
Institut, 2019.

al-Shahrastani, Muhammad ‘Abd al-Karim. al-Milal wa al-Nihal. Beirut: Dar
al-Fikr, 1997.

Simuh. Pergolakan Pemikiran dalam Islam. Yogyakarta: Diva Press, 2019.

al-Suyti, Jalal al-Din. al-Itgan fi ‘Ulim al-Qur an. Beirut: Dar al-Fikr, n.d.

Usman, Shodiq Hamzah. al-Bayan fi Ma ‘rifat Ma ‘ant al-Qur’an. Sleman:
Asnalitera, 2020.

Urif, Zamzami'. Fada’il al-Suwar dalam Kitab Zubdat al-Bayan fi Bayan
Fada’il Suwar al-Qur’an Karya KH Shodiq Hamzah. Undergraduate
thesis, Fakultas Ushuluddin, UIN Sunan Kalijaga, 2015.

al-Wahidi, Abu al-Hasan ‘Al ibn Ahmad. Asbab al-Nuzil. Cairo: Maktabah
al-Tawfiqiyyah, 2003.

Wahyudin, Didin. “Pendidikan Aswaja sebagai Upaya Menangkal
Radikalisme.” Dinamika Penelitian 17, no. 2 (2017): 291-314.
Wawancara dengan Gus Zamzami® Urif, Pondok Pesantren Ash-Shodigiyah

Kaligawe, Semarang, 10 Januari 2023.
Zuhri, Saifuddin. Pesantren dan Pembentukan Pemikiran Keagamaan di
Indonesia. Yogyakarta: LKiS, 20009.

X Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




