
 

ORTODOKSI PESANTREN DALAM TAFSIR AL-BAYĀN 

KARYA KH. SHODIQ HAMZAH SEMARANG 

  

  
  

Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah 
UIN K.H Abdurrahman Wahid Pekalongan 

Email: zulaikhah.fitri.nn@uingusdur.ac.id 

 

 

Abstract 

Tafsir al-Bayān is a Qur’anic exegesis that emerged and was 

written by a pesantren (Islamic boarding school) scholar, Shodiq 

Hamzah. It is acknowledged that this work extensively refers to 

Qur’anic commentaries authored by earlier scholars. At this 

point, it is possible that he integrates, to some extent, the teachings 

of classical scholars, which indirectly positions his work as a 

Qur’anic exegesis with an orthodox paradigm. Orthodoxy itself 

refers to the preservation of religious understanding inherited 

from previous generations through interconnected scholarly 

transmission. This research aims to uncover the pesantren 

orthodoxy paradigm in Tafsir al-Bayān, as it was written by a 

productive pesantren figure and has been followed by the local 

community. The method employed is descriptive-analytical, using 

a content analysis approach directed at Tafsir al-Bayān, 

particularly focusing on its sources of reference and theological 

thought. To identify orthodoxy, this study applies five concepts of 

doctrinal orthodoxy proposed by John B. Henderson. The findings 

of this research affirm that Shodiq Hamzah’s Tafsir al-Bayān 

demonstrates an orthodox tendency due to its commitment to the 

works of earlier scholars (al-kutub al-muʿtabarah) and the 

opinions of the salaf as primary sources of reference. His 

scholarly background and Sunni scholarly networks also 

contribute to constructing this orthodox framework of thought. 

Furthermore, the orthodoxy of Shodiq Hamzah’s interpretation 

reinforces pesantren traditions, particularly in matters of theology 

(kalām) affiliated with Ahl al-Sunnah wa al-Jamāʿah. 

Nevertheless, his interpretation has not yet elaborated on 

contemporary discourses, resulting in an impression of 

conservatism and indicating the need for a more comprehensive 

interpretation to address contemporary problems. 

VOLUME 13, NOMOR 2, DESEMBER 2025: 213-234 

ISSN 2303-0453  I  E-ISSN 2442-987  

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index 

mailto:zulaikhah.fitri.nn@uingusdur.ac.id


 
Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 214 

Keywords: Exegesis, Pesantren, Orthodoxy, Al-Bayān, KH. Shodiq 

Hamzah, Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah. 

 

Abstrak 

Tafsir al-Bayān adalah sebuah tafsir al-Qur’an yang ditulis oleh 

tokoh pesantren, Shodiq Hamzah. Karya ini diketahui banyak 

merujuk pada tafsir al-Qur’an karya ulama terdahulu, sehingga 

memungkinkan adanya integrasi ajaran dari generasi sebelumnya 

yang menjadikannya sebagai tafsir yang berparadigma ortodoks. 

Ortodoksi di sini merujuk pada upaya mempertahankan 

pemahaman agama yang diturunkan secara berkesinambungan 

melalui tradisi keilmuan yang saling terkait. Penelitian ini 

bertujuan untuk menelusuri paradigma ortodoksi pesantren dalam 

Tafsir al-Bayān, mengingat penulisnya adalah tokoh pesantren 

yang produktif dan karyanya banyak diikuti masyarakat setempat. 

Metode yang digunakan adalah deskriptif-analisis dengan 

pendekatan content analysis, berfokus pada sumber rujukan dan 

pemikiran teologis dalam tafsir tersebut. Untuk mengidentifikasi 

ortodoksi, penelitian ini menggunakan lima konsep ortodoksi 

menurut John B. Henderson. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

Tafsir al-Bayān memiliki kecenderungan ortodoks yang ditandai 

dengan komitmen penulisnya pada karya ulama terdahulu (al-

kutub al-mu’tabarah) dan pendapat ulama salaf sebagai sumber 

utama. Latar belakang keilmuan dan jaringan keulamaan Sunni 

turut membentuk kerangka pemikiran ortodoks tersebut. Selain 

itu, ortodoksi tafsir Shodiq Hamzah memperkuat tradisi pesantren, 

khususnya dalam ranah teologi atau kalam yang berafiliasi dengan 

Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah. Meski demikian, tafsir ini belum 

banyak menanggapi diskursus kontemporer, sehingga 

menimbulkan kesan konservatif dan memerlukan interpretasi 

lebih komprehensif untuk menjawab persoalan kekinian. 

Kata Kunci: Tafsir, Pesantren, Ortodoksi, al-Bayān, KH. Shodiq 

Hamzah, Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah.  

 

PENDAHULUAN 

Dalam tradisi pesantren Indonesia, ulama tidak sekadar menjadi 

penafsir teks al-Qur’an, tetapi juga berperan sebagai figur sentral yang 

membentuk norma keagamaan, otoritas moral, dan kerangka epistemologis 

masyarakat.1 Posisi ini menjadikan pemikiran ulama pesantren relevan tidak 

hanya secara teologis, tetapi juga strategis dalam memengaruhi praktik sosial-

 
1 Saifuddin Zuhri, Pesantren dan Pembentukan Pemikiran Keagamaan di Indonesia 

(Yogyakarta: LkiS, 2009), 78-90. 



  
Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodiq Hamzah Semarang 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 215 

keagamaan, interpretasi hukum, dan sikap kolektif umat terhadap isu 

kontemporer.2 Dengan demikian, karya tafsir yang dihasilkan, seperti Tafsir 

al-Bayān karya Shodiq Hamzah, harus dipahami bukan hanya sebagai 

komentar tekstual, tetapi juga sebagai instrumen ideologi dan penguatan 

ortodoksi keagamaan yang memediasi antara tradisi klasik dan dinamika 

masyarakat modern. 

Shodiq Hamzah secara konsisten mengadopsi teologi Ahl al-Sunnah 

wa al-Jamā‘ah (Aswaja) yang menekankan kesetiaan terhadap tradisi ulama 

klasik, serta penggunaan al-kutub al-mu‘tabarah sebagai sumber rujukan 

utama.3 Dalam kerangka ini, tafsir al-Bayān berfungsi sebagai instrumen 

konservasi ortodoksi, menegaskan kontinuitas tradisi, sekaligus membatasi 

ruang bagi tafsir heterodoks atau inovatif. Namun, ketergantungan tafsir ini 

pada tradisi klasik dan kerangka normatif Aswaja menimbulkan pertanyaan 

kritis. Sejauh mana tafsir al-Bayān mampu merespons isu kontemporer-sosial, 

etis, maupun ekologis-yang berkembang di luar koridor ortodoksi tradisional? 

Apakah penekanan pada stabilitas ortodoksi justru membatasi relevansi tafsir 

terhadap masyarakat modern yang plural dan kompleks? Pertanyaan ini 

menjadi penting karena legitimasi ulama dan tafsir pesantren tidak hanya 

bergantung pada otoritas tradisional, tetapi juga pada kapasitas adaptasi 

terhadap dinamika sosial-keagamaan kontemporer. 

Sejauh ini, penelitian mengenai Tafsir al-Bayān karya Shodiq Hamzah 

masih terbatas pada aspek sejarah penulisan, metode, dan corak tafsirnya, 

sebagaimana ditunjukkan oleh studi Mohammad Nur Ichwan.4 Hasil kajian 

Ichwan menegaskan bahwa Tafsir al-Bayān memiliki karakteristik berbeda 

dibandingkan tafsir sebelumnya, terutama dalam upayanya memudahkan 

masyarakat memahami ayat-ayat al-Qur’an. Namun, studi tersebut belum 

menyinggung secara spesifik dimensi ortodoksi pemikiran yang melekat dalam 

tafsir Shodiq Hamzah. 

Ketiadaan kajian yang mengkaji ortodoksi secara mendalam 

menunjukkan adanya kesenjangan penelitian, sementara aspek metodologis 

dan sejarah telah dibahas, pemahaman mengenai konsistensi teologis, 

kesetiaan pada tradisi Aswaja, dan implikasi sosial dari ortodoksi tafsir Shodiq 

Hamzah belum tergarap. Maka diperlukan pendekatan analitis yang lebih kritis 

dan komprehensif, baik dari segi konten tafsir maupun landasan teologisnya.5 

Gap ini membuka ruang bagi kajian kritis yang tidak hanya memetakan tafsir 

 
2 Akhmad Arif Junaidi, Penafsiran al-Qur’an Penghulu Kraton Surakarta: Interteks 

dan Ortodoksi (Master’s thesis, Program Pascasarjana IAIN Walisongo Semarang, 2012), 196.  
3 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, juz 8, 15. 
4 Mohammad Nur Ichwan, “Al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān Karya Shodiq 

Hamzah Usman: Sejarah Penulisan, Karakteristik, Format Penulisan, Metode, dan Corak 

Penafsiran,” Maghza: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir 9, no. 1 (Juni 2024): 120–141. 
5 Ali Harb, al-Naṣṣ wa al-Ḥaqīqah: Naqd al-Naṣṣ (Beirut: al-Markaz al-ʿArabī, 

1995), 25. 



 
Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 216 

sebagai teks, tetapi juga menilai posisi Shodiq Hamzah sebagai penjaga 

ortodoksi pesantren, sekaligus menilai relevansi pemikirannya dalam 

menghadapi tantangan interpretasi al-Qur’an modern dan dinamika sosial-

keagamaan yang kompleks. Berdasarkan kerangka tersebut, tulisan ini 

bertujuan untuk menjawab tiga pertanyaan utama: Di manakah letak ortodoksi 

pemikiran Shodiq Hamzah? Bagaimana konsep ortodoksi yang diterapkannya 

dalam tafsir al-Bayān? Apa relevansi pemikiran ortodoksinya terhadap 

tantangan interpretasi al-Qur’an dan dinamika sosial-keagamaan 

kontemporer? 

Analisis ini menggunakan lima indikator ortodoksi menurut John B. 

Henderson: primacy, true transmission, unity, doctrine and tolerance, dan 

moderation, sebagai alat untuk menilai konsistensi, legitimasi, dan batasan 

pemikiran Shodiq Hamzah dalam Tafsir al-Bayān. Menurut Henderson, 

indikator-indikator tersebut dijelaskan sebagai berikut: Primacy (keaslian 

ajaran): menekankan pemeliharaan kemurnian ajaran sejak awal, sehingga 

seorang mufassir menjaga kesesuaian antara sumber rujukan, pemikiran 

teologis, dan fiqih, serta terhindar dari penyimpangan. True transmission (jalur 

transmisi yang sahih): menegaskan bahwa ajaran harus diteruskan ke generasi 

berikutnya melalui rantai transmisi yang dapat dipertanggungjawabkan secara 

ilmiah dan metodologis. Unity (kesatuan doktrin): menjamin konsistensi ajaran 

dan mencegah fragmentasi dalam pemahaman, sehingga tafsir tetap utuh dan 

tidak terpecah-pecah. Doktrin dan sikap toleran: mengatur batas toleransi 

terhadap perbedaan pendapat, tidak sebagai alat penghakiman, tetapi sebagai 

mekanisme mengurangi konflik internal dalam komunitas keagamaan. 

Moderation (jalan tengah): menekankan posisi moderat antara ekstrem literal 

dan ekstrem bebas, menjaga keseimbangan antara kepatuhan terhadap teks dan 

relevansi konteks sosial.6 Melalui kerangka tersebut, kajian ini bertujuan 

memberikan perspektif kritis mengenai posisi ortodoksi pesantren, khususnya 

dalam menghadapi kompleksitas interpretasi al-Qur’an di era modern. 

Pendekatan ini sekaligus menyoroti ketegangan antara konservasi tradisi dan 

kebutuhan adaptasi kontemporer, sehingga analisis tidak hanya menilai tafsir 

sebagai teks normatif, tetapi juga sebagai instrumen sosial yang memediasi 

antara kontinuitas tradisi dan dinamika masyarakat plural. 

 

PEMBAHASAN 

Biografi Shodiq Hamzah dan Karyanya 

Shodiq Hamzah, yang memiliki nama lengkap Shodiq bin Hamzah bin 

Utsman, lahir di Demak pada 1 Januari 1954. Pendidikan awalnya ditempuh di 

bawah pengawasan langsung ayahnya, khususnya dalam pembelajaran al-

 
6 John B. Henderson, The Construction of Orthodoxy and Heresy: Neo-Confucian, 

Islamic, Jewish, and Early Christian Patterns (Albany: State University of New York Press, 

1998), 85. 



  
Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodiq Hamzah Semarang 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 217 

Qur’an dan dasar-dasar ilmu nahwu melalui kitab al-Jurumiyyah. Selanjutnya, 

ia menempuh pendidikan di Pondok Pesantren Futuhiyyah, Suburan, 

Mranggen, Demak, dengan bimbingan KH. Muslih Abdurrahman al-Maraqi, 

seorang mursyid dalam tarekat Qadiriyah wa Naqsyabandiyah. Ia kemudian 

melanjutkan studi pada jenjang madrasah aliyah di pesantren yang sama. Pada 

masa itu, guru yang membimbingnya memberikan kepercayaan kepada Shodiq 

Hamzah untuk mengajar kitab ‘Uqūd al-Jummān dan Alfiyah Ibn Mālik di 

Madrasah Diniyah Futuhiyyah, hingga akhirnya ia menamatkan pendidikan 

tingkat aliyah pada tahun 1976.7 

Semangatnya dalam menuntut ilmu membawanya memperoleh 

beasiswa dari pesantren untuk melanjutkan pendidikan tinggi di Universitas 

Nahdlatul Ulama (UNU) Surakarta. Setelah menamatkan studi di Surakarta, 

Shodiq Hamzah melanjutkan pencarian ilmunya ke Tanah Suci, yakni Makkah 

dan Madinah, pada periode 1981 hingga 1983. Selama berada di Makkah, ia 

mengabdi di rumah Shaykh Damanhūrī al-Makkī dan belajar dari sejumlah 

ulama ternama, seperti Shaykh Damanhūrī al-Makkī dalam bidang Tafsir 

Jalālayn dan Ilmu Hikmah, Shaykh Dāwūd al-Makkī dalam ‘Ulum al-Qur’an, 

Shaykh Ibrāhīm al-Mujallad dalam Ilmu Fara’id, Shaykh Yāsīn al-Fādānī 

dalam Ilmu Sanad, Sayyid Muḥammad ʿ Alawī al-Mālikī al-Ḥasanī dalam kitab 

Fatḥ al-Wahhāb, serta Shaykh Muḥammad al-Ṣaffār al-Thaqafī.8 

Perjalanan studinya berlanjut ke Madinah, di mana ia menimba ilmu 

dari ulama tarekat seperti Shaykh Muḥammad Maḥmūd al-Ḥajar, Shaykh 

Riḍwān al-Madanī, dan Shaykh ʿAbd al-Muʿīn al-Madanī. Selain itu, ia juga 

berguru kepada Sayyid al-Kāf, Shaykh ʿAbd al-Ḥalīf, Shaykh Baṣīr Aḥmad, 

dan Shaykh Yūsuf al-Qaraḍāwī dalam berbagai disiplin ilmu, termasuk hadis 

dan tafsir.9 Pengalaman Shodiq Hamzah di Makkah dan Madinah pada tahun 

1981–1983 kemungkinan menjadi titik awal perkenalannya dengan ulama-

ulama Hijaz yang berpengaruh dalam pembentukan pemikiran ortodoksnya. 

Pada periode tersebut, kedua kota suci tersebut dikenal sebagai pusat ortodoksi 

ajaran Islam, yang menekankan kesetiaan terhadap tradisi klasik dan transmisi 

ilmu melalui sanad keilmuan yang sahih. Interaksi dengan para ulama di Hijaz 

diyakini memberi pengaruh signifikan terhadap kerangka teologis dan 

metodologis yang kemudian diterapkannya dalam Tafsir al-Bayān, terutama 

dalam konsistensi terhadap prinsip-prinsip Ahl al-Sunnah wa al-Jamā’ah. 

Setelah kepulangannya, Shodiq Hamzah tidak hanya aktif sebagai 

pengasuh Pondok Pesantren Ash-Shodiqiyah, tetapi juga dikenal sebagai 

penulis yang produktif. Ia menulis berbagai karya keislaman, baik berupa kitab 

 
7 Gus Zamzami ‘Urif, putra kedua KH. Shodiq Hamzah, wawancara oleh penulis, 

Pondok Pesantren Ash-Shodiqiyah Kaligawe, Semarang, Jawa Tengah, 10 Januari 2025. 
8 Gus Zamzami ‘Urif, putra kedua KH. Shodiq Hamzah, wawancara oleh penulis, 

kediaman beliau, Kompleks Pondok Pesantren Ash-Shodiqiyah Kaligawe, Semarang, Jawa 

Tengah, 10 Januari 2025. 
9 Zamzami ‘Urif, Faḍāʾil al-Suwar dalam Zubdat al-Bayān, 25–30. 



 
Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 218 

klasik maupun buku panduan. Di antara karya-karyanya terdapat Qalb al-

Qurʾān, al-Qawāʿid al-Thāniyah fī al-Masāʾil al-Naḥwiyyah, Mutammimāt al-

Ṣarfiyyah, Ẓilāl al-Manāzil, Dalīl al-Istighāthah, al-Yawāqīt al-Sunnah, serta 

Zubdat al-Bayān dan Tafsīr al-Bayān. Selain itu, ia juga menulis buku 

mengenai shalawat, fikih empat mazhab, adab safar dan ziarah, manasik haji 

dan umrah, serta biografi para ulama.10 Hal ini menunjukkan bahwa kontribusi 

Shodiq Hamzah tidak hanya terlihat dalam kegiatan dakwah, tetapi juga 

melalui karya tulisnya. 

 

Sketsa Latar Belakang Penyusunan dan Profil Tafsir al-Bayān 

Tafsir al-Bayān memiliki judul lengkap al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī 

al-Qurʾān. Penamaan ini mencerminkan praktik tafāʿul, yakni mengikuti pola 

penamaan karya para ulama terdahulu. Istilah al-Bayān merujuk pada tradisi 

penulisan tafsir yang telah mapan, seperti Fatḥ al-Bayān karya Shaykh Abī al-

Ṭayyib Ṣiddīq Ḥasan ibn ʿAlī al-Ḥasanī al-Qannūjī al-Bukhārī dan Aḍwāʾ al-

Bayān karya Shaykh Muḥammad al-Amīn ibn Muḥammad al-Mukhtār al-

Shinqīṭī. Sementara itu, frasa fī Maʿrifat terinspirasi dari karya KH. Bisri 

Mustofa, al-Ibrīz fī Maʿrifat Qurʾān al-ʿAzīz. Adapun frasa Maʿānī al-Qurʾān 

mengacu pada karya para mufassir klasik dan kontemporer, seperti Shaykh al-

Imām Abū Jaʿfar al-Nuḥāsī dan Shaykh ʿAlī al-Ṣābūnī dalam Maʿānī al-

Qurʾān al-Karīm.11  

Pemilihan judul tafsir tersebut menunjukkan upaya Shodiq Hamzah 

dalam menjaga kesinambungan sanad keilmuan dengan para ulama 

sebelumnya. Hal ini sekaligus menegaskan orientasi keilmuan tafsir al-Bayān 

yang berpijak pada tradisi Ahl al-Sunnah wa al-Jamāʿah. Dengan demikian, 

penamaan tafsir ini dapat dipahami sebagai bagian dari komitmen Shodiq 

Hamzah dalam membangun ortodoksi pemikiran keislaman yang berakar pada 

tradisi pesantren, khususnya melalui penguatan relasi keilmuan antara guru 

dan murid serta kesinambungan antara generasi pendahulu dan generasi 

penerus.12 

Penyusunan Tafsir al-Bayān dilatarbelakangi oleh permintaan dari 

rekan-rekan penulis, sebagaimana dinyatakan dalam pengantar karya 

tersebut.13 Berdasarkan dorongan tersebut, Shodiq Hamzah menyusun tafsir 

 
10 Zamzami ‘Urif, Faḍāʾil al-Suwar dalam Zubdat al-Bayān, 25-30. 
11 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, Juz 1, viii. 
12 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan 

Visinya mengenai Masa Depan Indonesia, 125-127. 
13 Berikut penulis kutipkan pemaparan dari Shodiq Hamzah terkait latar belakang 

ditulisnya Tafsir Al-Bayan fi Ma’rifati Ma’ani al-Qur’an: “Sayektosipun poro sesepuh, 

masayikh, ulama’, profesor, doktor, sampun kathah ingkang damel tafsir al-Qur’an ewo 

semanten tiang awam tasih betahaken tafsir ingkang praktis, ingkang saget kawahos milai 

saking tiang ingkang pendidikan SD/MI ngantos dumugi pendidikan S3, pramilo alfaqir dipun 

dorong rencang-rencang ingkang babar pisan mboten mengenal madrasah soho mboten 



  
Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodiq Hamzah Semarang 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 219 

ini dengan menggunakan bahasa Jawa beraksara latin. Tujuan penyusunan ini 

adalah untuk memfasilitasi pemahaman isi al-Qur’an oleh jamaah haji yang 

dibimbingnya, masyarakat umum, serta komunitas pesantren. Pilihan bahasa 

dan aksara tersebut sejalan dengan sejumlah temuan penelitian yang 

menunjukkan bahwa karya keagamaan yang ditulis dalam bahasa Arab sering 

kali dipengaruhi oleh bahasa lokal. Selain itu, tradisi penulisan naskah 

keislaman dalam bahasa daerah seperti Melayu, Jawa, dan Sunda juga telah 

berkembang secara signifikan.14 

Penggunaan bahasa Jawa dengan aksara latin dalam tafsir ini 

menghadirkan kontribusi baru terhadap fenomena penafsiran al-Qur’an yang 

lahir dari lingkungan pesantren. Pendekatan ini menunjukkan pergeseran dari 

dominasi bahasa Arab atau aksara Arab-Jawa (pegon) yang umum dalam karya 

ulama terdahulu menuju penggunaan aksara latin. Pergeseran tersebut 

memungkinkan karya ini lebih mudah diakses dan dipahami oleh pembaca 

tanpa latar pendidikan formal di madrasah atau pesantren. Dengan demikian, 

tafsir ini memiliki relevansi sosial yang lebih luas dan mampu menjangkau 

berbagai kelompok masyarakat. 

Sistematika yang diterapkan mengikuti tartib mushafi, dari surat al-

Fātiḥah hingga al-Nās, mencakup seluruh 30 juz. Di Indonesia, tartib muṣḥafī 

menjadi metode yang banyak diminati, selain mawḍūʿī, sementara penggunaan 

tartib nuzuli—mengikuti urutan turunnya ayat—terbilang jarang di kalangan 

mufassir.15 Dalam muqaddimah tafsir al-Bayān, dijelaskan secara rinci sumber 

rujukan, metode penafsiran yang diterapkan, serta pedoman penulisan yang 

menjadi acuan penyusunan tafsir.16 Sistematika ini menunjukkan bahwa 

Shodiq Hamzah tidak hanya berfokus pada penyampaian isi al-Qur’an, tetapi 

juga memperhatikan kemudahan akses dan pemahaman bagi pembaca. 

Asbāb al-nuzūl juga sering kali menjadi elemen penting dalam 

penafsiran Shodiq Hamzah terhadap ayat-ayat al-Qur’an, meskipun tidak 

semua ayat mencantumkan informasi ini. Biasanya, penjelasan mengenai 

 
mengenal pondok pesantren supados alfaqir damel tafsir ingkang kawahos masyarakat awam, 

saget memahami kanthi perkalimah utawi perkata saestu pamundutipun poro konco-konco 

khususipun jama’ah haji ingkang tergabung wonten ing bimbingan Asshodiqiyah”, Shodiq 

Hamzah Usman, Al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, vol. 1 (Yogyakarta: Asnalitera, 

2020), viii. 
14 Azyumardi Azra, “Naskah Terjemahan Antar Baris: Kontribusi Kreatif Dunia 

Islam Melayu-Indonesia,” in Sadur: Sejarah Terjemahan di Indonesia dan Malaysia (Jakarta: 

Kepustakaan Populer Gramedia, 2009), 435–439. 
15 Sebagaimana dinyatakan Aksin Wijaya, terlepas dari pro kontra terhadap tafsir 

nuzuli, beberapa pemikir Muslim melangkah lebih jauh dengan menulis tafsir berdasarkan al-

Qur’an nuzuli, seperti Sayyid Quṭb, ʿĀʾishah ʿAbd al-Raḥmān, Muḥammad ʿIzzat Darwazah, 

ʿAbd al-Qādir Malāḥishī, Asʿad Aḥmad ʿAlī, ʿAbd al-Raḥmān Ḥasan Ḥanbākah, Muḥammad 

ʿĀbid al-Jābirī, Ibn Qarnās, dan Quraish Shihab. Lihat, Aksin Wijaya, Sejarah Kenabian 

dalam Perspektif Tafsir Nuzulu Izzat Darwazah (Bandung, Mizan, 2016), 24-25.  
16 Shodiq Hamzah Usman, Al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, vol. 1 

(Yogyakarta: Asnalitera, 2020), viii. 



 
Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 220 

asbāb al-nuzūl disajikan setelah uraian makna perkalimat dari ayat yang 

bersangkutan. Tahap terakhir dalam proses penafsiran ini adalah pemahaman 

keseluruhan terhadap teks ayat al-Qur’an. Shodiq Hamzah kerap 

mengelompokkan beberapa ayat berdasarkan tema tertentu dan memberikan 

penjelasan terintegrasi terhadap kelompok ayat tersebut. Sebagian ayat, 

bagaimanapun, hanya ditafsirkan melalui pemaknaan perkalimat dan asbāb al-

nuzūl, tanpa disertai pemahaman yang lebih mendalam.17 

Dalam konteks penafsiran kontemporer yang cenderung mengabaikan 

asbāb al-nuzūl, Shodiq Hamzah tetap menekankan pentingnya aspek ini. 

Pendekatan ini menjadi landasan dalam paradigma ortodoksnya, karena asbāb 

al-nuzūl dianggap sebagai instrumen penting untuk menafsirkan teks al-

Qur’an, sebagaimana digagas oleh para ulama klasik. Dengan demikian, 

penggunaan asbāb al-nuzūl dalam tafsir al-Bayān menegaskan sikap ortodoks 

Shodiq Hamzah, karena ia tetap menghormati konsensus para ulama dan 

mufassir terkait aspek tersebut. 

 

Ortodoksi Tafsir al-Bayān Karya Shodiq Hamzah 

Konsep ortodoksi berasal dari bahasa Yunani yang merujuk pada 

seperangkat ajaran atau keyakinan yang dipandang benar dan sesuai dengan 

standar resmi dalam suatu tradisi keagamaan. Ortodoksi berfungsi sebagai 

instrumen untuk menjaga kemurnian doktrin serta kesinambungan keyakinan 

yang dianggap autentik dan sah menurut otoritas keagamaan tertentu. 

Sebaliknya, pandangan yang dinilai tidak sejalan dengan kerangka tersebut 

dikenal sebagai heterodoksi, yaitu pemahaman yang menyimpang dari 

pandangan dominan dan sering kali diposisikan sebagai tidak sah atau bahkan 

sesat dalam wacana keagamaan.18 

Dalam kerangka ini, Shodiq Hamzah sebagai mufassir yang berakar 

kuat pada tradisi pesantren menunjukkan kecenderungan mempertahankan 

paradigma ortodoksi dalam Tafsir al-Bayān. Upaya tersebut tampak pada dua 

ranah utama. Pertama, pada aspek hasil penafsiran yang dihasilkannya, 

khususnya dalam isu-isu teologis (kalam), yang selaras dengan pandangan 

mainstream. Kedua, pada penggunaan sumber rujukan, yang merefleksikan 

 
17 Shodiq Hamzah Usman, Al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, Juz 1, viii.  
18 Dalam Islam sendiri, kata ortodoksi sebenarnya tidak memiliki padanan kata yang 

senada dalam bahasa Arab Sebagai sebuah konsep, ortodoksi dapat ditemukan dalam tradisi 

Islam. Hal ini tampak dalam, misalnya, adanya konsep mu‘tabar dan gair mu‘tabar yang 

seringkali dijumpai dalam tradisi Islam. Konsep-konsep tersebut memunculkan adanya 

pengelompokan mengenai mażhab-mażhab yang sah untuk diikuti (al-madhāhib al-

mu‘tabarah), kitab-kitab yang sah untuk dibaca (al-kutub al-mu‘tabarah), tarekat-tarekat yang 

sah untuk diamalkan (al-ṭarīqāt al-mu‘tabarah). Hal ini memberikan kesan bahwa konsep 

ortodoksi juga ditemukan dalam tradisi Islam. Lihat, Akhmad Arif Junaidi, Penafsiran al-

Qurʾan Penghulu Kraton Surakarta: Interteks dan Ortodoksi (Semarang: Program 

Pascasarjana IAIN Walisongo Semarang, 2012), 196. 



  
Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodiq Hamzah Semarang 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 221 

keterikatan pada tradisi keilmuan Islam klasik yang telah memperoleh 

legitimasi otoritatif. 

 

Produk Penafsiran/Pemikiran Teologi 

Berdasarkan hasil analisis penulis, ditemukan sejumlah aspek yang 

berkaitan dengan karakteristik penafsiran serta konstruksi pemikiran teologis 

Shodiq Hamzah dalam Tafsir al-Bayān. Pemikiran teologis tersebut tidak 

disajikan secara terpisah sebagai pembahasan khusus, melainkan terintegrasi 

dalam berbagai uraian tafsir yang dikemukakannya. Namun demikian, 

kecenderungan teologis tersebut dapat diidentifikasi secara lebih jelas pada 

penafsiran ayat-ayat tertentu yang secara tradisional kerap dijadikan sebagai 

rujukan dalam perdebatan teologis Islam. Dalam konteks ini, QS. al-An‘ām 

[6]: 125–128 merupakan salah satu ayat yang merefleksikan corak pemikiran 

teologis Shodiq Hamzah sebagaimana tertuang dalam Tafsir al-Bayān. 

 
Pemahaman Ayat: 125-128 

“Ayat ono ing nduwur nuduhake ingatase penetapane irodahe Gusti Allah 

ing ndalem olehe nuduhake menungso lan ing ndalem olehe paring taufiq, 

pitulungan, ngelakoni iman, ngelakoni barang kang bener lan ngelakoni 

barang kebagusan. Lan Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah sepakat maring iki 

ayat, yen hidayah dan kesasar iku kabeh sangking Gusti Allah.19 

Terjemahnya: 

“ayat di atas menunjukkan pada ketetapan sifat iradah Allah swt dalam 

pemberian petunjuk terhadap manusia dan pemberian taufiq, 

pertolongan, iman, menjalankan perbuatan yang baik dan benar. Dan Ahl 

al-Sunnah wa al-Jamā‘ah bersepakat terhadap ayat ini, bahwa hidayah 

dan dholalah merupakan suatu hal yang berasal dari Allah swt. 

 

Penafsiran Sodiq Hamzah di atas menunjukkan kecenderungan kuat 

mengikuti teologi mainstream yang menekankan bahwa Allah memiliki sifat-

sifat wajib, termasuk iradah. Sifat-sifat ini dibagi menjadi empat kategori-

nafsiyah, salbiyah, ma’ani, dan maknawiyah-dengan iradah masuk dalam 

kategori ma’ani bersama al-qudrah, al-ʿilm, al-ḥayāh, al-samʿ, al-baṣar, dan 

kalām.20 Menurut Shodiq Hamzah, melalui iradah-Nya, Allah memiliki 

wewenang mutlak untuk memberikan petunjuk, pertolongan, taufiq, iman, dan 

hidayah. Namun, klaim bahwa hidayah maupun kesesatan sepenuhnya berasal 

 
19 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, juz 8, 15. 
20 (1) Nafsiyah diwakili oleh sifat wujūd; (2) Salbiyah meliputi sifat qidam (terdahulu, 

tidak berawal), baqāʾ (tidak berakhir), mukhālafah li al-ḥawādith (berbeda dengan segala 

makhluk), qiyāmuhu bi nafsih (berdiri dengan sendirinya), dan waḥdāniyyah (esa); (3) Sifat 

maʿānī (wujūdiyyah, positif) adalah tujuh sifat yang menyertai Dzat dan memiliki keberadaan 

tersendiri, yaitu qudrat (kuasa), irādat (berkehendak), ʿilm (mengetahui), ḥayāt (hidup), samʿ 

(mendengar), baṣar (melihat), dan kalām (berfirman); (4) Sifat maknawiyyah adalah tujuh sifat 

berupa pengertian yang berkaitan dengan adanya sifat-sifat maʿānī, yakni qadiran, murīdan, 

ʿāliman, ḥayyan, samīʿan, baṣīran, dan mutakalliman. Simuh, Pergolakan Pemikiran dalam 

Islam (Yogyakarta: Diva Press, 2019), 76. 



 
Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 222 

dari Allah menimbulkan pertanyaan serius tentang ruang bagi kehendak dan 

tanggung jawab manusia. Apakah penafsiran ini menegaskan determinisme 

ilahi secara penuh, ataukah masih memungkinkan adanya kebebasan moral? 

Dengan merujuk pada Ahl al-Sunnah wa al-Jamāʿah, Shodiq Hamzah 

menegaskan posisi tradisional pesantren, tetapi pendekatan kritis menunjukkan 

bahwa penekanan ekstrem pada sifat iradah dapat memunculkan dilema etis 

dan filosofis yang masih menjadi perdebatan dalam teologi Islam klasik. 

Dalam ranah sifat ma’ani sendiri terdapat dua aliran teologi berbeda. 

Mayoritas ulama salaf, khususnya Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah, menerima 

sifat ma’ani bagi Allah swt, pandangan yang dominan di pesantren. Sebaliknya, 

Mu’tazilah menolaknya karena dianggap berpotensi memisahkan sifat dari 

Dzat Allah.21 Posisi teologis Shodiq Hamzah konsisten dengan Ahl al-Sunnah 

wa al-Jamāʿah, terikat pada warisan ulama Sunni terdahulu, dan tercermin 

dalam tafsirnya. Praktik ini menegaskan tradisi menyampaikan ajaran untuk 

menjaga kesinambungan sanad dan keaslian ajaran. 

Semangat Shodiq Hamzah dalam mempertahankan ajaran pendahulu 

tampak jelas saat menafsirkan QS. al-A’rāf [7]:178-179 tentang perbuatan 

manusia (af‘āl al-‘ibād). Tafsirnya tidak sekadar menjelaskan makna ayat, 

tetapi juga menegaskan prinsip teologis: manusia bertanggung jawab atas 

amalnya, sementara sifat-sifat dan kehendak Allah tetap qadim dan tidak 

tercampur dengan perbuatan makhluk. Dengan demikian, Shodiq Hamzah 

menegaskan konsistensi antara wahyu dan ajaran ulama salaf, sekaligus 

menunjukkan keteguhan logika teologisnya dalam menolak penyimpangan 

seperti yang dilakukan oleh golongan yang menafsirkan sifat Allah secara 

sempit atau literalistis. 

 
“Tentang ayat kang ono ning nduwur nerangake mengenai hidayah dan 

dholalah. Hidayah lan dholalah menurut pandangan Ahl al-Sunnah wa 

al-Jamā‘ah iku minallah (sangking Gusti Allah), mulo endi-endi wong 

sing oleh pituduhe Gusti Allah mongko ora ono sing biso nyasarake, lan 

endi-endi wong sing disasarake Gusti Allah, ora ono wong sing biso 

nuduhake. Menurut kaum Mu’tazilah yoiku yen hidayah lan dholalah iku 

songko penggaweane awak dewe, menungso diperintah milih secara 

muthlak, tanpo ono bates. Elek yo awak’e dewe, apik yo awak’e dewe.22 

Terjemahnya: 

“Ayat di atas menjelaskan tentang hidayah (petunjuk) dan dholalah 

(kesesatan). Menurut Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah, hidayah dan 

dholalah merupakan murni dari Allah swt. Barang siapa mendapatkan 

petunjukNya, maka tidak ada seorangpun yang dapat menyesatkan. Dan 

sesiapapun yang disesatkan olehNya, maka tidak ada siapapun yang 

dapat meluruskannya. Sedangkan menurut kaum Mu’tazilah, bahwa 

 
21 Muḥammad ʿAbd al-Karīm al-Shahrastānī, al-Milal wa al-Niḥal (Beirut: Dār al-

Fikr, 1997), 74. 
22 Shodiq Hamzah Usman, Al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, vol. 9, 68–70.. 



  
Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodiq Hamzah Semarang 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 223 

hidayah dan dholalah merupakan murni perbuatan manusia sendiri. 

Manusia diperintahkan untuk memilih secara muthlak, tanpa ada 

batasnya dalam hal baik maupun buruk.”  

 

Menurut Shodiq Hamzah, semua perbuatan manusia-baik yang 

mengarah pada kebaikan (hidayah) maupun kesesatan (ḍalālah)-sepenuhnya 

berasal dari Allah Set. Pandangan ini bertentangan dengan Mu’tazilah, yang 

menekankan kebebasan mutlak manusia dalam berkehendak, baik lahir 

maupun batin.23 Penegasan ini kembali diperkuat oleh Shodiq Hamzah melalui 

QS. al-A’rāf [7]:189-193, yang menyatakan dalam bahasa Jawa: “kabeh 

penggaweane kawulo iku songko Allah, ora songko pribadine dewe-dewe.”24 

Artinya, Ahl al-Sunnah wa al-Jamāʿah menekankan bahwa seluruh perbuatan 

manusia adalah ciptaan Allah SWT, bukan hasil kehendak manusia sendiri, 

menegaskan peran mutlak Allah dalam segala tindakan makhluk-Nya sekaligus 

membedakan teologi ini secara tegas dari Mu’tazilah. 

Afiliasi Shodiq Hamzah dengan Ahl al-Sunnah wa al-Jamāʿah 

(Aswaja) sangat eksplisit, sekaligus secara tegas menolak paham Mu’tazilah. 

Secara lahiriah, manusia tampak memiliki kebebasan memilih, tetapi pada 

hakikatnya setiap perbuatan digerakkan oleh Allah. Pendekatan Mu’tazilah, 

yang menegaskan manusia sebagai pencipta amalnya sendiri dan Allah tidak 

menciptakan perbuatan hamba-Nya, menunjukkan kontradiksi logis: jika 

manusia sepenuhnya bebas, maka Tuhan seolah tidak berkuasa atas ciptaan-

Nya.25 Tafsir al-Bayān karya Shodiq Hamzah menutup celah logis ini dengan 

menegaskan bahwa semua perbuatan—baik maupun buruk—adalah ciptaan 

Allah, sehingga pemikiran teologinya bisa dikatakan ortodoks, konsisten, dan 

kritis dalam menolak tafsiran teologi alternatif yang lemah secara rasional. 

Meski demikian, konsep teologi mainstream bersifat relatif, bergantung 

pada evolusi ajaran resmi Islam sepanjang sejarah. Penilaian tentang apakah 

suatu pemikiran dianggap ortodoks atau heterodoks sangat dipengaruhi oleh 

interpretasi aktor-aktor berotoritas, baik ulama maupun penguasa politik seperti 

raja atau sultan.26 Karena pemahaman Islam terus berkembang, pandangan 

yang awalnya dituding sebagai heterodoks bisa saja diterima kemudian sebagai 

ortodoks, dan sebaliknya, menunjukkan bahwa batasan antara ortodoksi dan 

heterodoksi tidak pernah statis, melainkan dipengaruhi konteks historis dan 

kekuasaan. 

 

 

 

 
23 Bandingkan Simuh, Pergolakan Pemikiran dalam Islam, 79-82. 
24 Shodiq Hamzah Usman, Al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, Juz 9, 79. 
25 Simuh, Pergolakan Pemikiran dalam Islam, 79-82. 
26 Dadang Darmawan, “Ortodoksi dan Heterodoksi Tafsir,” Refleksi 13, no. 2 (April 

2012): 80–85. 



 
Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 224 

Sumber Penafsiran/Rujukan 

Shodiq Hamzah dalam tafsir al-Bayān secara terang-terangan 

menegaskan ortodoksi dengan hanya merujuk pada turats keislaman dari ulama 

klasik hingga kontemporer yang berafiliasi dengan Ahl al-Sunnah wa al-

Jamāʿah.27 Pilihan ini bukan sekadar menghormati tradisi, tetapi juga secara 

tegas menolak tafsir yang menyimpang dari garis Aswaja, seolah menandaskan 

bahwa tafsir lain dianggap cacat secara teologis. Dari 30 karya yang dijadikan 

rujukan, mayoritas berasal dari tokoh yang dalam konteks Indonesia diwakili 

oleh Nahdlatul Ulama (NU), memperlihatkan strategi selektif Shodiq Hamzah: 

menjaga kemurnian interpretasi al-Qur’an, menegaskan dominasi ortodoksi, 

dan menyingkirkan pengaruh heterodoks yang berpotensi mengaburkan ajaran 

Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah.28 

Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah sendiri merupakan manhaj mayoritas 

umat Islam, khususnya di pesantren Indonesia.29 Karena rujukan Shodiq 

Hamzah berasal dari tokoh-tokoh yang setia pada teologi Aswaja, tafsir al-

Bayān secara alami menjadi proyeksi dari paham tersebut, seolah ia secara 

sadar “mengawal” garis ortodoksi. Melalui Nahdlatul Ulama (NU), Aswaja 

tampil tidak hanya sebagai aliran teologi mapan dan konsisten, tetapi juga 

sebagai penegas antitesis terhadap Mu’tazilah yang heterodoks. Dengan 

demikian, tafsir Shodiq Hamzah bukan sekadar interpretasi teks, melainkan 

juga pernyataan teologis yang mempertahankan dominasi ortodoksi Aswaja 

sambil menyingkirkan pengaruh aliran yang menyimpang. 

Komitmen Shodiq Hamzah terhadap ortodoksi tidak hanya terlihat dari 

rujukannya melainkan terlihat pula pada asbāb al-nuzūl, tetapi juga dari 

caranya menghadapi celah literatur. Bahkan ketika beberapa ayat, seperti QS. 

al-Baqarah [2]: 94, asbāb al-nuzūl-nya tidak dibahas dalam karya-karya khusus 

asbāb al-nuzūl, ia tetap menafsirkan secara konsisten dengan prinsip Aswaja, 

seolah bertindak sebagai “penjaga kebenaran” yang menegakkan ortodoksi.30 

Tafsir al-Bayān bukan sekadar reproduksi teks ulama terdahulu, tetapi 

instrumen aktif untuk melindungi ajaran ortodoks dari pengaruh heterodoks 

 
27 Setidaknya terdapat sekitar tiga puluh kitab tafsir yang dijadikan rujukan oleh 

Shodiq Hamzah. Di antaranya ialah Tafsīr al-Munīr karya Wahbah al-Zuḥaylī; Tafsīr al-Ibrīz 

fī Maʿrifat al-Qurʾān al-ʿAzīz karya Bisri Musthofa (Rembang); Tafsīr al-Iklīl fī Maʿānī al-

Tanzīl karya Misbah Musthofa; serta Tafsīr al-Jalālayn karya Jalāl al-Dīn al-Maḥallī dan Jalāl 

al-Dīn al-Suyūṭī, dan lain-lain. Lihat, Shodiq Hamzah Usman, Al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-

Qurʾān, Juz 1, hlm. xi-xiii. 
28 Shodiq Hamzah Usman, Al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, Juz 1, hlm. xi-

xiii. Bandingkan, Najih Maemon, Ahlussunnah wal Jama’ah: Aqidah, Syari’at, Amaliyah, 

disampaikan dalam acara Halaqah dan Lokakarya Kiai Muda Ansor “Memahami Aswaja An-

Nahdliyah”, Krapyak, Yogyakarta, 2011, hlm. 10. 
29 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan 

Visinya mengenai Masa Depan Indonesia, 122-125. 
30 Shodiq Hamzah Usman, Al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, Juz 1, hlm. 72-

73. 



  
Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodiq Hamzah Semarang 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 225 

dan interpretasi menyimpang. Dalam tafsirnya, Shodiq Hamzah menegaskan 

dominasi Ahl al-Sunnah wa al-Jamāʿah, menjaga keselarasan antara teks al-

Qur’an dan teologi Aswaja, dan menunjukkan bahwa ortodoksi bukan sekadar 

tradisi, melainkan prinsip yang dijaga dengan ketegasan intelektual, bahkan 

saat literatur tradisional tidak memadai. 

Perujukan Shodiq Hamzah terhadap asbāb al-nuzūl bukan sekadar 

formalitas, melainkan representasi afiliasinya pada metode penafsiran ulama 

terdahulu.31 Asbāb al-nuzūl menjadi perangkat penting untuk menangkap 

maksud ayat al-Qur’an secara mendalam, meskipun tidak semua ayat memiliki 

latar belakang penurunan yang jelas. Pendekatan ini mencerminkan kehati-

hatiannya dalam menafsirkan teks suci, sekaligus menjaga ortodoksi tafsir al-

Bayān. Terlepas dari perbedaan pendapat ulama tentang al-ibrah bi khusūs al-

sabab atau bi ‘umūm al-lafadz, konsistensi Shodiq Hamzah dalam merujuk 

asbāb al-nuzūl menunjukkan tekadnya untuk menggabungkan konteks historis 

dan relevansi masa kini. Mengabaikan salah satunya, menurutnya, berisiko 

menimbulkan tafsir tunggal yang sempit dan kontradiktif.32 Dengan demikian, 

tafsir al-Bayān menegaskan bahwa menjaga garis ortodoksi berarti 

menghormati sejarah teks sekaligus memastikan pemahaman al-Qur’an tetap 

relevan dan konsisten dengan prinsip teologis Aswaja, seakan Shodiq Hamzah 

bertindak sebagai “penjaga kebenaran” yang melawan tafsir menyimpang atau 

heterodoks. 

 

Analisis Ortodoksi Tafsir Al-Bayān Perspektif John B. Henderson 

Analisis ortodoksi tafsir al-Bayān karya Shodiq Hamzah dapat 

dilakukan dengan merujuk pada lima konsep yang dikemukakan John B. 

Henderson: (1) Primacy, yaitu keaslian ajaran, dogma, atau paham yang telah 

diakui sebagai kebenaran sejak fase awal Islam; (2) True Transmission, yaitu 

jalur transmisi yang sahih dan dapat dipercaya; (3) Unity, yakni kesatuan 

gagasan yang terbentuk secara utuh dan konsisten; (4) doktrin dan sikap toleran 

terhadap perbedaan; dan (5) sikap moderat, yang menyeimbangkan antara dua 

sisi ekstremisme.33 

 

1. Primacy (Keaslian Ajaran) 

Afiliasi Shodiq Hamzah terhadap teologi Ahl al-Sunnah wa al-

Jamāʿah, yang tercermin kuat dalam tafsir al-Bayān, adalah bukti nyata 

konsistensinya menjaga keaslian ajaran (primacy). Sebagai tokoh pesantren, ia 

 
31Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, al-Itqān fī ʿUlūm al-Qurʾān (Beirut: Dār al-Fikr, n.d.), 120–

126. Bandingkan, H. Heriyanto, “Asbāb al-Nuzūl dalam Wacana Teologi Ashʿariyyah: Relasi 

Pemikiran al-Ghazālī dan Konsep Asbāb al-Nuzūl,” Suhūf 10, no. 1 (June 2017): 104. 
32 Naṣr Ḥāmid Abū Zayd, Mafhūm al-Naṣṣ: Dirāsah fī ʿUlūm al-Qurʾān (Beirut: al-

Markaz al-Thaqāfī al-ʿArabī, 2014), 99. 
33 John B. Henderson, The Construction of Orthodoxy and Heresy: Neo-Confucian, 

Islamic, Jewish, and Early Christian Patterns, 85-112. 



 
Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 226 

tidak sekadar menafsirkan teks al-Qur’an, tetapi secara aktif mewariskan 

paham teologi yang diperoleh dari ulama terdahulu, berperan sebagai “penjaga 

kebenaran” yang mempertahankan garis ortodoksi. Dalam tradisi pesantren 

Indonesia, para kyai dibesarkan untuk teguh memegang paham Islam 

tradisional yang berlandaskan al-Qur’an dan hadis, menekankan 

keberlanjutan, kesatuan umat, dan integritas ajaran.34 Tafsir al-Bayān, dengan 

demikian, berfungsi bukan hanya sebagai komentar teks, tetapi sebagai 

benteng intelektual yang menolak tafsir menyimpang, menegaskan supremasi 

prinsip Aswaja, dan menjaga ajaran Islam dari segala pengaruh heterodoks 

atau interpretasi kontradiktif. 

Di sinilah terlihat upaya tegas untuk memelihara tradisi Islam yang 

selaras dengan ajaran Ahl al-Sunnah wa al-Jamāʿah, menjaga kesatuan umat 

dan kesinambungan ortodoksi.35 Shodiq Hamzah, melalui tafsir al-Bayān, 

menegaskan konsistensi ini, tidak hanya menyampaikan teks, tetapi juga 

menegakkan prinsip teologis Aswaja, menolak penyimpangan, dan 

memastikan bahwa setiap interpretasi tetap berada dalam koridor ortodoksi, 

sekaligus membedakan secara jelas antara tradisi sahih dan klaim heterodoks. 

Meskipun Shodiq Hamzah berupaya mempertahankan keaslian ajaran 

Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah, pendekatannya yang kaku berpotensi 

menciptakan stagnasi dan konservatisme dalam penafsiran al-Qur’an. Tafsir, 

yang sejatinya lahir dari interaksi dengan konteks sosial dan wacana yang 

dinamis, tidak boleh berhenti pada apa yang diwariskan ulama terdahulu 

semata. Menekankan warisan ortodoks tanpa ruang inovasi dapat membuat 

pemahaman agama menjadi statis, kering, dan terlepas dari realitas umat. 

Tafsir yang hidup harus mampu menjembatani kesetiaan terhadap ortodoksi 

dengan kebutuhan zaman—menjadi produktif, dinamis, dan relevan—agar al-

Qur’an tidak hanya dipandang sebagai teks yang dihafal dan dikutip, tetapi 

sebagai sumber hukum, etika, dan panduan spiritual yang terus menanggapi 

tantangan kontemporer.36 Dengan kata lain, ortodoksi yang terlalu kaku bisa 

berubah menjadi jerat, sementara tafsir yang adaptif menjadi jembatan antara 

prinsip tradisi dan kehidupan modern. 

 

2. True Transmission (Jalur Transmisi yang Sah) 

Rujukan-rujukan dalam tafsir al-Bayān karya Shodiq Hamzah yang 

bersumber dari kitab-kitab mu’tabar di pesantren menegaskan keberlanjutan 

intellectual chains—rantai intelektual yang tak terputus—antara ulama satu 

 
34 Syarif Hidayatullah, Islam Isme-Isme: Aliran dan Paham Islam di Indonesia 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), 49–50.  
35 Syarif Hidayatullah, Islam Isme-Isme: Aliran dan Paham Islam di Indonesia, 49-

50.  
36 ʿAlī Ḥarb, al-Naṣṣ wa al-Ḥaqīqah: Naqd al-Naṣṣ (Beirut: al-Markaz al-Thaqāfī al-

ʿArabī, 1995), 20–21. 



  
Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodiq Hamzah Semarang 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 227 

dengan ulama lainnya, baik lintas generasi maupun dalam satu kurun waktu. 

Dalam tradisi pesantren, rantai transmisi (sanad) bukan sekadar formalitas; ia 

menjadi mekanisme kritis untuk menegaskan siapa yang sahih dan siapa yang 

diragukan. Ulama tertentu dianggap merepresentasikan ortodoksi dan keaslian 

ajaran, sementara ulama lain yang di luar standar ini dianggap heterodoks, 

bahkan bisa dicap batal.37 Tafsir al-Bayān, dengan konsistensi rujukannya pada 

rantai yang sah, menegaskan bahwa ortodoksi bukan sekadar soal teks, 

melainkan soal legitimasi intelektual yang dijaga dengan ketat. Shodiq 

Hamzah, melalui tafsirnya, tampil sebagai penjaga kebenaran, memastikan 

bahwa garis teologi Aswaja tetap dominan, membentengi tradisi pesantren, dan 

menandai dengan jelas batas antara yang sah dan yang menyimpang, sekaligus 

menolak seluruh klaim heterodoks yang berpotensi merusak kesinambungan 

ajaran. 

Tafsir al-Bayān karya Shodiq Hamzah, meski kokoh dalam paradigma 

true transmission dan setia merujuk pada kitab-kitab tafsir mu’tabar, 

menyingkap paradoks tersendiri. Konsistensi ini menjadikannya penjaga 

ortodoksi, namun sekaligus menempatkannya di persimpangan antara 

kesetiaan pada tradisi dan kebutuhan realitas sosial yang berubah. Karya-karya 

ulama yang dirujuk lahir dalam konteks zamannya sendiri; apa yang relevan di 

masa lalu tidak otomatis relevan bagi tantangan kontemporer. Akibatnya, tafsir 

Shodiq Hamzah cenderung meneguhkan tradisi pesantren secara tekstual dan 

teologis, tetapi jarang menyentuh problematika sosial nyata yang menjadi arena 

dakwah.38 Kekuatan ortodoksi ini berubah menjadi benteng yang menahan 

tafsir dari dinamika zaman, menjadikannya stagnan dan konservatif. Di sinilah 

dilema besar seorang mufassir tradisional muncul: bagaimana menegakkan 

garis teologi Aswaja tanpa kehilangan kehidupan, produktivitas, dan relevansi 

tafsir bagi umat yang terus bergerak dalam kompleksitas sosial modern. 

 

3. Unity (Kesatuan) 

Pemikiran teologi Shodiq Hamzah merupakan manifestasi kesetiaan 

penuh terhadap Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah, yang terlihat jelas pada 

penafsirannya terhadap ayat-ayat yang menjadi landasan teologis, seperti QS. 

al-An’am [6]: 125-127 mengenai sifat-sifat ma’ani Allah Swt. Loyalitasnya 

terhadap teologi Aswaja tidak sekadar retorika, tetapi terejawantah nyata dalam 

pembahasan shafā’at, perbuatan manusia (af’āl al-‘ibād), serta sifat-sifat wajib 

bagi Allah.39 Melalui tafsir ini, Shodiq Hamzah tampil sebagai penjaga 

ortodoksi, menegaskan konsistensi dan keberlanjutan tradisi teologis pesantren, 

sekaligus membentengi ajaran dari klaim heterodoks yang berpotensi 

 
37 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan 

Visinya mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2015), 122–125. 
38 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, Juz 9, 90. 
39 Penjelasan tentang syafāʿat dapat dilihat dalam tafsir al-Bayān, jilid 9. Shodiq 

Hamzah Usman, al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, vol. 9, 90. 



 
Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 228 

menyimpang dari garis Aswaja. Tafsirnya bukan hanya komentar teks, tetapi 

pernyataan teologis yang mempertahankan integritas dan kesatuan umat dalam 

kerangka ortodoksi. 

Tafsir al-Bayān karya Shodiq Hamzah menonjolkan kesatuan gagasan 

(unity) yang tak tergoyahkan, dengan fondasi teologi Aswaja yang dijaga ketat 

dan rujukan yang konsisten pada ulama terdahulu. Di satu sisi, ini adalah 

kekuatan, menunjukkan kesetiaan terhadap tradisi dan ortodoksi yang kokoh, 

menegaskan batas teologis terhadap aliran heterodoks seperti Mu’tazilah.40 

Namun, di sisi lain, kekokohan ini justru menjadi jebakan. Keteguhan dalam 

mempertahankan kesatuan gagasan membatasi tafsir untuk menanggapi realitas 

sosial kontemporer. Tafsir yang terlalu terpaku pada tradisi bisa menjadi 

stagnan, kehilangan kapasitas untuk menjawab problematika umat modern. 

Dalam banyak kasus, tafsir al-Bayān lebih meneguhkan teks dan doktrin klasik 

daripada mengeksplorasi kebutuhan zaman, sehingga muncul kontradiksi: 

ortodoksi yang dijaga dengan setia bisa menjadi penghalang kreativitas dan 

relevansi tafsir. Dengan kata lain, tafsir Shodiq Hamzah adalah contoh pedang 

bermata dua, ia menjaga keaslian ajaran dan kesatuan teologis secara luar biasa, 

tetapi di saat yang sama mengorbankan konteks sosial dan dinamika zaman. 

Tafsir ini mengingatkan bahwa ortodoksi tanpa fleksibilitas kontekstual dapat 

menjadi benteng yang kokoh, namun terisolasi, menjaga warisan intelektual 

tetapi menutup kemungkinan tafsir yang hidup, responsif, dan progresif. 

 

4. Doktrin dan Toleran terhadap Perbedaan 

Setidaknya konsep doktrin dan toleran dalam tafsir al-Bayān Shodiq 

Hamzah direpresentasikan dalam upayanya menjaga dan mentoleransi terhadap 

pendapat lain dalam konteks teologi atau kalam. Meski ia berafiliasi terhadap 

Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah namun ia juga menyajikan pendapat kelompok 

kalangan Mu’tazilah sebagai pembanding atau sebagai penjelas dalam 

tafsirnya. Hal ini terlihat ketika menafsirkan QS. al-A’rāf [7]: 178-179 yang 

berkaitan dengan perbuatan manusia (af’āl ‘ibād):  

 
“Tentang ayat kang ono ning nduwur nerangake mengenai hidayah dan 

dholalah. Hidayah lan dholalah menurut pandangan Ahl al-Sunnah wa 

al-Jamā‘ah iku minallah (sangking Gusti Allah), mulo endi-endi wong 

sing oleh pituduhe Gusti Allah mongko ora ono sing biso nyasarake, lan 

endi-endi wong sing disasarake Gusti Allah, ora ono wong sing biso 

nuduhake. Menurut kaum Mu’tazilah yoiku yen hidayah lan dholalah iku 

songko penggaweane awak dewe, menungso diperintah milih secara 

muthlak, tanpo ono bates. Elek yo awak’e dewe, apik yo awak’e dewe.  

 

Tafsir al-Bayān karya Shodiq Hamzah memang menampilkan upaya 

toleransi intelektual dengan menyajikan pandangan lain, seperti Mu’tazilah, 

 
40 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, Juz 9, 90. 



  
Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodiq Hamzah Semarang 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 229 

sebagai pembanding ketika menafsirkan QS. al-A’rāf [7]: 178-179 tentang 

perbuatan manusia (af’āl ibād).41 Namun, jika ditelaah lebih kritis, toleransi 

yang diperlihatkan tidak bersifat mutlak. Pandangan Mu’tazilah hanya 

dijadikan bahan perbandingan untuk menegaskan doktrin Aswaja, bukan 

sebagai alternatif yang sah dalam kerangka teologisnya. Dengan kata lain, 

tafsir Shodiq Hamzah menghadirkan dialog antara pendapat, tetapi dialog itu 

terbatasi oleh tembok ortodoksi. Ia menjaga kesatuan teologis dengan sangat 

ketat, sehingga toleransi yang muncul bersifat selektif dan strategis, bukan 

pluralistik sepenuhnya.42 Tafsir ini menunjukkan paradoks menarik: di satu 

sisi, ada ruang untuk menghormati perbedaan, tetapi di sisi lain, perbedaan itu 

dikontrol dan dibingkai agar tidak keluar dari ortodoksi Aswaja. 

Secara kritis, hal ini mengungkapkan bahwa ortodoksi, sekalipun 

tampak moderat dan toleran, bisa menjadi alat untuk membatasi pemikiran. 

Toleransi dalam tafsir al-Bayān bukanlah kebebasan intelektual penuh, 

melainkan toleransi berpagar, di mana setiap pandangan heterodoks hanya 

diterima sejauh tidak menantang doktrin yang telah mapan. Tafsir ini, dengan 

demikian, menjadi contoh nyata dari strategi konservatif yang memelihara 

kesatuan teologis sambil menampilkan ilusi keterbukaan. 

Otoritasnya sebagai tokoh pesantren yang pernah menempuh 

pendidikan di Hijaz memperkuat posisi ini, memungkinkan ia menyajikan 

pluralitas pandangan dalam bentuk yang terbatas dan terkendali. Dengan kata 

lain, tafsir Shodiq Hamzah menghadirkan ruang dialog dengan aliran lain, 

tetapi tetap berada dalam batas ortodoksi Aswaja, sehingga toleransi yang 

ditampilkan bersifat strategis dan berpagar. Tafsir ini menjadi contoh 

bagaimana ortodoksi dapat menegaskan kesatuan teologis sekaligus 

membatasi kebebasan intelektual, menjaga tradisi tanpa benar-benar 

membiarkan pluralitas teologis berkembang. 

 
41 Dalam menafsirkan QS. al-A’rāf [7]: 178-179 yang berkaitan dengan perbuatan 

manusia (af’al ‘ibad) Shodiq Hamzah menyatakan: “Tentang ayat kang ono ning nduwur 

nerangake mengenai hidayah dan dholalah. Hidayah lan dholalah menurut pandangan Ahl al-

Sunnah wa al-Jamā‘ah iku minallah (sangking Gusti Allah), mulo endi-endi wong sing oleh 

pituduhe Gusti Allah mongko ora ono sing biso nyasarake, lan endi-endi wong sing disasarake 

Gusti Allah, ora ono wong sing biso nuduhake. Menurut kaum Mu’tazilah yoiku yen hidayah 

lan dholalah iku songko penggaweane awak dewe, menungso diperintah milih secara muthlak, 

tanpo ono bates. Elek yo awak’e dewe, apik yo awak’e dewe. Terjemahnya:“Ayat di atas 

menjelaskan tentang hidayah (petunjuk) dan dholalah (kesesatan). Menurut Ahl al-Sunnah wa 

al-Jamā‘ah, hidayah dan dholalah merupakan murni dari Allah Swt. Barang siapa 

mendapatkan petunjukNya, maka tidak ada seorangpun yang dapat menyesatkan. Dan 

sesiapapun yang disesatkan olehNya, maka tidak ada siapapun yang dapat meluruskannya. 

Sedangkan menurut kaum Mu’tazilah, bahwa hidayah dan dholalah merupakan murni 

perbuatan manusia sendiri. Manusia diperintahkan untuk memilih secara muthlak, tanpa ada 

batasnya dalam hal baik maupun buruk.”  Shodiq Hamzah Usman, al-Bayān fī Maʿrifat 

Maʿānī al-Qurʾān, Juz 9, 68-70. 
42 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, vol. 9, 68–70; 

bandingkan Simuh, Pergolakan Pemikiran dalam Islam, 79–82. 



 
Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 230 

Konsep toleransi lain dalam tafsir al-Bayān Shodiq Hamzah juga 

terlihat dari perujukannya terhadap berbagai tafsir al-Qur’an karya ulama 

terdahulu, baik dari masa klasik maupun modern. Dengan mengacu pada 

beragam karya tafsir, ia menunjukkan penghargaan terhadap perbedaan 

paradigma di kalangan mufassir, sekaligus memperkaya khazanah keilmuan 

tafsir al-Qur’an. Pendekatan ini menegaskan bahwa Shodiq Hamzah 

merupakan ulama ortodoks kontemporer yang tetap menghargai pluralitas 

pendapat, sebuah ciri khas tradisi pesantren yang mengutamakan keterbukaan. 

Namun, keterbukaan ini masih terbatas. Meskipun ia mampu menampilkan 

perbedaan pendapat dari mufassir klasik dan modern, tafsirnya belum secara 

signifikan mengakomodasi perkembangan wacana keislaman kontemporer 

atau isu-isu baru yang muncul di masyarakat modern. Dengan demikian, 

tafsirnya tetap berada dalam bingkai konservatif, di mana pluralitas diakui 

tetapi tidak sepenuhnya dieksplorasi untuk menjawab tantangan zaman. 

 

5. Moderat 

Dalam konteks ini, Shodiq Hamzah secara implisit mengambil posisi 

moderat terhadap perbedaan pandangan yang bersebrangan, misalnya dalam 

menafsirkan QS. al-An’am [6]: 125-128. Dari ayat-ayat tersebut, Tafsir al-

Bayān menunjukkan kecenderungan teologis tertentu, terutama dalam cara 

Shodiq Hamzah memahami hubungan antara kehendak Allah, hidayah, dan 

kesesatan manusia. Pendekatannya mencerminkan upaya menjaga 

keseimbangan antara prinsip ortodoksi Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah dan 

pengakuan terhadap perbedaan pendapat, meskipun tetap berada dalam bingkai 

doktrin tradisional Aswaja.43 

Pandangan moderat lain adalah ketika menjabarkan tentang iman dalam 

QS. al-Nisāʾ [4]: 116-122. Shodiq Hamzah menafsirkan ayat ini dengan 

menekankan sikap moderat dan jalan tengah (iʿtidāl) dalam memahami iman 

dan perbuatan manusia. Ia menekankan pentingnya keseimbangan antara 

keyakinan, amal perbuatan, dan tanggung jawab individu, tanpa menyingkirkan 

prinsip-prinsip dasar Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah. Namun demikian, 

moderasi yang ditampilkan tetap dibingkai dalam ortodoksi Aswaja; ia 

mengakui pluralitas pemikiran, tetapi hanya sejauh tidak menentang doktrin 

yang diwarisi.44 

Dengan demikian, tafsir ini mencerminkan toleransi terbatas: 

memberikan ruang dialog antara perbedaan pandangan, namun tetap menjaga 

kesatuan teologis. Pendekatan seperti ini menunjukkan kekuatan Aswaja dalam 

mempertahankan relevansi sepanjang sejarah, tetapi sekaligus menegaskan 

batasan ruang inovasi intelektual, di mana moderasi lebih berfungsi sebagai 

stabilitas doctrinal daripada pembaruan kontekstual. Penekanan pada 

 
43 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, Juz 8, 13-15. 
44 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, vol. 5, 88–92. 



  
Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodiq Hamzah Semarang 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 231 

keseimbangan teologis dan kepatuhan ortodoks Aswaja membuat tafsirnya 

kurang responsif terhadap permasalahan kemanusiaan dan dinamika sosial 

modern, sehingga tafsir Shodiq Hamzah meski moderat secara teologis, tetap 

konservatif dalam aplikasi praktis. Dengan kata lain, tafsir ini lebih 

menekankan stabilitas doktrinal daripada inovasi interpretatif yang 

kontekstual. 

 

Relevansi Tafsir al-Bayān Karya Shodiq Hamzah 

Tafsir al-Bayān karya Shodiq Hamzah merupakan salah satu karya 

tafsir yang lahir dari tradisi pesantren dan berkembang dalam konteks sosial-

budaya masyarakat lokal. Sebagai mufassir berlatar belakang pesantren, 

Shodiq Hamzah menyusun penafsirannya dengan mempertimbangkan realitas 

sosial yang melingkupi kehidupannya.45 Oleh karena itu, tafsir al-Bayān tidak 

hanya merefleksikan pemahaman tekstual terhadap al-Qur’an, tetapi juga 

memperlihatkan dialektika yang dinamis antara teks keagamaan dan konteks 

budaya masyarakat. 

Dalam karya ini, Shodiq Hamzah berupaya memadukan ajaran Islam 

yang bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah dengan tradisi keagamaan lokal 

yang berafiliasi pada teologi Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah.46 Konsistensinya 

terhadap paradigma Aswaja tampak dalam pola penafsiran yang merujuk pada 

otoritas ulama klasik serta penggunaan al-kutub al-mu‘tabarah sebagai basis 

argumentasi. Dengan demikian, tafsir al-Bayān berfungsi sebagai medium 

transmisi nilai-nilai keislaman pesantren kepada masyarakat luas. 

Lebih lanjut, keberpihakan Shodiq Hamzah terhadap Aswaja secara 

tidak langsung membentuk pola ortodoksi pemikiran keislaman di tengah 

masyarakat. Pemahaman keagamaan tidak berdiri secara otonom, melainkan 

dipengaruhi oleh figur ulama yang memiliki otoritas keilmuan dan legitimasi 

sosial.47 Dalam konteks ini, tafsir al-Bayān berperan sebagai rujukan 

keagamaan yang memperkuat posisi ulama pesantren sebagai pemimpin moral 

dan sosial. Oleh sebab itu, tafsir ini tidak hanya berfungsi sebagai karya ilmiah 

keagamaan, tetapi juga sebagai instrumen sosial yang menjaga kesinambungan 

tradisi keislaman sekaligus membuka ruang adaptasi terhadap perubahan 

sosial. 

Namun demikian, ortodoksi yang menjadi kekuatan tafsir al-Bayān 

sekaligus menunjukkan batasannya. Penafsiran yang ditawarkan masih 

 
45 Jajang Rohmana, “Memahami al-Qurʾan dengan Kearifan Lokal: Nuansa Budaya 

Sunda dalam Tafsir al-Qurʾan Berbahasa Sunda,” Journal of Qurʾan and Hadith Studies 3, no. 

1 (2014): 79–99. 
46 Najih Maemon, Ahl al-Sunnah wa al-Jamāʿah: Aqidah, Syariʿat, dan Amaliyah, 

makalah disampaikan dalam Halaqah dan Lokakarya Kiai Muda Ansor “Memahami Aswaja 

an-Nahdliyah,” Krapyak, Yogyakarta, 2011, 10. 
47 Dadang Darmawan, “Ortodoksi dan Heterodoksi Tafsir,” Refleksi 13, no. 2 (2012): 

179–180.  



 
Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 232 

berfokus pada aspek normatif-doktrinal ajaran Islam dan belum secara eksplisit 

merespons isu-isu keislaman kontemporer yang berkembang dalam wacana 

global maupun lokal.48 Hal ini menandakan bahwa tafsir al-Bayān lebih 

menekankan pada upaya menjaga kontinuitas tradisi daripada melakukan 

elaborasi kritis terhadap problem sosial-keagamaan mutakhir. Oleh karena itu, 

tafsir ini perlu diposisikan sebagai fondasi normatif yang penting, namun tetap 

terbuka untuk dibaca ulang dan dikembangkan melalui pendekatan kontekstual 

yang lebih luas. Kajian lanjutan dengan perspektif interdisipliner menjadi 

kebutuhan untuk memastikan relevansi nilai-nilai ortodoksi yang dijaga oleh 

Shodiq Hamzah dalam menjawab tantangan keberagamaan masyarakat 

kontemporer. 

 

SIMPULAN 

Ortodoksi pemikiran dalam tafsir al-Bayān karya Shodiq Hamzah 

tercermin pada dua level utama, yaitu teologis dan epistemologis. Pada level 

teologis, tafsir ini secara konsisten berpijak pada paradigma Ahl al-Sunnah wa 

al-Jamāʿah dalam menafsirkan ayat-ayat akidah dan pemikiran kalām. Pada 

level epistemologis, ortodoksi tersebut ditegaskan melalui penggunaan al-

kutub al-muʿtabarah dan otoritas ulama klasik sebagai sumber utama 

penafsiran. Dengan demikian, ortodoksi dalam tafsir al-Bayān dibangun tidak 

hanya melalui pilihan teologis, tetapi juga melalui legitimasi keilmuan yang 

berakar pada tradisi Islam klasik. Ditinjau melalui lima parameter ortodoksi 

John B. Henderson, tafsir al-Bayān berfungsi terutama sebagai instrumen 

penjaga ortodoksi. Prinsip primacy, true transmission, unity, doktrin dan 

toleransi, serta moderasi menunjukkan dominasi kerangka Aswaja sekaligus 

membatasi masuknya perspektif heterodoks dan penafsiran inovatif. Orientasi 

ini menjaga koherensi dan stabilitas teologis, namun cenderung membatasi 

dialog kritis dan respons terhadap isu-isu keislaman kontemporer. Tfsir al-

Bayān merepresentasikan kesinambungan otoritas keilmuan ulama dan 

memperkuat posisi tafsir pesantren dalam diskursus Islam Indonesia. Namun, 

ortodoksi yang menjadi kekuatannya sekaligus menunjukkan keterbatasan, 

karena penafsiran masih berfokus pada aspek normatif-doktrinal dan belum 

secara signifikan merespons problem sosial-keagamaan mutakhir. Oleh sebab 

itu, tafsir al-Bayān penting dipahami sebagai fondasi normatif yang tetap 

memerlukan pengembangan melalui pendekatan kontekstual dan 

interdisipliner agar relevan dengan tantangan keberagamaan kontemporer. 

 

 

 

 
48 Shodiq Hamzah Usman, al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān, vol. 5, 88–92; 

bandingkan Said Aqil Siraj, Islam Nusantara: dari Ushul Fiqh hingga Paham Kebangsaan, 

ed. Akhmad Sahal dan Munawir Aziz (Bandung: Mizan Pustaka, 2015), 160–165. 



  
Ortodoksi Pesantren dalam Tafsir al-Bayan Karya KH. Shodiq Hamzah Semarang 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 233 

DAFTAR PUSTAKA 

Abū Zayd, Naṣr Ḥāmid. Mafhūm al-Naṣṣ: Dirāsah fī ʿ Ulūm al-Qurʾān. Beirut: 

al-Markaz al-Thaqāfī al-ʿArabī, 2014. 

al-Ashʿarī, Abū al-Ḥasan. al-Ibānah ʿan Uṣūl al-Diyānah. Beirut: Dār al-

Zaydūn, 1999. 

Azra, Azyumardi. “Naskah Terjemahan Antar Baris: Kontribusi Kreatif Dunia 

Islam Melayu-Indonesia.” In Sadur: Sejarah Terjemahan di Indonesia 

dan Malaysia, 435–439. Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia, 

2009. 

Bruinessen, Martin van. Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat. Yogyakarta: 

Gading Publishing, 2015. 

Darmawan, Dadang. “Ortodoksi dan Heterodoksi Tafsir.” Refleksi 13, no. 2 

(2012): 80–85. 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan 

Visinya mengenai Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 2015. 

Fatah, Munawir Abdul. Tradisi Orang-Orang NU. Yogyakarta: Pustaka 

Pesantren, 2012. 

Harb, ʿAlī. al-Naṣṣ wa al-Ḥaqīqah: Naqd al-Naṣṣ. Beirut: al-Markaz al-

Thaqāfī al-ʿArabī, 1995. 

Henderson, John B. The Construction of Orthodoxy and Heresy: Neo-

Confucian, Islamic, Jewish, and Early Christian Patterns. Albany: 

State University of New York Press, 1998. 

Hidayatullah, Syarif. Islam Isme-Isme: Aliran dan Paham Islam di Indonesia. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010. 

Ichwan, Mohammad Nur. “Al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān Karya 

Shodiq Hamzah Usman: Sejarah Penulisan, Karakteristik, Format 

Penulisan, Metode, dan Corak Penafsiran.” Maghza: Jurnal Ilmu al-

Qurʾan dan Tafsir 9, no. 1 (2024): 120–141. 

Jābirī, Muḥammad ʿĀbid al-. Kritik Wacana Teologi Islam: Komentar Kritis 

Muhammad Abed al-Jabiri terhadap Pemikiran Ibn Rushd. 

Yogyakarta: IRCiSoD, 2019. 

Junaidi, Akhmad Arif. Penafsiran al-Qurʾan Penghulu Kraton Surakarta: 

Interteks dan Ortodoksi. Semarang: Program Pascasarjana IAIN 

Walisongo, 2012. 

Maemon, Najih. Ahl al-Sunnah wa al-Jamāʿah: Aqidah, Syariʿat, dan 

Amaliyah. Makalah Halaqah Kiai Muda Ansor “Memahami Aswaja 

an-Nahdliyah.” Yogyakarta, 2011. 

Nasution, Harun. Teologi Islam: Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan. 

Jakarta: Yayasan Penerbit Universitas Indonesia, 1978. 

Rohmana, Jajang. “Memahami al-Qurʾan dengan Kearifan Lokal: Nuansa 

Budaya Sunda dalam Tafsir al-Qurʾan Berbahasa Sunda.” Journal of 

Qurʾan and Hadith Studies 3, no. 1 (2014): 79–99. 



 
Zulaikhah Fitri Nur Ngaisah 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 234 

Shaleh, Munandi. Mengenal Tentang Aswaja. Yogyakarta: Charta Cendekia 

Institut, 2019. 

al-Shahrastānī, Muḥammad ʿAbd al-Karīm. al-Milal wa al-Niḥal. Beirut: Dār 

al-Fikr, 1997. 

Simuh. Pergolakan Pemikiran dalam Islam. Yogyakarta: Diva Press, 2019. 

al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn. al-Itqān fī ʿUlūm al-Qurʾān. Beirut: Dār al-Fikr, n.d. 

Usman, Shodiq Hamzah. al-Bayān fī Maʿrifat Maʿānī al-Qurʾān. Sleman: 

Asnalitera, 2020. 

Urif, Zamzamiʿ. Faḍāʾil al-Suwar dalam Kitab Zubdat al-Bayān fī Bayān 

Faḍāʾil Suwar al-Qurʾān Karya KH Shodiq Hamzah. Undergraduate 

thesis, Fakultas Ushuluddin, UIN Sunan Kalijaga, 2015. 

al-Wāḥidī, Abū al-Ḥasan ʿAlī ibn Aḥmad. Asbāb al-Nuzūl. Cairo: Maktabah 

al-Tawfīqiyyah, 2003. 

Wahyudin, Didin. “Pendidikan Aswaja sebagai Upaya Menangkal 

Radikalisme.” Dinamika Penelitian 17, no. 2 (2017): 291–314. 

Wawancara dengan Gus Zamzamiʿ Urif, Pondok Pesantren Ash-Shodiqiyah 

Kaligawe, Semarang, 10 Januari 2023. 

Zuhri, Saifuddin. Pesantren dan Pembentukan Pemikiran Keagamaan di 

Indonesia. Yogyakarta: LKiS, 2009. 


