VOLUME 13, NOMOR 2, DESEMBER 2025: 276-298
ISSN 2303-0453 | E-ISSN 2442-987

‘7 JURNAL STUDI AL-QUR’AN DAN AL-HADIS http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index

MAPPING THE PARADIGM OF CONTEMPORARY MAQASIDI
EXEGESIS:
A Philosophical Inquiry Into The Works of Aba Zayd, Rahmanit, and As’ad

Muhammad Maimun!, Muhamad Sofi Mubarok?, Mohamad Yahya®
123 Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon
Email: 'muhammadmaimun@uinssc.ac.id, 2m.sofimubarok@uinssc.ac.id,
3mohamadyahya@uinssc.ac.id

Abstract
Contemporary tafsir studies are experiencing a paradigm shift
from textuality toward magqasid-based contextuality. However, the
methodological diversity among contemporary scholars remains
philosophically unmapped. This research aims to analyze the
paradigmatic construction of tafsir magqasidi (maqgasid-based
exegesis) through the thoughts of three key figures: Wasfi Ashir
Abi Zayd, lbrahim Rahmani, and ‘Ali Muhammad As’ad.
Employing a qualitative library research method with a
philosophy of science approach, this study examines the
ontological, epistemological, and axiological aspects of their
works. The findings indicate that ontologically, the three scholars
concur in positioning the Qur'an as a text embodying a dynamic
intentio dei (Divine intent). Epistemologically, significant
differences exist; Abi Zayd emphasizes linguistic aspects and
thematic induction, whereas Rahmani focuses on strict legal
rationale (‘illat) verification. Axiologically, tafsir magasidr is
oriented toward grounding universal Qur'anic values that offer
solutions to humanitarian problems. This study concludes that
tafsir magasidr offers an integrative methodology that bridges the
gap between the text of revelation and contemporary reality.
Keywords: Tafsir Magqasidr, Philosophy of Science, Magasid Shari‘a,
Contemporary Exegesis, Methodological Shift.

Abstrak
Studi tafsir kontemporer mengalami pergeseran paradigma dari
tekstualitas menuju kontekstualitas berbasis tujuan (maqasid).
Namun, keragaman metodologi di kalangan sarjana kontemporer
seringkali belum terpetakan secara filosofis. Penelitian ini


mailto:muhammadmaimun@uinssc.ac.id
mailto:2m.sofimubarok@uinssc.ac.id

Mapping The Paradigm of Contemporary Magashidi Exegesis:
A Philosophical Inquiry Into The Works of Abz Zayd, Rakmani, and As’ad

bertujuan membedah konstruksi paradigmatik tafsir maqasidi
melalui pemikiran tiga tokoh kunci: Wasfi ’Ashar Aba Zayd,
Ibrahim Rahmani, dan ‘Ali Muhammad As’ad. Menggunakan
metode kualitatif-pustaka dengan pendekatan filsafat ilmu,
penelitian ini menganalisis aspek ontologi, epistemologi, dan
aksiologi dari karya-karya tafsir mereka. Temuan penelitian
menunjukkan bahwa secara ontologis, ketiga tokoh sepakat
menempatkan Al-Qur'an sebagai teks yang memuat intentio dei
(maksud Tuhan) yang dinamis. Secara epistemologis, terdapat
perbedaan signifikan bahwa Aba Zayd lebih menekankan aspek
linguistik, sementara Rahmani pada illat hukum]. Secara
aksiologis, tafsir maqasidi berorientasi pada pembumian nilai
universal Al-Qur'an yang solutif bagi problem kemanusiaan.
Penelitian ini menyimpulkan bahwa tafsir magasidi menawarkan
metodologi integratif yang menjembatani teks wahyu dan realitas
kekinian.

Kata Kunci: Tafsir Magqasidr, Filsafat 1lmu, Metodologi Tafsir, Wasfi

> Ashiir Aba Zayd.

PENDAHULUAN

Wacana pembaharuan hukum Islam (tajdid) terus menjadi polemik di
tengah tuntutan zaman yang dinamis. Meskipun tajdzd memiliki legitimasi
teologis sebagai upaya memperkenalkan metode baru (al-manhaj al-jadid)
dalam memahami agama.! Realitasnya seringkali berbenturan dengan
formalisme fikih. Problem mendasar muncul ketika fikih—yang sejatinya
produk pemahaman manusia yang akomodatif terhadap perbedaan
diperlakukan setara dengan syariah yang sakral.? Akibatnya, muncul resistensi
dari kelompok konservatif yang menolak penalaran rasional (¢a ‘il al-ahkam)
dan bertahan pada metode analogi tekstual (i/kag), sehingga hukum Islam
kerap terpasung dalam stigma rigiditas dan tidak adaptif.®

Salah satu cara melakukan pembaharuan metodologi ialah dengan
mengetengahkan wacana alternatif dalam menafsirkan Al-Qur’an perspektif
magqasid al-shart‘ah. Sejauh ini, perdebatan tentang menafsiran Al-Qur’an
berbasis magqasid al-shari ‘ah masih menyisahkan kritik dari sebagian mufasir
karena belum diakui sebagai sebuah pengembangan teori usizl al-figh. ‘Ali
Jum’ah mengkritik adanya buku-buku yang dikatakan mu tabar di kalangan

! Ahmad ibn ‘Alf ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bart sharh Sahih al-Bukhari (Beirut:
Dar al-Ma ‘rifah, 1379/1959).

2 Mustafa Ahmad al-Zarqa, al-Figh al-Islami wa-Madarisuhii (Damascus: Dar al-
Qalam, 1995).

% Yisuf al-Qaradawi, Dirasah fi Figh Maqasid al-Shari‘ah: Bayna al-Magasid al-
Kulliyyah wa-al-Nusiis al-Juz’iyyah, cet. ketiga (Cairo: Dar al-Shurtq, 2008); Shahrough
Akhavi, 2003.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 277




Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya

maqasid, mengingat secara substantif entitasnya belum diakui sebagai
keilmuan yang mu 'tabar. Peristiwa ini menggiring pada sebuah opini tidak
dapatnya maqasid digunakan sebagai metode, baik untuk menghasilkan ijtihad
baru atau dalam menafsirkan Al-Qur’an.

Berbeda dengan pandangan tersebut, sederet tokoh menyepakati
terdapat tujuan dan makna di balik teks Al-Qur’an—begitupun dengan hadis.
Tujuan-tujuan tersebut digali sebagai hikmah di balik legislasi syariah dan
karenanya diakui al-lmam Ibn Qayyim sebagai parameter absah tidaknya
hukum, termasuk tafsir Al-Qur’an.* Rumusan itu diaplikasikan dalam
kerangka Maslahat. Taha Jabir al-‘Alwani termasuk kalangan magasidiyyin
yang menolak epistemologi ahli figh yang mendahulukan tradisi profetik (al-
ahadith al-nabawiyyah) sehingga beberapa ketentuan hukum yang terkandung
dalam beberapa ayat Al-Qur’an teranulir.’ Al-‘Alwani mengajukan tiga
proposisi magasid al-Qur an yang dijadikan standar penepatan hukum sebagai
locus asali rekonstruksi hukum, vyaitu tawhid, tazkiyah dan ‘umran.
Menurutnya, beberapa konstruksi ayat yang mengetengahkan gagasan
kebebasan beragama dan berkeyakinan merupakan locus murni yang tak dapat
dianulir. Dalam perspektif historis dan menyeluruh (holistic), seluruh
konstruksi ayat yang berbicara fenomena kebebasan berkeyakinan dan
fenomena riddah tak memiliki konsekwensi apapun di dunia. Ketentuan
tentang hukuman mati bagi pelaku murtad hanya ditemukan dalam hadis Nabi.
Maknanya, hukuman tersebut menjadi tidak relevan karena bertentangan
dengan prinsip kesatuan struktural dalam tiga locus magasid al-Qur’an
sebagaimana Al-‘ Alwani maksudkan.®

Sebagai antitesis terhadap kejumudan tekstual tersebut, Tafsir
Magasidr hadir menawarkan paradigma yang berorientasi pada tujuan-tujuan
universal Al-Qur'an. Pergeseran paradigma ini telah banyak direspon oleh
sarjana kontemporer. Abdul Mustagim dalam karyanya, al-Tafsir al-Magasidr
menjelaskan pendekatan tafsir Al-Qur’an berbasis maqasid al-shari’ah.
Menurut Abdul Mustagim ada tiga hierarki paradigma tafsir maqasidi, yaitu
sebagai filsafat (as a philosophy), metodologi (methodology) dan produk
(product). Tesis yang diajukan berpijak pada kerangka ontologis yang
menyatakan setiap ayat Al-Qur’an memuat tujuan agar tak kehilangan ruh dan
spiritnya. Karenanya, paradigma magasidi tak hanya membidik ayat-ayat yang
membincangkan hukum (ayat al-akZkam) sebagaimana dasar konstrutif

4 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, I ‘lam al-Muwaqqi ‘in (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah,
2004).

5 M. Bushiri, “Tafsir al-Qur’an dengan Pendekatan Magasid al-Qur’an: Perspektif Taha
Jabir al-“Alwani,” Tafsere 7, no. 1 (2019): 132-149..

® Ahmad Fawaid, “Magasid al-Qur’an dalam Ayat Kebebasan Beragama Menurut
Penafsiran Taha Jabir al-‘Alwani,” Madania 21, no. 2 (2017): 113-126,
https://doi.org/10.1007/s10943-015-0066-X.

P78  Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Mapping The Paradigm of Contemporary Magashidi Exegesis:
A Philosophical Inquiry Into The Works of Abz Zayd, Rakmani, and As’ad

magqasid al-shart ‘ah, akan tetapi mencakup keseluruhan ayat di dalam Al-
Qur’an. Abdul Mustaqim berkesimpulan bahwa untuk mencapai konstruk
makna suatu teks Al-Qur’an yang mengandung dimensi magasid atau
maslahat, seorang mufasir perlu memperhatikan tiga analisis utama, yaitu
analisis linguistik terhadap ayat yang hendak ditafsirkan, analisis ilmu Al-
Qur’an meliputi latar historis diturunkannya suatu ayat (asbab al-nuzil) dan
relasi dengan ayat lain (mundasabat al-ayat), serta analisis maslahah dari suatu
teks.

M. Ainur Rifgi dan A. Halil Thahir (2019) menulis artikel terkait
dengan seluk-beluk tafsir magasidr (sejarah, pemahaman dan relasinya dengan
metode penafsiran lainnya) serta langkah-langkah melakukan penafsiran
berbasis magasid. Paradigma tafsir magasidr secara lebih jauh membuka ruang
dialog disparitas dua arus besar penafsiran Al-Qur’an, yaitu penafsiran
tekstual-normatif dan  kontekstual-progresif. Hasil  penelitian ini
membuktikan bahwa sebagai sebuah proses dan produk, penafsiran Al-Qur’an
tak dapat dilepaskan dari nilai maqasid al-shari‘ah sebagai tujuan yang
termuat dalam setiap teks Al-Qur’an. Langkah yang perlu dilakukan terfokus
pada empat hal, yaitu 1) menggantungkan suatu teks serta hukum pada
tujuannya, 2) menghimpun nilai kemaslahatan publik dan personal sekaligus
(al-kulliyyat  al-‘ammah wa-al-khassah), 3) bermuara pada realisasi
kemaslahatan dan pencegahan kerusakan (jalb al-masalih wa-daf" al-mafasid),
serta 4) mempertimbangkan ekses implementasi suatu hukum (i tibar al-
ma’alat).’

Tri Wahyu Hidayati dalam artikelnya, Tafsir Magasidi as an
Alternative Approach in Interpreting the Qur'an (2020). Hidayati mengajukan
gagasan tentang perlunya melakukan interpretasi ulang terhadap Al-Qur’an,
terutama pada ayat-ayat hukum yang rentan mengalami penolakan jika tidak
mampu menjawab tantangan zaman. Penelitian ini juga membidik pentingnya
melakukan penafsiran Al-Qur’an berdasarkan perspektif magasid al-shart ‘ah
yang berimplikasi pada dua hal. Pertama, penekanan tafsir pada nilai-nilai
magqasid al-shart ‘ah, dan kedua, kerja tafsir magasidi yang menekankan pada
kesadaran historis (al-wa 'y al-tarikhi), kesadaran teoritis (al-wa 'y al-nazari)
dan kesadaran praksis (al-wa‘y al- ‘amali) yang praktiknya diaktualisasikan
melalui kontekstualisasi, dekontekstualisasi dan rekontekstualisasi.2 Namun
demikian, meskipun diskursus mengenai filosofi tafsir magqasidr telah
berkembang pesat, terdapat celah akademis (gap analysis) yang signifikan,
yakni belum adanya konsensus metodologis yang baku. Kajian yang ada
cenderung beragam dalam mendefinisikan langkah operasionalnya.

" M. A. Rifqi dan A. H. Tahir, “Tafsir Maqasidi: Building Interpretation Paradigm
Based on Maslahah,” Millah: Jurnal Studi Agama 18, no. 2 (2019): 335-356.

8 Tri Wahyu Hidayati dalam artikelnya, Tafsir Magashidi as an Alternative Approach
in Interpreting the Qur'an (2020).

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 279




Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya

Ibrahim Rahmani, misalnya, menekankan pentingnya qarinah
(indikator) dan perenungan mendalam untuk menghindari tafsir spekulatif
yang menjauh dari teks. Sementara itu, Wasfi *Ashtr Abt Zayd (2013)
mensyaratkan penguasaan gramatika dan interaksi realitas sosial sebagai basis
metode. Di sisi lain, ‘Ali Muhammad As’ad (2017) mengajukan pemisahan
antara Magqasid al-Qur’an (nilai universal) dan magasid al-shart ‘ah (tujuan
hukum) sebagai kerangka tafsir.

Tokoh Fokus Metodologis dan Kerangka Tafsir
Ibrahim Menekankan  pentingnya garinah  (indikator) dan
Rahmani perenungan mendalam (tadabbur) untuk memastikan

penafsiran tetap terikat pada teks dan menghindari spekulasi

yang menjauh dari teks.

Wasfi ’Ashir Mensyaratkan penguasaan gramatika (bahasa Arab) yang

Abu Zayd kuat sebagai basis metode dan perlunya interaksi realitas

sosial untuk kontekstualisasi.

‘Ali Muhammad | Mengajukan pemisahan yang jelas antara Magasid al-

As’ad Qur’an (nilai universal, seperti keadilan) dan magqasid al-

shart ‘ah (tujuan hukum spesifik) sebagai kerangka tafsir.
Tabel 1.

Komparasi Fokus Metodologis Tafsir Maqasidi

Variasi pendekatan yang dikemukakan oleh Rahmani, Abti Zayd, dan
As’ad tersebut menunjukkan bahwa tafsir maqasidi sebagai sebuah paradigma
metodologis belum terpetakan secara sistematis. Kebanyakan studi terdahulu
masih membahas mereka secara parsial atau sebatas pada tataran teoritis umum
tanpa komparasi filosofis yang mendalam.

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengisi kekosongan
tersebut dengan melakukan eksplorasi pemetaan metodologi tafsir maqasidi
melalui pembacaan kritis terhadap karya-karya ketiga tokoh kunci tersebut.
Dengan menggunakan pisau analisis filsafat ilmu, artikel ini akan mengurai
aspek ontologi, epistemologi, dan aksiologi mereka untuk merumuskan sebuah
peta jalan metodologi tafsir yang integratif, moderat, dan responsif terhadap
perubahan sosial.

Metode penelitian yang akan digunakan dalam penelitian ini yaitu
penelitian kualitatif berupa penelitian kepustakaan (library research). Sumber
penelitian ini terbagi ke dalam dua jenis, yaitu sumber primer dan sekunder.
Sumber primer berupa karya yang berkaitan dengan kajian tafsir maqasidi.
Sumber data primer diambil dari beberapa karya tentang tafsir maqasid yang
telah diuraikan dalam latar belakang penelitian. Di samping itu, 1) Ibrahim
Rahmani yang berjudul Dawabit al-I tibar al-Magqasidr fi I‘'mal al-Nass al-
Shar T, 2) Wasfi ‘Ashiir Abit Zayd, al-Tafsir al-Magasidi li-Suwar al-Qur’an
al- ‘Azim; 3) ‘Ali Muhammad As’ad, al-Tafsir al-Maqgasidi lil-Qur’an al-
Karim.

AUl Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Mapping The Paradigm of Contemporary Magashidi Exegesis:
A Philosophical Inquiry Into The Works of Abz Zayd, Rakmani, and As’ad

Sumber sekunder berasal dari karya-karya yang mengulas tentang
magqasid al-shari ‘ah sebagai wacana baru pemahaman Al-Qur’an, khususnya
ayat-ayat ahkam. Karya-karya tersebut meliputi karya yang disusun al-Imam
al-Shatibi, al-Imam ‘Izz al-Din ibn ‘Abd al-Salam, al-Imam Najm al-Din al-
Tuft, al-Imam al-Qarafi, Ahmad al-Raysiini, dan Yusuf al-Qaradaw1, Jasser
Auda, hingga Kholed Abou el Fadhl. Teknik pengumpulan data yaitu: 1)
Menentukan tema penelitian, 2) Melakukan Studi Pustaka, 3) Melakukan
observasi data dan unit analisis data, 4) Mengolah data dan 5) Menyajikan data
dan memberikan interpretasi Analisis Data Teknik analisis data penelitian ini
yaitu analisis isi atau content analysis, yaitu pembahasan mendalam terhadap
karya-karya tentang tafsir magasidi dengan analisis isi dengan pendekatan
hermeneutik dan konstruktivis.

PEMBAHASAN

Kerangka kerja tafsir maqasidi baik sebagai prinsip, metode, dan
filsafat dalam wacana baru penafsiran Al-Qur’an masih diperdebatkan ulama.
Namun demikian, tafsir maqasidi merupakan kelanjutan agenda penerapan
magqasid al-shari’ah secara lebih luas yang belakangan digunakan dalam
mengurai problematika aktual sekaligus merespons perkembangan nilai-nilai
HAM. Dalam studi tafsir kontemporer, magqasid al-shari‘ah menjawab
kegelisahan intelektual Muslim dalam merespons fenomena tafsir yang
dianggap problematik. Meski penelusuran terakhir ini bermuara pada aliran
mazhab tekstualisme yang dikembangkan al-Imam Ahmad ibn Hanbal (164-
241H) dan dilanjutkan Ibn Hazm al-Andalusi (994-1064M). tekstualisme
memiliki karakteristik pemikiran, di antaranya mendahulukan teks syariah saat
berkonfrontasi dengan akal-untuk tidak mengatakan penolakan terhadap
rasionalitas, melarang penggunaan giyas selain dalam situasi darurat,’ serta
menolak takwil dalam menggali makna-makna Al-Qur’an. Praktik beragama
mazhab literalis sering kali menimbulkan perdebatan, mengingat sebagian
teks-teks syariah berisi reformulasi makna yang problematik dari aspek makna
dan struktur bahasa, seperti pada ayat-ayat mutashabihat, ayat yang
mengetengahkan gagasan persekusi terhadap non-Muslim, narasi misoginis,
penolakan terhadap kebebasan beragama, Hak Asasi Manusia, serta ayat
problematik lainnya.?

Tafsir magasidi disusun pemerhati tafsir kontemporer untuk melakukan
counter narasi terhadap literalisme tafsir di satu sisi, serta liberalisme tafsir di
sisi lain. Tafsir maqasidi, dengan meminjam keilmuan Maqasid, adalah upaya

® M. A. Zahrah, Tarikh al-Madhdahib al-Islamiyyah: fi Tarikh al-Madhahib al-
Fighiyyah, vol. 2 (Beirut: Dar al-Fikr al-‘Arabi, n.d.), 32.

10 Adis Duderija, Metode Pemahaman al-Qur'an dan Hadith antara Liberal dan Salaff,
diterjemahkan oleh A. Aziz (Jakarta: Yayasan Pengkajian Hadith al-Bukhari, 2021); K. A. El
Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, and Women (Oxford: Oneworld
Publications, 2003).

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 281




Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya

menjembatani dua kutub berlawanan tersebut sehingga teks syariah secara
tegas mengungkap maksud Tuhan dalam merealisasikan kemaslahatan umat
manusia. Secara sederhana, proyek ini bermula dari kerangka yang
dikemukakan Ahmad ar-Raysuni'! yang ia sebut sebagai penafsiran bercorak
kemaslahatan (al-Tafsir al-maslahi li-I-nusiis). Proyeksi tafsir maqasidi
mengarahkan penelitian ini pada tiga literatur utama yang ditulis Wasfi ’Ashur
Abi Zayd, ‘Alt Muhammad As’ad dan Ibrahim Rahmani, yang eksplorasinya
akan dibahas pada sub-bab selanjutnya. Literatur babon tersebut secara
keseluruhan mengungkap tafsir magasidi yang bertujuan mendiskusikan tiga
aspek yang melingkupi teks sekaligus; aspek linguistik, aspek G/lat hukum,
serta aspek nilai dan filsafat teks. Sebagai pengantar awal, ketiga literatur
tersebut sama-sama membuktikan adanya maksud dan tujuan Tuhan dalam
setiap ayat yang terdapat dalam Al-Qur’an. Pada aspek ontologi, ketiganya
memiliki kesamaan dalam pentingnya membedakan prinsip magasid al-
shart‘ah yang hanya menyasar ayat-ayat hukum, serta prinsip maqasid al-
Qur’an yang menyasar ayat-ayat doktrin keimanan, moralitas, sejarah, dan
sebagainya. Pada aspek epistemologi, rumusan Ibrahtm Rahmani jauh lebih
progresif — holistik dalam merumuskan kinerja maqasid dalam mengurai ayat-
ayat hukum. Sementara karya Wasfi ’Ashiir Abii Zayd berhasil memetakan
prinsip-prinsip dan hikmah lafaz-lafaz yang menyusun kalimat Al-Qur’an dan
membuktikan pemilihan diksi Al-Qur’an yang mengandung tujuan unik.
Sementara temuan ‘All Muhammad As’ad berhasil membuktikan validitas
teori maslahat yang terpisah dari teks Al-Qur’an sebagai metodologi tafsir
maqasidi. Pada aspek aksiologi, tafsir maqasidi berupaya menyingkap
kehendak Tuhan dan tidak berdasar pada makna subyektif teks yang dihasilkan
mufasir an sich. Tafsir maqasidi, dengan demikian, juga mengkritik model
hermeneutika Al-Qur’an yang mengasumsikan teori reproduksi teks yang
tercerAbut dari pengarang (death of the author).

Lebih jauh, mungkin kinerja tafsir maqasidi akan jauh Iebih
komprehensif jika hal-hal berikut dapat dijabarkan lebih rinci karena relasinya
dengan teori maslahat berikut hierarki dan turunannya, linguistik,
‘antroposentrisme’ hukum, rekonstruksi teori nasakh, serta filsafat
utilitarianistik. Kerangka tersebut dapat dirumuskan pada pernyataan berikut.
Pertama, menjadikan ayat-ayat maqasid sebagai ayat-ayat gat 7 yang tidak
dapat di-nasakh dan berlaku sebagai ayat muhkamat. Kedua, menempatkan
ayat-ayat pidana sebagai sarana yang pen-fa 'yin-annya dapat gugur sepanjang
hadirnya wasilah lain. Ketiga, meminjam teori usil al-figh, kaidah-kaidah
maqasid harus diposisikan sebagai parameter ‘legalitas’ tafsir. Keempat,
menempatkan realitas aktual sebagai basis konstruksi tafsir. Kelima,

11 Ahmad al-RaysiinT dan Muhammad Jamal Bariit, al-Ijtihad: al-Nass, al-Maslahah
wa-al-Wagqi * (Beirut: Dar al-Fikr, 2000); R. M. Zionis, “Ijtihad Maqasidi: Perspektif Ahmad
al-Raysini,” n.d.

2788l Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Mapping The Paradigm of Contemporary Magashidi Exegesis:
A Philosophical Inquiry Into The Works of Abz Zayd, Rakmani, and As’ad

memposisikan kaidah linguistik dalam memahami beberapa kata kunci dan
frase di dalam Al-Qur’an (itlag al-kull wa-iradat al-juz’). Keenam,
rekonstruksi teori abrogasi teks (naskh al-Qur’an) berdasarkan prinsip
magqasid. Ketujuh, hierarki maslahat-mafsadat untuk menentukan legalitas
suatu penafsiran.

Tahapan dan kinerja tafsir meminjam paradigma al-sabr wa-al-tagsim
dalam menentukan produk tafsir yang sesuai dengan semangat maqgasid al-
shari‘ah. Al-sabr wa-al-tagsim merupakan suatu metode dalam disiplin usul
al-figh guna menentukan satu sebab operatif (illat) setelah dilakukan
pengujian (al-sabr) dan pemilahan pemilahan (tagsim) atau verifikasi
kemungkinan berhimpunnya sebab-sebab operatif lain dalam suatu kasus yang
akan ditentukan hukumnya. Penggunaan metode ini, menurut al-Ghazali harus
melalui tiga syarat; Pertama, seorang mujtahid yang hendak melakukan
pengujian illat harus mampu menunjukkan satu tanda (‘alamah) dan
kemudian menunjuk satu Gllat. Kedua, Pengujian (al-sabr) yang dilakukan
harus mampu menjadi pagar pembatas yang solid. Artinya, pengujian tersebut
dimaksudkan untuk membatasi ‘i//at-illat 1ain yang tidak sesuai dengan kriteria
illat yang hendak ditentukan, serta yang ketiga ialah harus mampu
mengungkap kelemahan ‘illat- illat lain selain ‘illat yang telah dipilih untuk
menentukan hukum persoalan tersebut.!?> Berdasarkan kerangka demikian,
maka locus karya-karya yang berada di wilayah studi Tafsir Magdasidi dapat
dipetakan pada tiga hal. Pertama, karya yang mengulas kerangka paradigmatik
Tafsir Magasidr secara langsung. Kedua, karya yang berkaitan dengan teori
Magqasid al-Qur’an, dan ketiga, karya yang berkaitan dengan konsep magqdasid
al-shart ‘ah sebagai pendekatan hukum Islam kontemporer

Al-Tafsir al-Magqagsidr li-Suwar al-Qur an al- ' Azim

Al-Tafsir al-Magasidr li-Suwar al-Qur’an al- ‘Azim merupakan karya
yang ditulis Wasfi *Ashiir Abii Zayd.®® Abii Zayd merumuskan kerangka kerja
magqasid al-shart ‘ah dalam penafsiran Al-Qur’an. Abii Zayd mendefinisikan
tafsir maqasidi sebagai metode untuk menyingkap makna dan tujuan (baik
universal maupun parsial) di balik teks Al-Qur’an, dengan orientasi tidak
hanya pada penafsiran tekstual semata, melainkan juga pada aktualisasi nilai-
nilai tersebut demi kemaslahatan manusia di masa kini. la membagi corak
tafsir ini menjadi tiga kategori: Tafsir Magasidi Umum yang membahas tujuan
fundamental seperti tauhid, keadilan, dan penyucian jiwa; Tafsir Magasidi
Khusis yang berfokus pada tema spesifik, surat tertentu, atau lafaz; serta
Magqasid Tafsilt yang menggali nilai tujuan dalam konstruksi kalimat per ayat.

Dalam hubungannya dengan metodologi lain, tafsir maqasidi memiliki
keterkaitan erat dengan tafsir tahlili, ijmali, Mawdi T, dan mugqarin. Aba Zayd

12 Ahmad ibn Husayn al-Ghazali, al-Mustashfa min ‘Ilm al-Usiil (Beirut: Mu’assasat
al-Risalah, 1997), 313-314.
BW. ‘Ashir A. Zayd, al-Tafstr al-Magqasidr li-Suwar al-Qur’an al- ‘Azim (n.p., 2013).

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 283




Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya

menjelaskan definisi masing-masing jenis tafsir tersebut. Menurutnya, tafsir
tahlili dibentuk untuk menganalisis makna lafaz dari suatu ayat, keindahan
struktur kalimat, sebab diturunkannya Al-Qur’an (sabab al-nuzal), dialektika
pandangan mufasir terhadap tafsir suatu ayat, serta menyebutkan hukum yang
terkandung dalam konstruksi ayat tersebut. Mufasir yang menggunakan ragam
tafsir ini mengetengahkan pandangan berbagai ulama tentang persoalan fikih,
Nahw, Balaghah, serta relasi antar ayat dan surat. Pada jenis tafsir ijmali,
seorang mufasir mengungkap ayat-ayat Al-Qur’an dengan memfokuskan pada
makna-makna global, serta menjelaskan kata-kata asing (ghara’ib) dan
hubungan antar makna tersebut dalam suatu ayat, bertujuan mengarahkan
maknanya sesuai konteks yang melingkupinya sehingga konstruk kalimat dari
ayat tersebut terbentuk. Kadang-kadang, mufasir juga menambahkan
keterangan asbab al-nuzal serta kisah dan hadis-hadis yang relevan dengan
ayat tersebut. Pada tafsir mugarin, seorang mufasir menjelaskan makna ayat
dan membandingkannya dengan pandangan ulama lain yang bersumber
langsung pada karya masing-masing, kemudian melakukan komparasi
terhadap berbagai pandangan tersebut, menunjukkan metode istidlal
(penggalian dalil) yang digunakan, serta melakukan upaya deterministik
terhadap sebagian pandangan yang dianggap lemah (marjizh) dengan
mengungkapkan dalil yang lebih kuat sehingga mufasir menetapkan
pandangan yang rajih. Sedangkan pada jenis tafsir terakhir (tafsir Mawdii 7),
seorang mufasir mengajukan proposisi dan gadhiyyah yang sesuai dengan
tujuan Qur’ani dari surat atau ayat yang hendak ditafsirkan.*

Peran utamanya terlihat pada penggunaan metode-metode tersebut
untuk menemukan tujuan ayat, serta berfungsi sebagai alat determinasi
(murajjik) untuk menilai dan memilih pendapat ulama yang paling kuat (rajih)
berdasarkan kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip syariah universal. Untuk
menjalankan metode ini, Aba Zayd mensyaratkan tiga unsur utama bagi
seorang mufasir: penguasaan mendalam terhadap bahasa dan sastra Arab,
pengamalan nilai Al-Qur’an, serta kemampuan perenungan (tadabbur) yang
intensif.

Secara praktis, tujuan dari tafsir maqasidi adalah untuk memenuhi
perintah tadabbur, menguji validitas pandangan tafsir terdahulu, membuang
pembahasan yang tidak bermanfaat, serta memudahkan pemahaman struktur
surat. Sebagai implementasi konkret, Abt Zayd menggunakan kitab F7 Zilal
al-Qur’an karya Sayyid Qutb sebagai studi kasus. Melalui karya tersebut,
Quthb dinilai berhasil menerapkan paradigma maqasidi dengan menyoroti
prinsip-prinsip global, pemberdayaan sosial-hukum, serta aspek spiritualitas
yang hidup dari interaksi langsung dengan Al-Qur’an.

14'W. “‘Ashiir A. Zayd, al-Tafsir al-Magasidr li-Suwar al-Qur’an al- ‘Azim, 15-16.

2l Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Mapping The Paradigm of Contemporary Magashidi Exegesis:
A Philosophical Inquiry Into The Works of Abz Zayd, Rakmani, and As’ad

Dawabit al-I tibar al-Magqasidi fi I 'mal al-Nass al-Shar T

Kitab Dawabit al-1‘tibar al-Maqgasidi fi 1'mal al-Nass al-SharT
merupakan karya yang ditulis Ibrahim Rahmani.’® Dalam karyanya, Ibrahim
Rahmani membagi buku ini menjadi tiga pembahasan utama. Pertama, definisi
teks syariah (al-nass al-shar7) berikut jenis-jenisnya. Kedua ialah terkait
posisi tafsir maqasidi dalam melakukan menerapkan teks-teks syariat, dan
ketiga pentingnya merumuskan kaidah-kaidah atau batasan-batasan dalam
melakukan orientasi penglihatan tafsir maqasidi terhadap penerapan teks
syariat.

Ibrahim Rahmani menjelaskan definisi teks syariah (al-nass al-shar ).
Dengan merujuk kepada tiga pengertian, yaitu nash sebagai Al-Qur’an dan
hadis berikut dalalah*®. Kedua, al-nass al-shar T sebagai redaksi teks syariah
yang memiliki dalalah, baik bersifat mutlak dan pasti (gat i) maupun relatif
(zanni) sekaligus, dan ketiga al-nass al-shar 7 sebagai redaksi teks syariah
yang hanya memiliki dalalah qath'i atau mutlak. Ibrahim Rahmant memilih
pandangan yang pertama dan menyatakan bahwa yang dimaksud al-nass al-
shar 7 adalah redaksi teks Al-Qur’an dan hadis tanpa memperhatikan bentuk
dalalah-nya.!” Rahmani menyatakan bahwa ditinjau dari bentuk dalalah-nya,
al-nass al-shar T ada yang bersifat pasti (mutlag) dan relatif (zanni). Masing-
masing bentuk dalalah tersebut dibedakan menjadi teks yang otentisitas dan
ketetapannya bersifat pasti dan mutlak (gat 7 al-thubiit) seperti Al-Qur’an dan
hadis mutawatir, sedangkan lainnya bersifat relatif (zhanni al-tsubut) seperti
Hadis Ahad*®.

Selanjutnya Ibrahtim Rahmani mengeksplorasi kedudukan dan
justifikasi pendekatan maqasid dalam menerapkan teks syariah. Yang ia
maksud dengan “penerapan teks syariah” adalah mengapli-kasikan hukum
yang digali dari teks syariah. Dalam konteks demikian, asas legalisasi hukum
ialah bertujuan untuk mengaktualisasikan atau merealisasikan tujuan-tujuan
syariah sebagai permulaan yang terangkum dalam asas dan doktrin teori
maslahat.!®

Menurut Ibrahim Rahmani, posisi magasid al-shari ‘ah sebagai sarana
(wasilah) ijtihad dan bukan sebagai sumber hukum yang dijadikan bersandar
jjtihad dalam proses penggalian hukum. Penerapan maqasid al-shari ah
melibatkan dialektika teks (al/-nash), realitas (al-waqi’) dan mujtahid. Teks
syariah dibutuhkan sebagai dalil yang memproduksi doktrin magasid al-
shari‘ah. Sedangkan realitas merupakan ranah aktual yang hendak
ditempatkan hukum berdasarkan kerangka teks dan diorientasikan sesuai untuk

15 Dekan Fakultas IImu-ilmu Keislaman, University of EI Oued, Aljazair

16 Dalglah ialah teori pemaknaan teks.

17 1. Rahmani, Dawdabit al-I tibar al-Magasidi fi 1‘mal al-Nass al-Shar T (Sami: Lil-
Nash wa-al-Taba‘ah, 2019), 11-14.

18 . Rahmani, Dawdabit al-I tibar al-Maqasid fi I ‘mal al-Nass al-Shar 7, 15-20.

19 I. Rahmani, Dawdabit al-1 tibar al-Magqasid fi I ‘mal al-Nass al-Shar T, 21-22.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 285




Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya

tujuan merealisasikan magqasid al-shari‘ah. Unsur ketiga ialah mujtahid itu
sendiri sebagai orang yang mengaitkan antara teks dengan realitas, yang tujuan
utamanya adalah dia menyelesaikan persoalan-persoalan realita hari ini dalam
konteks nass syariat dan maqasidi syariat itu sendiri.?°

Implementasi magasid al-shari ‘ah terlihat pada perubahan fatwa yang
dikemukakan Ibnu Abbas terkait pertanyaan seorang laki-laki bertanya tentang
diterima atau tidaknya taubat seorang pembunuh. Berbeda dengan fatwanya
sebelumnya, menurut Ibrahim Rahmani, Ibnu Abbas menyatakan taubatnya
tidak diterima dan ia akan masuk ke dalam neraka.?! Pandangan tersebut
didasarkan motif balas dendam yang hendak dilakukan penanya. Dalam
konteks demikian, Ibn ‘Abbas memandang perlunya mengubah konsepsinya
tentang taubat seorang pembunuh untuk menghindari kembali terjadinya
pembunuhan yang mengebiri turunan doktrin magasid al-shari‘ah dalam
melindungi jiwa (hifz al-nafs). Ibrahim Rahmani memandang taubat mesti
menjadi wasilah bagi upaya menciptakan perlindungan serta rasa aman selain
melindungi jiwa, harta, dan kehormatan. Di sisi bersamaan, taubat tidak boleh
menjadi wasilah yang justru mendorong rasa takut, penyia-nyiaan terhadap
kehormatan, sekaligus memantik permusuhan yang menghilangkan rasa
aman.?

Al-Tafstr al-Magqasidr li-I-Qur’an al- ‘Azim

Karya Al-Tafsir al-Maqasidi li-I-Qur’an al-‘Azim ditulis ‘Al
Muhammad As’ad.?® Karya tersebut ditulis dengan tujuan untuk membangun
arah obyektif dalam penafsiran dengan memperjelas pilar-pilar terpentingnya,
yaitu bagaimana merumuskan tujuan-tujuan Al-Qur’an (magqasid al-Qur an)
dan apa saja tugas seorang penafsir. Melalui tulisan ini, ‘Alt Muhammad As’ad
membuktikan bahwa konsep “tujuan Al-Qur’an” (magasid al-Qur’an)
merupakan doktrin berbeda dari dari tujuan Syariah (magdasid al-shart ah).
selain itu, tulisan ini membuktikan keabsahan penafsiran yang berbasis pada
teori maqasid berikut rumusan magasid, menjelaskan penting melakukan
penafsiran Al-Qur’an berdasarkan paradigma magasid dan hubungan tafsir
magqasidi dengan tren penafsiran lainnya.

‘Ali Muhammad As’ad memfokuskan cakupan pembahasan pada
empat hal. Pertama, struktur definisi maqasid al-Qur’an dan hubungannya
dengan magqasid al-shari‘ah. Kedua, pengertian tafsir magasidi. Ketiga,
validitas tafsir maqasidi dan kedudukannya dalam wacana penafsiran

20 1. Rahmani, Dawabit al-1 tibar al-Maqasid fi I ‘mal al-Nass al-Shar T, 22-23.

21 Hadis ini diceritakan di dalam kitab al-Mushannaf dan di-takhrij lbn Abi Shaybah,
dalam nomor hadis 27753.

22 1. Rahmani, Dawabit al-I tibar al-Magqasidi fi I ‘mal al-Nass al-Shar T, 23-24.

23 “ Al Muhammad As ‘ad, “al-Tafsir al-Maqasidi li-1-Qur’an al-Karim,” Islamiyydt al-
Ma vifah Journal 23 (2017): 89.

20| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Mapping The Paradigm of Contemporary Magashidi Exegesis:
A Philosophical Inquiry Into The Works of Abz Zayd, Rakmani, and As’ad

kontemporer. Keempat, hubungan atau relasi tafsir maqosidi dengan
metodologi metodologi dan orientasi-orientasi Tafsir yang lain. Rincian
penelitian ‘AlT Muhammad As’ad dijabarkan sebagai berikut.?

Definisi Magqasid al-Qur’an

Menurut ‘Al Muhammad As’ad, para intelektualis Muslim klasik
belum mendefinisikan konsep Magasid al-Qur’an di dalam karya-karya di
masa lalu. Namun teori ini dapat ditemukan di berbagai keterangan yang
menyatakan melaksanakan perintah Al-Qur’an sebagai upaya mendatangkan
kemaslahatan serta menolak larangan yang di dalamnya mengandung unsur
menangkal bahaya. Teori mendasar tersebut baru berkaitan dengan ayat-ayat
hukum. Teori ini disempurnakan oleh Ibn ‘Asyur yang menyatakan magasid
al-shart ‘ah merupakan seperangkat makna dan hikmah yang ditekankan
pembuat syariat (Allah Swt) dan terdapat dalam seluruh teks syariat. Termasuk
di dalamnya makna-makna atau hikmah universal yang inheren dalam hukum-
hukum Al-Qur’an.?®

Dengan demikian, lanjut As’ad, hubungan magasid al-Qur’an dengan
maqasid al-shari ‘ah berada dalam pola umum — khusus dalam satu aspek, dan
aspek lainnya dapat mengkategorikan maqgasid al-Qur’an secara lebih umum
dibandingkan maqasid al-shari ah itu sendiri. Maqgasid al-Qur’an mencakup
aqidah, akhlak, dorongan berbuat baik dan juga motivasi beribadah. Sementara
aspek lain dikategorikan lebih umum dalam konteksnya sebagai sarana
menghasilkan magqdasid al-Qur’an. Karena sumber-sumber tashri® secara
keseluruhan mencakup sarana menghasilkan magqdasid al-Qur an itu sendiri.

As’ad mengutip pandangan ulama kontemporer seperti Abdul Karim
Hamidi yang menjelaskan definisi magasid al-Qur an sebagai tujuan diturun-
kannya Al-Qur’an dalam rangka merealisasikan kemaslahatan hamba,?® Dalam
pandangan yang lain, Izzuddin bin Said menjelas-kan definisi yang lebih
mendalam tentang magqasid al-Qur an sebagai makna final sebagai kehendak
Allah Swt yang perlu direalisasikan mukallaf untuk mencapai kebahagiaan
dunia dan akhirat.

‘All Muhammad Asad juga memperkuat basis teorinya dengan
pandangan Mas'ud Budukhah meski di saat bersamaan juga menyampaikan
kritik terhadap teori yang ia kutip. As’ad mengemukakan definisi intelektualis
Muslim tersebut membatasi magasid hanya pada beberapa prinsip universal
dan pokok pikiran yang sangat elementer. Karena itu, As’ad menjabarkan pada
tiga hal untuk mengetengahkan definisi yang lebih komprehensif. Pertama,
konsepsi Al-Qur’an yang menjelaskan struktur kebahasaan untuk menjawab
pertanyaan, “Kenapa Al-Qur’an diturunkan?”. Respons pertanyaan tersebut
adalah Al-Qur’an diturunkan untuk menginformasikan kabar berita (ikhbar),

24 * Ali Muhammad As‘ad, “al-Tafsir al-Maqasidi li-I-Qur’an al-Karim,”: 45-56.
%5 Ali Muhammad As‘ad, “al-Tafsir al-Maqasidi li-1-Qur’an al-Karim,”: 45-56
26 Ali Muhammad As‘ad, “al-Tafsir al-Maqasidi li-1-Qur’an al-Karim,”: 45-56

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 287




Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya

atau di sisi bersamaan Al-Qur’an diturunkan untuk memerintahkan atau
melarang sesuatu (insha’). Kedua, adanya ‘illat atau hikmah dan makna yang
digali dari teks syariat itu sendiri. Konsepsi kedua ini sekaligus untuk
merespons pertanyaan, “Mengapa satu perintah diturunkan atau hal itu
dilarang?”. Respons demikian disampaikan untuk menyatakan hal tersebut
dilarang karena adanya ‘illat, tujuan, dan makna yang terkandung di dalamnya.
Ketiga, adanya tujuan universal yang lebih tinggi dan hanya bisa digali dari
teks syariah (Al-Qur’an atau sekumpulan makna-makna dan hikmah). Dari
ketiga perspektif tersebut, As’ad merumuskan definisi magqasid al-Qur’an
yang lebih holistik—komprehensif.

Setelah menjelaskan definisi, ‘All Muhammad As’ad menjelaskan
klasifikasi magasid. As’ad menyatakan, pemaknaan teks yang bersifat umum
(al-nusiis  al-‘ammah) tak dapat dilakukan selama mufasir tidak
mengasumsikan teks memiliki struktur bangunan yang mencakup bagian-
bagian makna yang lebih kecil. Makna universal yang dimiliki teks tersebut,
menurut As’ad, jauh lebih luas dibanding bagian-bagian makna lain melalui
serangkaian kalimat yang saling terhubung satu sama lain. Ini berarti, secara
metodik dapat dirumuskan dua hal. Pertama, maqdasid juz’iyyah (tujuan-tujuan
parsial) tidak dapat menganulir keabsahahan magqdasid kulliyyah (tujuan-tujuan
yang bersifat universal), bahkan magqdasid juz’iyyah sebagai permulaan
tersusunnya pengertian kalimat secara utuh dan terbentuk dari bagian-bagian
huruf hingga satu rangkaian kalimat. Kedua, pembentuk-an salah satu prinsip
maqasid bisa jadi perdebatan ulama. Akan tetapi itu tak berarti entitas magasid
kulliyyah-nya juga diperdebatkan karena prinsip magqasid kulliyvah adalah
rumusan umum yang sudah diakui kebenarannya.?’

Lebih jauh ‘Alil Muhammad As’ad juga menyatakan sebagian teori
‘Ulum al-Qur "an kontemporer mengadopsi paradigma [lmu Tafsir klasik yang
mengharuskan penguasaan penafsir terhadap topik-topik Al-Qur’an berikut
tujuan yang melatarinya. Hal demikian, lanjut As’ad, membantu memberikan
pemahaman yang benar dan melindungi dari faham sesat. Sebagian teori ‘Ulum
al-Qur’an klasik juga menjelaskan ‘illat dan motif eksternal, seperti hikmah
turunnya Al-Qur’an secara berangsur-angsur, adanya tujuan-tujuan umum
yang terkandung di sebagian tema Al-Qur’an, hingga bentuk dan struktur kata
Al-Qur’an. Namun ‘Ali Muhammad As’ad mencatatkan penjelasan hal
tersebut tidak dilakukan secara detail dan komprehensif.?8

Berdasarkan kesimpulan yang didapatkan ‘Al Muhammad As’ad,
terdapat tujuh diktum yang disebut sebagai magqasid Al-Qur’an universal.
Ketujuhnya yaitu:?® 1) Meluruskan pemahaman akidah dan persepsi tentang
hal-hal yang bersifat ilahiyah, kerasulan dan Hari pembalasan. 2) Pengakuan

27 “ Ali Muhammad As‘ad, “al-Tafsir al-Maqasidi li-1-Qur’an al-Karim,”: 47.
28 “ Ali Muhammad As‘ad, “al-Tafsir al-Maqasidi li-1-Qur’an al-Karim,”: 47-48.
2 “ Alt Muhammad As‘ad, “al-Tafsir al-Maqasidi li-I-Qur’an al-Karim,”: 50.

ALl Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Mapping The Paradigm of Contemporary Magashidi Exegesis:
A Philosophical Inquiry Into The Works of Abz Zayd, Rakmani, and As’ad

terhadap martabat dan kehormatan manusia sekaligus upaya melindungi hak-
hak asasi manusia. 3) Perbaikan kualitas ibadah dan ketakwaan kepada Allah
Swt. 4) Seruan terhadap pembersihan jiwa. 5) Membina keluarga yang saleh
dan pentingnya pemberdayaan perempuan. 6) Membangun komunitas Muslim
yang menjadi saksi bagi umat lainnya, dan 7) Humanisme yang berbasis
tolong-menolong. Sebagian ulama yang lain menambahkan nilai-nilai
keadilan, keselamatan universal serta toleransi dengan non muslim.

Hierarki Magqasid

Sebelum membahas hierarki magdsid, As’ad mengakui adanya
kesulitan dalam membuat klasifikasi dan hierarki maqasid. Ini dikarenakan
perdebatan panjang ulama terdahulu dalam merumuskan dan menentukan
paradigma magasid. Menurut As’ad tiga penyebab sulitnya menemukan
rumusan hierarki magqgdasid di kalangan ulama klasik. Pertama, adanya
pembedaan antara maqasid al-shari ‘ah dan maqasid al-Qur’an. Kedua, tidak
ditemukan kata sepakat di kalangan ulama tentang perlunya menyelidiki teks-
teks Al-Qur’an untuk merumuskan adanya prinsip dan nilai magasid al-
shari ‘ah. Ketiga, problematika yang berkaitan dengan kapasitas mufasir dalam
merumuskan hierarki nilai-nilai magasid al-Qur’an.*

‘Ali Muhammad As’ad mencontohkan Ibn ‘Ashir sebagai pakar
Magqasid al-shari‘ah justru tidak menunjuk satu buku yang berbicara teori
magqasid dalam tafsir yang beliau tulis, al-Tahrir wa-al-Tanwir. Karena itu,
menurut As’ad, dalam menulis tafsirnya, Ibn ‘Ashiir meminjam metode tafsir
tahlili dalam menafsirkan ayat per ayat berdasar urutan mushaf (fartib al-
mushaf). Bukti lain ialah penalaran induktif yang digunakan Ibn ‘Asyur dalam
menilai adanya prinsip magqdasid dari ayat yang ia tafsirkan, menurut As’ad,
berasal dari pandangan umumnya tentang teori magasid al-shari 'ah yang ia
paparkan dalam bagian pendahuluan al-Tahrir wa-al-Tanwir.

Meski demikian, As’ad mengakui peran besar Ibn ‘Ashir dalam
menginisiasi adanya struktur nilai dari ayat-ayat Al-Qur’an. Ibn ‘Ashar
menyatakan, pengulangan perintah dan larangan melakukan sesuatu, baik
disebutkan secara tegas atau tidak, menunjukkan adanya perhatian besar Allah
Swt terhadap hal yang diperintah atau dilarang tersebut (mahkiim fih). Ibn
‘Ashiir juga meminjam teori Usil al-figh dan menyatakan nash yang
pemaknaannya kuat (gawiyy al-dalalah), memiliki struktur makna universal
dan pasti, merupakan nash yang berisi kaidah pokok dan mengandung doktrin
umum. Ibn ‘Asyur menyebutnya sebagai tiga prinsip kemaslahatan, berupa
daririyyat, hdajiyyat, dan tahsiniyyat. Akan tetapi, pada saat bersamaan, Ibnu
Asyur tidak merinci secara tegas tentang cara dan metode pemaknaan teks
syariah tersebut dalam merumuskan hierarki magasid.®*

30 “ Ali Muhammad As‘ad, “al-Tafsir al-Maqasidi li-I-Qur’an al-Karim,”: 52.
31 “Ali Muhammad As‘ad, “al-Tafsir al-Maqasidi li-I-Qur’an al-Karim,”: 52-56.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 289




Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya

Ketidaktegasan ulama, sama seperti Ibn ‘Asyur, pada akhirnya
mengarah pada pertanyaan tentang apakah Al-Qur’an sendiri yang menetapkan
batasan-batasan konsep, prinsip dan paradigma magqdsid atau prinsip dan
paradigma magqasid diserahkan sepenuhnya pada teori maslahat. Mengatasi hal
itu, As’ad mengajukan sebuah jawaban dan menyatakan teks syariah
merupakan sumber data yang menginformasikan adanya prinsip dan
paradigma maqasid, akan tetapi tak dapat dipungkiri sejumlah teori maslahat—
yang berpijak pada konsep maslahah dan mafsadah—tidak bersumber dari teks
syariah. Berangkat dari jawaban tersebut, As’ad menilai jawaban lebih rinci
dipaparkan Izzudin bin Said Al-Jazair yang berhasil meletakkan prinsip-
prinsip umum tentang maqasid al-Qur’an dalam karyanya, Ummuhat Maqasid
al-Qur’an. Al-Jazairi merumuskan teorinya untuk membuat hierarki magqdasid
al-Qur’an yang jauh lebih komprehensif dibandingkan Ibn ‘Ashiir.®?

Tafsir Magqasidr dan Validitasnya

Berdasarkan catatan yang dikemukakan ‘Ali Muhammad Asad,
diperoleh satu definisi yang menyatakan tafsir maqasidi sebagai satu corak
tafsir yang bertujuan untuk menyingkap kehendak Allah Swt. yang terdapat
dalam wahyu yang diturunkan berupa nilai-nilai, prinsip, asas universal,
hikmah, sekaligus makna tujuan yang dijelaskan atau digali dari teks syariah.
Nilai-nilai tersebut diperoleh dari struktur kalimat, kata dan lafaz yang
membentuknya, ayat, surat atau topik yang ada di dalam Al-Qur’an secara
keseluruhan.

As’ad juga mengungkapkan tafsir magasidi mengadopsi tujuan Ilmu
Tafsir yang sama-sama menyingkap kehendak Allah Swt melalui struktur kata
dan makna yang terbentuk. As’ad mengutip tiga ayat yang mendorong mufasir
untuk menggali makna-makna Al-Qur’an. Ketiganya yaitu QS. al-Nisa’ 4:82;
QS. Muhammad 47:24; dan QS. Sad 38:29. Ayat-ayat tersebut mengingatkan
mufasir untuk tidak terjebak ‘tekstualisme’ penafsiran, akan tetapi
merenungkan makna-makna dan tujuan-tujuannya berikut magasid yang
terkandung dalam ayat.

Contoh prinsip magqasid al-Qur’an al-‘ammah ialah memperbaiki
alam. Prinsip tersebut ditemukan dari beberapa ayat melalui metode induksi
makna (istigra’ maknawi) sebagai berikut:*® 1) Pemaknaan lugas (sharih) yang
menyatakan salah satu diktum magqasid al-shari ‘ah ialah memperbaiki alam.
Keterangan ini ditemukan secara lugas pada Q.S. Muhammad/47: 22-23, Q.S.
Al-Baqarah/2: 205 dan 30. 2) Pemaknaan intrinsik (a/-ima’) yang menyiratkan
kebaikan alam semesta sebagai karunia besar yang diberikan Allah Swt bagi
hamba-Nya yang Saleh sebagai balasan. Keterangan ini ditemukan dalam Q.S.
Al-Anbiya’/21: 105 -106 dan Q.S. An-Nur/23: 55. Begitupun Q.S. An-

32 “ Al Muhammad As‘ad, “al-Tafsir al-Maqasidi li-I-Qur’an al-KarTm,”: 54-55.
33 “ Ali Muhammad As ‘ad, “al-Tafsir al-Maqasidi li-1-Qur’an al-KarTm,”: 62-63.

2|l Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Mapping The Paradigm of Contemporary Magashidi Exegesis:
A Philosophical Inquiry Into The Works of Abz Zayd, Rakmani, and As’ad

Nahl/16: 97 dan Q.S. Al-Maidah/5: 20. 3) Pemaknaan istidlali yang
menjelaskan bahwa restorasi ditujukan untuk memperbaiki kondisi dan
keadaan manusia bagi terwujudnya kehidupan sosial yang baik. Ini ditemukan
dalam Q.S. al-Baqarah/2: 205. Begitupun dalam Q.S. al-Mu'minun/22: 115 dan
71.

Hubungan Tafsir Magqdasidi dengan Jenis Tafsir Lainnya.

Seluruh jenis tafsir sama-sama bertujuan menyingkap maksud dan
tujuan Tuhan di dalam Al-Qur’an. Karenanya, menuru As’ad, tafsir maqasidr
memiliki relasi kuat dengan jenis tafsir yang lain. Pertama, hubungan tafsir
magqasidi dengan tafsir tematik sama-sama bertujuan untuk menghasilkan
tema-tema Al-Qur’an secara komprehensif dan holistik. Perbedaan metodologi
keduanya terletak pada metode induktif (istigra’) yang digunakan. Tafsir
Mawdii 7 terbatas pada seluruh ayat yang berkaitan topik tertentu. Sementara
tafsir maqasidi menggunakan model istigra’ yang lebih variatif berdasarkan
jenis dan tingkatan. Terkadang, istigra’ yang digunakan merupakan istigra
yang digunakan untuk merumuskan °‘i//lat yang mengandung hikmah, serta
model istigra’ untuk menggali dalil atau ayat yang sama-sama menetapkan
satu makna tertentu. Dengan kata lain, model istigra’ tafsir maqasidi tidak
dibatasi pada satu topik tertentu. Pada aspek metodologi, tafsir Mawdii 7
menganalisis sejumlah ayat yang berkaitan dengan jenis topik tertentu tanpa
dilakukan pendalaman analisis terhadap kaidah serta asas sastra linguistik.
Sebaliknya, orientasi tafsir magasidi mengikuti segala hal yang berkaitan
dengan ayat tersebut, berikut merumuskan tujuan yang terkandung dalam ayat
tersebut, baik universal maupun parsial sehingga tujuannya dapat disimpulkan
melalui metodologi ilmiah.

Peta Ontologis: Mendudukkan Posisi Teks dan “Intentio Dei”

Secara ontologis, Wasfi *Ashiir Abt Zayd, Ibrahim Rahmani, dan ‘Al
Muhammad As’ad memiliki titik temu fundamental: ketiganya menolak
pandangan death of the author (matinya pengarang) ala hermeneutika
Gadamer. Bagi mereka, teks Al-Qur'an bukanlah entitas bebas nilai yang bisa
direproduksi maknanya semau pembaca, melainkan teks yang membawa
muatan “Kehendak Ilahi” (Intentio Dei/Murad Allah) yang pasti.

Namun, terdapat nuansa perbedaan dalam cara mereka memandang
relasi teks dan tujuannya: pertama, Abi Zayd memandang ontologi teks Al-
Qur'an sebagai corpus yang memiliki tujuan berjenjang: magasid kulliyyah
(universal) dan magasid juz 'iyyah (parsial). Baginya, setiap surat bahkan setiap
lafaz memiliki “ruh” tujuan yang unik (Zayd, 2013). Pendekatannya sangat
tekstual-sentris namun dinamis, melihat Al-Qur'an sebagai kesatuan organik.
Kedua, Rahmani lebih menekankan pada aspek legal-formal teks (al-rass al-
shar 7). la mendefinisikan teks sebagai otoritas mutlak, namun menolak
pembacaan atomistik. Baginya, ontologi teks hanya bisa dipahami melalui

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 291




Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya

pembacaan holistik (holistic reading) yang mengikat satu ayat dengan ayat lain
agar tidak terjadi kontradiksi internal, seperti dalam kasus ayat Sabiin dan
pluralisme agama. Ketiga, ‘Ali Muhammad As’ad cenderung memisahkan
antara Magqasid Al-Qur'an (nilai moral-etik) dan Magdasid Syariah (tujuan
hukum). Ini menunjukkan ontologi yang lebih dikotomis untuk membedakan
mana wilayah doktrin keimanan dan mana wilayah hukum praktis.

Konstruksi Epistemologis: Mekanisme Penggalian Makna

Ketiga tokoh menawarkan mekanisme penggalian makna dan validasi
tafsir yang berbeda untuk mencapai satu tujuan yaitu kemaslahatan. Wasfi
’Ashiir Abt Zayd membangun epistemologi tafsirnya di atas landasan
Induktif-Tematik (Al-Istigra’ wa-al-Tadabbur). Bagi Abt Zayd, makna
magqasid atau tujuan ayat tidak dapat ditemukan melalui pendekatan atomistik
yang memotong-motong ayat, melainkan harus melihat kesatuan struktur teks
secara utuh karena setiap satuan bahasa—Dbaik kata, kalimat, maupun surat—
memiliki "ruh™ tujuan yang unik. Mekanisme penggalian maknanya bergerak
secara berjenjang dari analisis mikro hingga makro. Pada level mikro, ia
melakukan analisis linguistik untuk membedah diksi (mufradat) guna
menemukan Magasid al-'Alfaz, semisal menelaah perbedaan intensi
penggunaan kata 'Wajib' dan 'Faridhah’. Pada level makro, ia membaca satu
surat secara utuh untuk menemukan poros utama atau "tema sentral™ (Magqgasid
al-Suwar). Proses ini kemudian ditarik ke level induksi universal (Istigra’
Kulliy) dengan mengumpulkan ayat-ayat setema dari seluruh Al-Qur'an untuk
merumuskan prinsip universal. Validitas kebenaran dalam paradigma ini
diukur dari koherensi internal; sebuah tafsir dianggap valid hanya jika makna
partikularnya selaras ("klop") dengan tema besar surat dan tidak bertentangan
dengan prinsip umum Al-Qur'an.

Berbeda dengan pendekatan linguistik Aba Zayd, Ibrahim Rahmani
menawarkan konstruksi epistemologi yang bersifat Verifikatif-Legalistik
dengan meminjam ketatnya logika Usiil al-figh. Rahmant menegaskan bahwa
menemukan makna bukan sekadar “"merasakan” pesan Tuhan, melainkan
proses "membuktikan" kehendak Tuhan (Murad Allah) secara metodologis.
Mekanisme penggalian maknanya dimulai dengan pembacaan holistik
(holistic reading), di mana ayat harus dikonfrontasi dengan ayat lain secara
intertekstual untuk mencegah kontradiksi, sebagaimana terlihat dalam kasus
ayat sab in. Inti dari metodenya adalah penerapan Al-Sabr wa al-Tagsim
(eliminasi dan seleksi). Proses ini dimulai dengan tahap Al-Sabr
(pengumpulan/uji) untuk menghimpun semua kemungkinan makna atau ‘illat,
dilanjutkan dengan tahap Al-Tagsim (pemilahan) untuk mengeliminasi makna
yang lemah atau tidak logis hingga tersisa satu makna yang paling kuat (rajik).
Makna akhir ini kemudian diuji kembali dengan parameter ketat seperti zuhir
(kejelasan), indhibath (keterukuran), dan irtirad (konsistensi). Dengan

228l Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Mapping The Paradigm of Contemporary Magashidi Exegesis:
A Philosophical Inquiry Into The Works of Abz Zayd, Rakmani, and As’ad

demikian, kebenaran tafsir diukur berdasarkan validitas prosedural yang taat
asas pada kaidah ushul dan bebas dari pertentangan dalil.

Sementara itu, ‘AlTt Muhammad As’ad mengembangkan epistemologi
Filosofis-Integratif dengan pendekatan Ta /il wa Hikmah (rasionalisasi hukum
dan kebijaksanaan). As’ad berupaya menjembatani teks dengan filsafat nilai,
mengakui bahwa di balik teks hukum (legal text) terdapat lapisan nilai filosofis
yang harus digali. Mekanisme utamanya dimulai dengan pemisahan wilayah
kajian yang tegas antara Magasid Syari'ah (hukum praktis) dan Magasid Al-
Qur'an (nilai etis/akidah) untuk mencegah kerancuan metode. la tidak berhenti
pada pertanyaan "apa hukumnya”, melainkan menggali "mengapa hukum ini
ada" melalui identifikasi ‘illat (alasan logis) dan hikmah moral. Secara
metodologis, As’ad melakukan integrasi multi-disiplin dengan menggunakan
bantuan ilmu tafsir lain, seperti tafsir tahlili atau mugarin, sebagai basis data
awal sebelum ditarik ke level filosofis. Validitas kebenaran dalam
epistemologi As’ad diukur dari nilai maslahat; sebuah tafsir dianggap valid
jika mampu merealisasikan kemaslahatan manusia—seperti penjagaan
terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta—tanpa melanggar teks dasar

wahyu.

Aspek
Epistemologis

Wasfi ’Ashiir Abii
Zayd

Ibrahim Rahmanit

‘All Muhammad
As’ad

Model

Induktif-Tematik

Verifikatif-Legalistik

Filosofis-Integratif

(Tematik): kemungkinan

Membaca surat makna/ ‘illat. 2. Identifikasi Ratio
secara utuh untuk Legis:

menemukan “tema Menggali alasan logis
sentral" (‘Amiid al- | 3. Al-Tagsim (‘illat) dan

Stirah). (Eliminasi): kebijaksanaan moral

3. Induksi membuang makna yang | teks.

Universal: lemah/tidak logis hingga

Menarik tersisa satu yang kuat 3. Integrasi Multi-
kesimpulan umum | (rajik). Disiplin:

dari kumpulan ayat Menggunakan hasil
setema. tafsir lain

Epistemologi (Al-Istigra’ wa Al- | (Usaltyyah / Al-Sabr wa- | (Ta ‘ltl wa Hikmah)
Tadabbur) al-Tagsim)

Basis Material | Struktur Bahasa & | Logika Hukum (Usal al- | Nilai Filosofis &
Kesatuan Surat figh) & Dalil Realitas Manusia

Mekanisme 1. Analisis Mikro | 1. Pembacaan Holistik: | 1. Dikotomi

Penggalian (Linguistik): Mengumpulkan dalil Wilayah:

Makna Menelaah rahasia intertekstual untuk Memisahkan
pemilihan diksi mencegah kontradiksi. Magasid Shari'ah
(mufradat) (hukum) dan
tertentu. 2. Al-Sabr Magasid Qur'an

(Uji/Inventarisir): (nilai) agar tidak

2. Analisis Makro | Mengumpulkan semua rancu.

Menyeleksi dan

(hikmah) di balik

Vol. 13, No. 2, Desember 2025

293




Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya

dari keserasian
(tanasub) antara
makna ayat dengan
tema besar surat.
Tafsir tidak boleh
bertabrakan dengan
"ruh" surat.

(tahlili/mugqarin)
sebagai data awal.
Validitas Koherensi Validitas Prosedural Signifikansi
Kebenaran Internal Kebenaran diukur dari Aksiologis
Kebenaran diukur | ketepatan mengikuti (Maslahat)

kaidah ushul (dawabit).
Makna harus Zuhur
(jelas), indhibath
(terukur) dan ittirad
(konsisten)

Kebenaran diukur
dari kemampuan
tafsir merealisasikan
kemaslahatan
(agama, jiwa, akal,
dll) secara nyata
tanpa melanggar teks.

Tabel 2.

Komparasi Epistemologi Tafsir Maqasidi

Komparasi Metodologis

Ketiga tokoh tersebut sepakat bahwa pendekatan maqasidi merupakan
keniscayaan untuk menjaga relevansi Al-Qur'an dengan semangat zaman.
Namun mereka memiliki sedikit perbedaan penekanan pada prasyarat mufasir
dan struktur langkah-langkah metodologisnya. Perrbedaan ketiga tokoh di atas
disajikan dalam table berikut ini:

Aspek Metodologis Washfi ‘Asyur Ibrahim Rahmani | ‘Ali Muhammad
Abu Zayd As'ad
Fokus Utama / Integrasi teks, Pemahaman Menghubungkan

Orientasi

konteks, dan tujuan
surah secara
sistemik.

tekstual mendalam
yang diimbangi
dengan tujuan
syariat universal.

teks Al-Qur'an
dengan realitas
sosial untuk
kemaslahatan.

Prasyarat Mufasir

* Penguasaan

» Kemampuan

 Analisis bahasa

Bahasa Arab. Bahasa Arab. dan konteks

* Pengamalan Al- » Tadabbur dan sejarah.

Qur'an (amal/jihad). | penghayatan. * Penguasaan

* Tadabbur * Implementasi dan | tujuan luhur Al-

mendalam Jihad. Qur'an (hidayah,

(tadabbur). i'jaz, keadilan).
Jenis Magqasid Membagi Fokus Membagi

menjadi Magasid U | pada Kulliyyat al- | menjadi Magasid

mum (tauhid, Khamsah (5 ‘Ammah (universal

hidayah) prinsip pokok: ) dan Magasid

dan Magqasid Khusu | agama, jiwa, akal, | khassah (spesifik).

s (per keturunan, harta).

bidang/surah/ayat).

Tahapan Kunci

Analisis linguistik,
induksi (istigra’),

identifikasi tujuan,
integrasi sistemik,

Analisis tekstual,
induksi,
penyelarasan
dengan 5 prinsip,

Pembacaan
tekstual,
kategorisasi,
analisis tujuan Al-

Qur'an, integrasi

294

Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Mapping The Paradigm of Contemporary Magashidi Exegesis:
A Philosophical Inquiry Into The Works of Abz Zayd, Rakmani, and As’ad

kontekstualisasi kontekstualisasi realitas, sintesis
realitas. maslahat. maslahat.
Output/ Tujuan Penafsiran yang Menghindari Solusi praktis
Akhir fungsional, adaptif, | tekstualisme, untuk menjaga
dan responsif memastikan kemaslahatan (jalb
terhadap relevansi (salih li- | al-masalil) umat
problematika kulli zaman wa- di masa Kini.
kontemporer. makan).
Tabel 3.

Komparasi Konstruksi Metodologis Tafsir Maqasidt

Perbedaan utama dalam cara ketiga tokoh tersebut menangani aspek
kontekstualisasi  terletak pada fokus orientasi dan tahapan integrasi
realitas dalam metodologi mereka. Berikut adalah perbedaan penekanan
kontekstualisasi dari ketiga tokoh tersebut:

Pertama, Wasfi ’Ashiir Abu Zayd: Integrasi Sistemik. Wasfi
menekankan integrasi sistemik antara teks dan realitas sebagai bagian integral
dari "Tahapan Kunci". Kontekstualisasi baginya adalah proses memasukkan
realitas ke dalam kerangka sistematis tujuan surah dan tujuan umum Al-Qur'an
secara keseluruhan. Outputnya penafsiran yang adaptif dan responsif terhadap
problematik kontemporer, dengan titik berat pada konsistensi internal Al-
Qur'an.

Kedua, Ibrahim Rahmani: Penyelarasan dengan Prinsip Dasar.
Rahmani melihat kontekstualisasi sebagai penyelarasan (atau justifikasi) hasil
analisis tekstual dengan Kulliyyat al-Khamsah (lima prinsip pokok syariat).
Fokus kontekstualisasinya lebih terikat pada kerangka usil a/-figh yang mapan
(melindungi agama, jiwa, akal, keturunan, harta). Tujuannya adalah untuk
memastikan relevansi hukum tanpa merusak thawabit (hal-hal yang
tetap/pasti) dari teks itu sendiri, terutama untuk menghindari tekstualisme yang
kaku.

Ketiga, ‘Ali Muhammad As'ad: Sintesis Maslahah. As'ad memiliki
pendekatan yang paling eksplisit menghubungkan teks dengan realitas sosial
secara langsung, yang disebut integrasi realitas dan sintesis maslahat.
Kontekstualisasi baginya adalah jembatan untuk merumuskan solusi
praktis yang relevan bagi umat masa kini. Fokusnya adalah pada output yang
bersifat aplikatif dan langsung menjawab kebutuhan lapangan (Maslahah),
didorong oleh penguasaan tujuan luhur Al-Qur'an seperti keadilan sosial.

Implikasi Aksiologis: Orientasi Nilai Tafsir

Secara aksiologis, tafsir magasidr bukanlah menara gading intelektual,
melainkan respon terhadap krisis kemanusiaan. Pertama, moderasi
(wasatiyyah). Ketiga tokoh sepakat menolak dua ekstrem: Literalisme (yang
kaku dan tidak manusiawi) dan Liberalisme (yang liar tanpa metodologi).
Tafsir magasidi berfungsi sebagai “pagar” yang memastikan tafsir tetap shar'i
namun solutif dalam memahai teks keagamamaan.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 295




Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya

Kedua, humanisasi hukum. Rahmani, misalnya, menunjukkan
bagaimana tafsir magasidr bisa mencegah pembacaan ayat yang berpotensi
melanggar HAM (seperti kasus pluralisme atau kekerasan), tanpa harus
membuang teks ayat tersebut. Melalui pembacaan holistik, ayat-ayat “keras”
didudukkan kembali pada proporsi tujuannya.

Ketiga, kemaslahatan terukur: Aksiologi tafsir ini bukan sekadar
mencari “apa yang enak” sesuai kehendak manusia (hawa nafsu), tapi “apa
yang baik” (maslahah) menurut standar Tuhan yang objektif (al-maslahah al-

haqigiyyah).

Pemetaan Prinsip Kerja Tafsir Magqasidr

Berdasarkan penelusuran terhadap literatur yang ada, penelitian ini
merumuskan beberapa prinsip kerja tafsir magasidi untuk memastikan
penafsiran tetap berada dalam koridor syariat namun responsif terhadap
zaman: Pertama, menjadikan ayat magasid sebagai muhkamat. Ayat-ayat yang
memuat nilai-nilai universal (keadilan, kerahmatan, kesetaraan) harus
diposisikan sebagai ayat muhkamat (induk/jelas) yang menjadi payung bagi
ayat-ayat partikular. Ayat-ayat gat T dalam aspek nilai ini tidak dapat di-nasakh
(dihapus).

Kedua, posisi ayat pidana sebagai wasilah (sarana). Dalam konteks
hukum pidana Islam (jinayah), ketentuan teknis hukuman dipandang sebagai
sarana (wasizlah) untuk mencapai tujuan ketertiban dan keadilan. Jika tujuan
tersebut dapat dicapai atau justru tercederai oleh penerapan literal dalam
konteks tertentu, maka pen-ta'yin-an (penetapan teknis) sarana tersebut dapat
ditinjau ulang selama hadir wasilah lain yang lebih efektif mencapai tujuan
syariat.

Ketiga, kaidah magasid sebagai parameter legalitas. Kaidah-kaidah
ushul fikih dan maqasid harus diposisikan sebagai alat uji validitas tafsir.
Sebuah produk tafsir tidak boleh bertentangan dengan kulliyyat al-khams (lima
prinsip dasar: menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta).

Keempat, pertimbangan ekses implementasi (i tibar al-ma’alat).
Penafsiran tidak boleh berhenti pada bunyi teks, tetapi harus memprediksi
dampak penerapan hukum tersebut di masa depan. Langkah ini menghimpun
nilai kemaslahatan publik dan personal sekaligus (al-kulliyyat al- ‘ammah wa-
al-khassah).

SIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa Tafsir Magasidi telah
bertransformasi dari sekadar wacana pembaruan menjadi sebuah paradigma
metodologis yang mapan namun variatif. Melalui pemetaan terhadap
pemikiran Wasfi ’Ashiir Abti Zayd, Ibrahim Rahmani, dan ‘Ali Muhammad
As’ad, ditemukan bahwa konstruksi metodologi tafsir maqasidi dibangun di

28| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Mapping The Paradigm of Contemporary Magashidi Exegesis:
A Philosophical Inquiry Into The Works of Abz Zayd, Rakmani, and As’ad

atas dialektika ketat antara teks, otoritas, dan realitas. Secara spesifik, ketiga
tokoh tersebut menawarkan kontribusi yang saling melengkapi dalam
bangunan epistemologi tafsir. Pertama, Wasfi *Ashtir Aba Zayd memperluas
cakupan ontologis tafsir dengan memetakan tujuan Al-Qur'an secara
bertingkat, mulai dari tujuan universal (al- ‘@mmah) hingga tujuan spesifik per
surat dan lafaz. Pendekatannya menuntut penguasaan linguistik yang
dipadukan dengan realitas sosial, menjadikannya sangat relevan untuk
menghidupkan dimensi spiritualitas teks. Kedua, Ibrahim Rahmani
menawarkan ketertiban metodologis (methodological rigor) yang paling ketat.
Dengan menempatkan magqgasid sebagai wasilah ijtihad—bukan sumber
hukum independen—dan memberlakukan mekanisme verifikasi holistik,
Rahmani memberikan “pagar pengaman” agar tafsir maqasidi tidak tergelincir
pada liberalisme tafsir yang mematikan otoritas teks (death of the author).
Ketiga, ‘Ali Muhammad As’ad memperkuat landasan filosofis dengan
memisahkan Magasid Al-Qur'an (nilai) dan Magqasid Shari’ah (hukum), serta
menekankan pentingnya kolaborasi dengan disiplin tafsir lain untuk validasi
makna. Implikasi teoretis dari temuan ini menunjukkan bahwa validitas Tafsir
Magasidr tidak bisa berdiri tunggal. Penerapan yang ideal di era kontemporer,
khususnya dalam konteks keindonesiaan yang moderat, membutuhkan sinergi:
menggunakan ketajaman verifikasi hukum ala Rahmani untuk menjaga
otentisitas syariah, sekaligus mengadopsi keluwesan tematik ala Abta Zayd
untuk merespons dinamika sosial-kemanusiaan. Keterbatasan penelitian ini
terletak pada fokusnya yang masih pada tataran pemetaan kerangka
paradigmatik dan prinsip dasar. Penelitian ini belum menyentuh secara
mendalam bagaimana rumusan hierarkis tersebut diaplikasikan secara
konsisten pada tafsir urut mushaf (¢artib al-mushaf) secara utuh. Oleh karena
itu, penelitian selanjutnya direkomendasikan untuk melakukan uji terapan
(applied research) dengan menggunakan pisau analisis ketiga tokoh ini pada
kasus-kasus tafsir spesifik yang lebih kompleks, guna merumuskan
standardisasi operasional tafsir maqasidi yang lebih praktis.

DAFTAR PUSTAKA

As‘ad, ‘Ali Muhammad. “al-Tafsir al-Maqasidi li al-Qur’an al-Karim.”
Islamiyyat al-Ma ‘rifah 23 (n.d.): 89-110.

Al-‘Asqalani, Ahmad ibn ‘Al1 ibn Hajar. Fath al-Bari bi Sharh Sahih al-
Bukhart. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1379 H.

Bushiri, M. “Tafsir al-Qur’an dengan Pendekatan Maqasid al-Qur’an
Perspektif Taha Jabir al-‘Alwani.” Tafsere 7, no. 1 (2019): 132-149.

Dawud, Abu. Sunan Abi Dawiid. Vol. 4. Beirut: Dar al-Kitab al-°Arabi, n.d.

Duderija, Adis. Metode Pemahaman Al-Qur’an dan Hadis antara Liberal dan
Salafi. Diterjemahkan olenh A. Aziz. Jakarta: Yayasan Pengkajian
Hadits el-Bukhori, 2021.

Vol. 13, No. 2, Desember 2025 297




Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya

El Fadl, Khaled Abou. Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, and
Women. Oxford: Oneworld Publications, 2003.

Fawaid, Ahmad. “Maqasid al-Qur’an dalam Ayat Kebebasan Beragama
Menurut Penafsiran Taha Jabir al-‘Alwani.” Madania 21, no. 2 (2017):
113-126. https://doi.org/10.1007/s10943-015-0066-X.

Al-Ghazali, Abi Hamid. al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usil. Beirut: Mu’assasat al-
Risalah, 1997.

Hidayati, Tri Wahyuni. “Tafsir Maqasidi as an Alternative Approach in
Interpreting the Qur’an.” Journal of Islamic Studies and Humanities 5,
no. 2 (2020): 175-188. https://doi.org/10.18326/mlt.v5i2.3771.

Ibn ‘Ashiir, Muhammad al-Tahir. Magasid al-Shari‘ah al-Islamiyyah.
Amman: Dar al-Nafa’is, 2000.

Al-Jawziyyah, Ibn Qayyim. I ‘lam al-Muwaqqi ‘in ‘an Rabb al- ‘Alamin. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004.

Layish, Aharon. “The Transformation of the Shari‘a from Jurists’ Law to
Statutory Law in the Contemporary Muslim World.” Die Welt des
Islams 44, no. 1 (2004): 85-113.

Al-Qaradawi, Yusuf. Dirasah fi Figh Magasid al-Shart ‘ah: Bayna al-Magqasid
al-Kulliyyah wa al-Nusis al-Juz’iyyah. Edisi ke-3. Kairo: Dar al-
Shurtiq, 2008.

Rahmani, llyas. Dawabit al-I‘tibar al-Magasidr fi I‘'mal al-Nass al-SharT.
n.p.: Sami li al-Nashr wa al-Tiba‘ah, 2019.

Al-Raysiini, Ahmad. al-Fikr al-Magasidi: Qawa ‘iduhu wa Fawa’iduhu.
Casablanca: Matba‘at al-Najah al-Jadidah, 1999.

Al-Raysiini, Ahmad, dan Muhammad Jamal Barat. al-/jtihad: al-Nass, al-
Maslahah wa al-Wagqi ‘. Beirut: Dar al-Fikr, 2000.

Rifqi, Muhammad Afif, dan Ahmad Husnul Thahir. “Tafsir Maqasidi:
Building Interpretation Paradigm Based on Maslahah.” Millah: Jurnal
Studi Agama 18, no. 2 (2019): 335-356.

Zahrah, Muhammad Abu. Tarikh al-Madhahib al-Islamiyyah: fi Tarikh al-
Madhahib al-Fighiyyah. Vol. 2. Kairo: Dar al-Fikr al-°Arabi, n.d.

Al-Zarqa’, Mustafa Ahmad. al-Figh al-Islami wa Madarisuhu. Damaskus: Dar
al-Qalam, 1995.

Zayd, Wasil ‘Ashiir Ahmad. al-Tafsir al-Magqasidi li Suwar al-Qur’an al-
‘Azim. n.p.: n.p., 2013.

Zaydan, ‘Abd al-Karim. al-Madkhal li Dirasat al-Shart‘ah al-Islamiyyah. n.p.:
Dar ‘Umar ibn al-Khattab, n.d.

Zionis, R. M. Ijtihad Magasidi: Perspektif Ahmad al-Raysini. n.p.: n.p., n.d.

25| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis



https://doi.org/10.1007/s10943-015-0066-x
https://doi.org/10.18326/mlt.v5i2.3771

