
 

 MAPPING THE PARADIGM OF CONTEMPORARY MAQĀṢIDĪ 

EXEGESIS:  

A Philosophical Inquiry Into The Works of Abū Zayd, Raḥmānī, and As’ad 

 

  

  
  

Muhammad Maimun1, Muhamad Sofi Mubarok2, Mohamad Yahya3 
123 Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon 

Email: 1muhammadmaimun@uinssc.ac.id, 2m.sofimubarok@uinssc.ac.id, 

3mohamadyahya@uinssc.ac.id 

 

 

Abstract 

Contemporary tafsir studies are experiencing a paradigm shift 

from textuality toward maqāṣid-based contextuality. However, the 

methodological diversity among contemporary scholars remains 

philosophically unmapped. This research aims to analyze the 

paradigmatic construction of tafsir maqāṣidī (maqāṣid-based 

exegesis) through the thoughts of three key figures: Waṣfī ’Ashūr 

Abū Zayd, Ibrahim Raḥmānī, and ‘Alī Muḥammad As’ad. 

Employing a qualitative library research method with a 

philosophy of science approach, this study examines the 

ontological, epistemological, and axiological aspects of their 

works. The findings indicate that ontologically, the three scholars 

concur in positioning the Qur'an as a text embodying a dynamic 

intentio dei (Divine intent). Epistemologically, significant 

differences exist; Abū Zayd emphasizes linguistic aspects and 

thematic induction, whereas Raḥmānī focuses on strict legal 

rationale ('illat) verification. Axiologically, tafsir maqāṣidī is 

oriented toward grounding universal Qur'anic values that offer 

solutions to humanitarian problems. This study concludes that 

tafsir maqāṣidī offers an integrative methodology that bridges the 

gap between the text of revelation and contemporary reality. 

Keywords: Tafsir Maqāṣidī, Philosophy of Science, Maqāṣid Shari'a, 

Contemporary Exegesis, Methodological Shift. 

 

Abstrak 

Studi tafsir kontemporer mengalami pergeseran paradigma dari 

tekstualitas menuju kontekstualitas berbasis tujuan (maqāṣid). 

Namun, keragaman metodologi di kalangan sarjana kontemporer 

seringkali belum terpetakan secara filosofis. Penelitian ini 

VOLUME 13, NOMOR 2, DESEMBER 2025: 276-298 

ISSN 2303-0453  I  E-ISSN 2442-987  

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index 

mailto:muhammadmaimun@uinssc.ac.id
mailto:2m.sofimubarok@uinssc.ac.id


 Mapping The Paradigm of Contemporary Maqashidi Exegesis:  

A Philosophical Inquiry Into The Works of Abū Zayd, Raḥmānī, and As’ad 

 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 277 

bertujuan membedah konstruksi paradigmatik tafsir maqāṣidī 

melalui pemikiran tiga tokoh kunci: Waṣfī ’Ashūr Abū Zayd, 

Ibrahim Raḥmānī, dan ‘Alī Muḥammad As’ad. Menggunakan 

metode kualitatif-pustaka dengan pendekatan filsafat ilmu, 

penelitian ini menganalisis aspek ontologi, epistemologi, dan 

aksiologi dari karya-karya tafsir mereka. Temuan penelitian 

menunjukkan bahwa secara ontologis, ketiga tokoh sepakat 

menempatkan Al-Qur'an sebagai teks yang memuat intentio dei 

(maksud Tuhan) yang dinamis. Secara epistemologis, terdapat 

perbedaan signifikan bahwa Abū Zayd lebih menekankan aspek 

linguistik, sementara Raḥmānī pada illat hukum]. Secara 

aksiologis, tafsir maqāṣidī berorientasi pada pembumian nilai 

universal Al-Qur'an yang solutif bagi problem kemanusiaan. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa tafsir maqāṣidī menawarkan 

metodologi integratif yang menjembatani teks wahyu dan realitas 

kekinian. 

Kata Kunci: Tafsir Maqāṣidī, Filsafat Ilmu, Metodologi Tafsir, Waṣfī 

’Ashūr Abū Zayd.   

 

PENDAHULUAN 

Wacana pembaharuan hukum Islam (tajdīd) terus menjadi polemik di 

tengah tuntutan zaman yang dinamis. Meskipun tajdīd memiliki legitimasi 

teologis sebagai upaya memperkenalkan metode baru (al-manhaj al-jadid) 

dalam memahami agama.1 Realitasnya seringkali berbenturan dengan 

formalisme fikih. Problem mendasar muncul ketika fikih—yang sejatinya 

produk pemahaman manusia yang akomodatif terhadap perbedaan 

diperlakukan setara dengan syariah yang sakral.2 Akibatnya, muncul resistensi 

dari kelompok konservatif yang menolak penalaran rasional (taʿlīl al-aḥkām) 

dan bertahan pada metode analogi tekstual (ilḥāq), sehingga hukum Islam 

kerap terpasung dalam stigma rigiditas dan tidak adaptif.3  

Salah satu cara melakukan pembaharuan metodologi ialah dengan 

mengetengahkan wacana alternatif dalam menafsirkan Al-Qur’an perspektif 

maqāṣid al-sharīʿah. Sejauh ini, perdebatan tentang menafsiran Al-Qur’an 

berbasis maqāṣid al-sharīʿah masih menyisahkan kritik dari sebagian mufasir 

karena belum diakui sebagai sebuah pengembangan teori uṣūl al-fiqh. ‘Ali 

Jum’ah mengkritik adanya buku-buku yang dikatakan mu’tabar di kalangan 

 
1 Ahmad ibn ʿAlī ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Fatḥ al-Bārī sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (Beirut: 

Dār al-Maʿrifah, 1379/1959). 
2 Muṣṭafā Aḥmad al-Zarqā, al-Fiqh al-Islāmī wa-Madārisuhū (Damascus: Dār al-

Qalam, 1995). 
3 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Dirāsah fī Fiqh Maqāṣid al-Sharīʿah: Bayna al-Maqāṣid al-

Kulliyyah wa-al-Nuṣūṣ al-Juzʾiyyah, cet. ketiga (Cairo: Dār al-Shurūq, 2008); Shahrough 

Akhavi, 2003. 



 
Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 278 

maqāṣid, mengingat secara substantif entitasnya belum diakui sebagai 

keilmuan yang mu’tabar. Peristiwa ini menggiring pada sebuah opini tidak 

dapatnya maqāṣid digunakan sebagai metode, baik untuk menghasilkan ijtihad 

baru atau dalam menafsirkan Al-Qur’an.  

Berbeda dengan pandangan tersebut, sederet tokoh menyepakati 

terdapat tujuan dan makna di balik teks Al-Qur’an–begitupun dengan hadis. 

Tujuan-tujuan tersebut digali sebagai hikmah di balik legislasi syariah dan 

karenanya diakui al-Imam Ibn Qayyim sebagai parameter absah tidaknya 

hukum, termasuk tafsir Al-Qur’an.4 Rumusan itu diaplikasikan dalam 

kerangka Maslahat. Ṭāhā Jābir al-ʿAlwānī termasuk kalangan maqāṣidiyyūn 

yang menolak epistemologi ahli fiqh yang mendahulukan tradisi profetik (al-

aḥādīth al-nabawiyyah) sehingga beberapa ketentuan hukum yang terkandung 

dalam beberapa ayat Al-Qur’an teranulir.5 Al-‘Alwani mengajukan tiga 

proposisi maqāṣid al-Qurʾān yang dijadikan standar penepatan hukum sebagai 

locus asali rekonstruksi hukum, yaitu tawḥīd, tazkiyah dan ‘umran. 

Menurutnya, beberapa konstruksi ayat yang mengetengahkan gagasan 

kebebasan beragama dan berkeyakinan merupakan locus murni yang tak dapat 

dianulir. Dalam perspektif historis dan menyeluruh (holistic), seluruh 

konstruksi ayat yang berbicara fenomena kebebasan berkeyakinan dan 

fenomena riddah tak memiliki konsekwensi apapun di dunia. Ketentuan 

tentang hukuman mati bagi pelaku murtad hanya ditemukan dalam hadis Nabi. 

Maknanya, hukuman tersebut menjadi tidak relevan karena bertentangan 

dengan prinsip kesatuan struktural dalam tiga locus maqāṣid al-Qurʾān 

sebagaimana Al-‘Alwani maksudkan.6 

Sebagai antitesis terhadap kejumudan tekstual tersebut, Tafsir 

Maqāṣidī hadir menawarkan paradigma yang berorientasi pada tujuan-tujuan 

universal Al-Qur'an. Pergeseran paradigma ini telah banyak direspon oleh 

sarjana kontemporer. Abdul Mustaqim dalam karyanya, al-Tafsīr al-Maqāṣidī 

menjelaskan pendekatan tafsir Al-Qur’an berbasis maqasid al-shari’ah. 

Menurut Abdul Mustaqim ada tiga hierarki paradigma tafsir maqāṣidī, yaitu 

sebagai filsafat (as a philosophy), metodologi (methodology) dan produk 

(product). Tesis yang diajukan berpijak pada kerangka ontologis yang 

menyatakan setiap ayat Al-Qur’an memuat tujuan agar tak kehilangan ruh dan 

spiritnya. Karenanya, paradigma maqasidi tak hanya membidik ayat-ayat yang 

membincangkan hukum (ayat al-aḥkam) sebagaimana dasar konstrutif 

 
4 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Iʿlām al-Muwaqqiʿīn (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 

2004). 
5 M. Bushiri, “Tafsīr al-Qurʾān dengan Pendekatan Maqāṣid al-Qurʾān: Perspektif Ṭāhā 

Jābir al-ʿAlwānī,” Tafsere 7, no. 1 (2019): 132–149.. 
6 Ahmad Fawaid, “Maqāṣid al-Qurʾān dalam Ayat Kebebasan Beragama Menurut 

Penafsiran Ṭāhā Jābir al-ʿAlwānī,” Madania 21, no. 2 (2017): 113–126, 

https://doi.org/10.1007/s10943-015-0066-x. 



 Mapping The Paradigm of Contemporary Maqashidi Exegesis:  

A Philosophical Inquiry Into The Works of Abū Zayd, Raḥmānī, and As’ad 

 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 279 

maqāṣid al-sharīʿah, akan tetapi mencakup keseluruhan ayat di dalam Al-

Qur’an. Abdul Mustaqim berkesimpulan bahwa untuk mencapai konstruk 

makna suatu teks Al-Qur’an yang mengandung dimensi maqāṣid atau 

maslahat, seorang mufasir perlu memperhatikan tiga analisis utama, yaitu 

analisis linguistik terhadap ayat yang hendak ditafsirkan, analisis ilmu Al-

Qur’an meliputi latar historis diturunkannya suatu ayat (asbāb al-nuzūl) dan 

relasi dengan ayat lain (munāsabāt al-āyāt), serta analisis maṣlaḥah dari suatu 

teks. 

M. Ainur Rifqi dan A. Halil Thahir (2019) menulis artikel terkait 

dengan seluk-beluk tafsir maqāṣidī (sejarah, pemahaman dan relasinya dengan 

metode penafsiran lainnya) serta langkah-langkah melakukan penafsiran 

berbasis maqāṣid. Paradigma tafsir maqāṣidī secara lebih jauh membuka ruang 

dialog disparitas dua arus besar penafsiran Al-Qur’an, yaitu penafsiran 

tekstual–normatif dan kontekstual–progresif. Hasil penelitian ini 

membuktikan bahwa sebagai sebuah proses dan produk, penafsiran Al-Qur’an 

tak dapat dilepaskan dari nilai maqāṣid al-sharīʿah sebagai tujuan yang 

termuat dalam setiap teks Al-Qur’an. Langkah yang perlu dilakukan terfokus 

pada empat hal, yaitu 1) menggantungkan suatu teks serta hukum pada 

tujuannya, 2) menghimpun nilai kemaslahatan publik dan personal sekaligus 

(al-kulliyyāt al-ʿāmmah wa-al-khāṣṣah), 3) bermuara pada realisasi 

kemaslahatan dan pencegahan kerusakan (jalb al-maṣāliḥ wa-dafʿ al-mafāsid), 

serta 4) mempertimbangkan ekses implementasi suatu hukum (iʿtibār al-

maʾālāt).7 

Tri Wahyu Hidayati dalam artikelnya, Tafsir Maqāṣidī as an 

Alternative Approach in Interpreting the Qur'an (2020). Hidayati mengajukan 

gagasan tentang perlunya melakukan interpretasi ulang terhadap Al-Qur’an, 

terutama pada ayat-ayat hukum yang rentan mengalami penolakan jika tidak 

mampu menjawab tantangan zaman. Penelitian ini juga membidik pentingnya 

melakukan penafsiran Al-Qur’an berdasarkan perspektif maqāṣid al-sharīʿah 

yang berimplikasi pada dua hal. Pertama, penekanan tafsir pada nilai-nilai 

maqāṣid al-sharīʿah, dan kedua, kerja tafsir maqāṣidī yang menekankan pada 

kesadaran historis (al-waʿy al-tārīkhī), kesadaran teoritis (al-waʿy al-naẓarī) 

dan kesadaran praksis (al-waʿy al-ʿamalī) yang praktiknya diaktualisasikan 

melalui kontekstualisasi, dekontekstualisasi dan rekontekstualisasi.8 Namun 

demikian, meskipun diskursus mengenai filosofi tafsir maqāṣidī telah 

berkembang pesat, terdapat celah akademis (gap analysis) yang signifikan, 

yakni belum adanya konsensus metodologis yang baku. Kajian yang ada 

cenderung beragam dalam mendefinisikan langkah operasionalnya.  

 
7 M. A. Rifqī dan A. H. Ṭāhir, “Tafsīr Maqāṣidī: Building Interpretation Paradigm 

Based on Maṣlaḥah,” Millah: Jurnal Studi Agama 18, no. 2 (2019): 335–356. 
8 Tri Wahyu Hidayati dalam artikelnya, Tafsir Maqashidi as an Alternative Approach 

in Interpreting the Qur'an (2020). 



 
Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 280 

Ibrahim Raḥmānī, misalnya, menekankan pentingnya qarīnah 

(indikator) dan perenungan mendalam untuk menghindari tafsir spekulatif 

yang menjauh dari teks. Sementara itu, Waṣfī ’Ashūr Abū Zayd (2013) 

mensyaratkan penguasaan gramatika dan interaksi realitas sosial sebagai basis 

metode. Di sisi lain, ‘Alī Muḥammad As’ad (2017) mengajukan pemisahan 

antara Maqāṣid al-Qurʾān (nilai universal) dan maqāṣid al-sharīʿah (tujuan 

hukum) sebagai kerangka tafsir.   
 

Tokoh Fokus Metodologis dan Kerangka Tafsir 

Ibrāhīm 

Raḥmānī 

Menekankan pentingnya qarīnah (indikator) dan 

perenungan mendalam (tadabbur) untuk memastikan 

penafsiran tetap terikat pada teks dan menghindari spekulasi 

yang menjauh dari teks. 

Waṣfī ’Ashūr 

Abū Zayd 

Mensyaratkan penguasaan gramatika (bahasa Arab) yang 

kuat sebagai basis metode dan perlunya interaksi realitas 

sosial untuk kontekstualisasi. 

‘Alī Muḥammad 

As’ad 

Mengajukan pemisahan yang jelas antara Maqāṣid al-

Qurʾān (nilai universal, seperti keadilan) dan maqāṣid al-

sharīʿah (tujuan hukum spesifik) sebagai kerangka tafsir. 
Tabel 1.  

Komparasi Fokus Metodologis Tafsir Maqāṣidī 

 

Variasi pendekatan yang dikemukakan oleh Raḥmānī, Abū Zayd, dan 

As’ad tersebut menunjukkan bahwa tafsir maqāṣidī sebagai sebuah paradigma 

metodologis belum terpetakan secara sistematis. Kebanyakan studi terdahulu 

masih membahas mereka secara parsial atau sebatas pada tataran teoritis umum 

tanpa komparasi filosofis yang mendalam.  

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengisi kekosongan 

tersebut dengan melakukan eksplorasi pemetaan metodologi tafsir maqāṣidī 

melalui pembacaan kritis terhadap karya-karya ketiga tokoh kunci tersebut. 

Dengan menggunakan pisau analisis filsafat ilmu, artikel ini akan mengurai 

aspek ontologi, epistemologi, dan aksiologi mereka untuk merumuskan sebuah 

peta jalan metodologi tafsir yang integratif, moderat, dan responsif terhadap 

perubahan sosial. 

Metode penelitian yang akan digunakan dalam penelitian ini yaitu 

penelitian kualitatif berupa penelitian kepustakaan (library research). Sumber 

penelitian ini terbagi ke dalam dua jenis, yaitu sumber primer dan sekunder. 

Sumber primer berupa karya yang berkaitan dengan kajian tafsir maqāṣidī. 

Sumber data primer diambil dari beberapa karya tentang tafsir maqāṣid yang 

telah diuraikan dalam latar belakang penelitian. Di samping itu, 1) Ibrāhīm 

Raḥmānī yang berjudul Ḍawābiṭ al-Iʿtibār al-Maqāṣidī fī Iʿmāl al-Naṣṣ al-

Sharʿī; 2) Waṣfī ʿĀshūr Abū Zayd, al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-Suwar al-Qurʾān 

al-ʿAẓīm; 3) ‘Alī Muḥammad As’ad, al-Tafsīr al-Maqāṣidī lil-Qur’an al-

Karim.   



 Mapping The Paradigm of Contemporary Maqashidi Exegesis:  

A Philosophical Inquiry Into The Works of Abū Zayd, Raḥmānī, and As’ad 

 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 281 

Sumber sekunder berasal dari karya-karya yang mengulas tentang 

maqāṣid al-sharīʿah sebagai wacana baru pemahaman Al-Qur’an, khususnya 

ayat-ayat ahkam. Karya-karya tersebut meliputi karya yang disusun al-Imām 

al-Shāṭibī, al-Imām ʿIzz al-Dīn ibn ʿAbd al-Salām, al-Imām Najm al-Dīn al-

Ṭūfī, al-Imām al-Qarāfī, Aḥmad al-Raysūnī, dan Yūsuf al-Qaraḍāwī, Jasser 

Auda, hingga Kholed Abou el Fadhl.  Teknik pengumpulan data yaitu: 1) 

Menentukan tema penelitian, 2) Melakukan Studi Pustaka, 3) Melakukan 

observasi data dan unit analisis data, 4) Mengolah data dan 5) Menyajikan data 

dan memberikan interpretasi Analisis Data Teknik analisis data penelitian ini 

yaitu analisis isi atau content analysis, yaitu pembahasan mendalam terhadap 

karya-karya tentang tafsir maqāṣidī dengan analisis isi dengan pendekatan 

hermeneutik dan konstruktivis. 

 

PEMBAHASAN  

 Kerangka kerja tafsir maqāṣidī baik sebagai prinsip, metode, dan 

filsafat dalam wacana baru penafsiran Al-Qur’an masih diperdebatkan ulama. 

Namun demikian, tafsir maqāṣidī merupakan kelanjutan agenda penerapan 

maqāṣid al-sharīʿah secara lebih luas yang belakangan digunakan dalam 

mengurai problematika aktual sekaligus merespons perkembangan nilai-nilai 

HAM. Dalam studi tafsir kontemporer, maqāṣid al-sharīʿah menjawab 

kegelisahan intelektual Muslim dalam merespons fenomena tafsir yang 

dianggap problematik. Meski penelusuran terakhir ini bermuara pada aliran 

mazhab tekstualisme yang dikembangkan al-Imam Ahmad ibn Hanbal (164-

241H) dan dilanjutkan Ibn Hazm al-Andalusi (994–1064M). tekstualisme 

memiliki karakteristik pemikiran, di antaranya mendahulukan teks syariah saat 

berkonfrontasi dengan akal–untuk tidak mengatakan penolakan terhadap 

rasionalitas, melarang penggunaan qiyās selain dalam situasi darurat,9 serta 

menolak takwil dalam menggali makna-makna Al-Qur’an. Praktik beragama 

mazhab literalis sering kali menimbulkan perdebatan, mengingat sebagian 

teks-teks syariah berisi reformulasi makna yang problematik dari aspek makna 

dan struktur bahasa, seperti pada ayat-ayat mutashābihāt, ayat yang 

mengetengahkan gagasan persekusi terhadap non-Muslim, narasi misoginis, 

penolakan terhadap kebebasan beragama, Hak Asasi Manusia, serta ayat 

problematik lainnya.10 

 Tafsir maqāṣidī disusun pemerhati tafsir kontemporer untuk melakukan 

counter narasi terhadap literalisme tafsir di satu sisi, serta liberalisme tafsir di 

sisi lain. Tafsir maqāṣidī, dengan meminjam keilmuan Maqāṣid, adalah upaya 

 
9 M. A. Zahrah, Tārīkh al-Madhāhib al-Islāmiyyah: fī Tārīkh al-Madhāhib al-

Fiqhiyyah, vol. 2 (Beirut: Dār al-Fikr al-ʿArabī, n.d.), 32. 
10 Adis Duderija, Metode Pemahaman al-Qurʾān dan Ḥadīth antara Liberal dan Salafī, 

diterjemahkan oleh A. Aziz (Jakarta: Yayasan Pengkajian Ḥadīth al-Bukhārī, 2021); K. A. El 

Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, and Women (Oxford: Oneworld 

Publications, 2003). 



 
Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 282 

menjembatani dua kutub berlawanan tersebut sehingga teks syariah secara 

tegas mengungkap maksud Tuhan dalam merealisasikan kemaslahatan umat 

manusia. Secara sederhana, proyek ini bermula dari kerangka yang 

dikemukakan Ahmad ar-Raysuni11 yang ia sebut sebagai penafsiran bercorak 

kemaslahatan (al-Tafsīr al-maṣlaḥī li-l-nuṣūṣ). Proyeksi tafsir maqāṣidī 

mengarahkan penelitian ini pada tiga literatur utama yang ditulis Waṣfī ’Ashūr 

Abū Zayd, ‘Alī Muḥammad As’ad dan Ibrahim Raḥmānī, yang eksplorasinya 

akan dibahas pada sub-bab selanjutnya. Literatur babon tersebut secara 

keseluruhan mengungkap tafsir maqāṣidī yang bertujuan mendiskusikan tiga 

aspek yang melingkupi teks sekaligus; aspek linguistik, aspek ‘illat hukum, 

serta aspek nilai dan filsafat teks. Sebagai pengantar awal, ketiga literatur 

tersebut sama-sama membuktikan adanya maksud dan tujuan Tuhan dalam 

setiap ayat yang terdapat dalam Al-Qur’an. Pada aspek ontologi, ketiganya 

memiliki kesamaan dalam pentingnya membedakan prinsip maqāṣid al-

sharīʿah yang hanya menyasar ayat-ayat hukum, serta prinsip maqāṣid al-

Qurʾān yang menyasar ayat-ayat doktrin keimanan, moralitas, sejarah, dan 

sebagainya. Pada aspek epistemologi, rumusan Ibrāhīm Raḥmānī jauh lebih 

progresif – holistik dalam merumuskan kinerja maqāṣid dalam mengurai ayat-

ayat hukum. Sementara karya Waṣfī ’Ashūr Abū Zayd berhasil memetakan 

prinsip-prinsip dan hikmah lafaz-lafaz yang menyusun kalimat Al-Qur’an dan 

membuktikan pemilihan diksi Al-Qur’an yang mengandung tujuan unik. 

Sementara temuan ‘Alī Muḥammad As’ad berhasil membuktikan validitas 

teori maslahat yang terpisah dari teks Al-Qur’an sebagai metodologi tafsir 

maqāṣidī. Pada aspek aksiologi, tafsir maqāṣidī berupaya menyingkap 

kehendak Tuhan dan tidak berdasar pada makna subyektif teks yang dihasilkan 

mufasir an sich. Tafsir maqāṣidī, dengan demikian, juga mengkritik model 

hermeneutika Al-Qur’an yang mengasumsikan teori reproduksi teks yang 

tercerAbūt dari pengarang (death of the author). 

 Lebih jauh, mungkin kinerja tafsir maqāṣidī akan jauh lebih 

komprehensif jika hal-hal berikut dapat dijabarkan lebih rinci karena relasinya 

dengan teori maslahat berikut hierarki dan turunannya, linguistik, 

‘antroposentrisme’ hukum, rekonstruksi teori nasakh, serta filsafat 

utilitarianistik. Kerangka tersebut dapat dirumuskan pada pernyataan berikut. 

Pertama, menjadikan ayat-ayat maqāṣid sebagai ayat-ayat qaṭʿī yang tidak 

dapat di-nasakh dan berlaku sebagai ayat muḥkamāt. Kedua, menempatkan 

ayat-ayat pidana sebagai sarana yang pen-ta’yin-annya dapat gugur sepanjang 

hadirnya wasīlah lain. Ketiga, meminjam teori uṣūl al-fiqh, kaidah-kaidah 

maqāṣid harus diposisikan sebagai parameter ‘legalitas’ tafsir. Keempat, 

menempatkan realitas aktual sebagai basis konstruksi tafsir. Kelima, 

 
11 Aḥmad al-Raysūnī dan Muḥammad Jamāl Barūt, al-Ijtihād: al-Naṣṣ, al-Maṣlaḥah 

wa-al-Waqiʿ (Beirut: Dār al-Fikr, 2000); R. M. Zionis, “Ijtihād Maqāṣidī: Perspektif Aḥmad 

al-Raysūnī,” n.d. 



 Mapping The Paradigm of Contemporary Maqashidi Exegesis:  

A Philosophical Inquiry Into The Works of Abū Zayd, Raḥmānī, and As’ad 

 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 283 

memposisikan kaidah linguistik dalam memahami beberapa kata kunci dan 

frase di dalam Al-Qur’an (iṭlāq al-kull wa-irādat al-juzʾ). Keenam, 

rekonstruksi teori abrogasi teks (naskh al-Qurʾān) berdasarkan prinsip 

maqāṣid. Ketujuh, hierarki maslahat–mafsadat untuk menentukan legalitas 

suatu penafsiran. 

 Tahapan dan kinerja tafsir meminjam paradigma al-ṣabr wa-al-taqsīm 

dalam menentukan produk tafsir yang sesuai dengan semangat maqāṣid al-

sharīʿah. Al-ṣabr wa-al-taqsīm merupakan suatu metode dalam disiplin usul 

al-fiqh guna menentukan satu sebab operatif (ʿillat) setelah dilakukan 

pengujian (al-ṣabr) dan pemilahan pemilahan (taqsīm) atau verifikasi 

kemungkinan berhimpunnya sebab-sebab operatif lain dalam suatu kasus yang 

akan ditentukan hukumnya. Penggunaan metode ini, menurut al-Ghazali harus 

melalui tiga syarat; Pertama, seorang mujtahid yang hendak melakukan 

pengujian ʿillat harus mampu menunjukkan satu tanda (‘alāmah) dan 

kemudian menunjuk satu ‘illat. Kedua, Pengujian (al-ṣabr) yang dilakukan 

harus mampu menjadi pagar pembatas yang solid. Artinya, pengujian tersebut 

dimaksudkan untuk membatasi ʿ illat-illat lain yang tidak sesuai dengan kriteria 

ʿillat yang hendak ditentukan, serta yang ketiga ialah harus mampu 

mengungkap kelemahan ʿillat-ʿillat lain selain ʿillat yang telah dipilih untuk 

menentukan hukum persoalan tersebut.12 Berdasarkan kerangka demikian, 

maka locus karya-karya yang berada di wilayah studi Tafsir Maqāṣidī dapat 

dipetakan pada tiga hal. Pertama, karya yang mengulas kerangka paradigmatik 

Tafsir Maqāṣidī secara langsung. Kedua, karya yang berkaitan dengan teori 

Maqāṣid al-Qurʾān, dan ketiga, karya yang berkaitan dengan konsep maqāṣid 

al-sharīʿah sebagai pendekatan hukum Islam kontemporer 

 

Al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-Suwar al-Qurʾān al-ʿAẓīm  

Al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-Suwar al-Qurʾān al-ʿAẓīm merupakan karya 

yang ditulis Waṣfī ’Ashūr Abū Zayd.13 Abū Zayd merumuskan kerangka kerja 

maqāṣid al-sharīʿah dalam penafsiran Al-Qur’an. Abū Zayd mendefinisikan 

tafsir maqāṣidī sebagai metode untuk menyingkap makna dan tujuan (baik 

universal maupun parsial) di balik teks Al-Qur’an, dengan orientasi tidak 

hanya pada penafsiran tekstual semata, melainkan juga pada aktualisasi nilai-

nilai tersebut demi kemaslahatan manusia di masa kini. Ia membagi corak 

tafsir ini menjadi tiga kategori: Tafsir Maqāṣidī Umum yang membahas tujuan 

fundamental seperti tauhid, keadilan, dan penyucian jiwa; Tafsir Maqāṣidī 

Khuṣūṣ yang berfokus pada tema spesifik, surat tertentu, atau lafaz; serta 

Maqāṣid Tafṣilī yang menggali nilai tujuan dalam konstruksi kalimat per ayat. 

Dalam hubungannya dengan metodologi lain, tafsir maqāṣidī memiliki 

keterkaitan erat dengan tafsir taḥlīlī, ijmali, Mawḍūʿī, dan muqārin. Abū Zayd 

 
12 Aḥmad ibn Ḥusayn al-Ghazālī, al-Mustashfā min ʿIlm al-Uṣūl (Beirut: Muʾassasat 

al-Riṣālah, 1997), 313-314. 
13 W. ʿĀshūr A. Zayd, al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-Suwar al-Qurʾān al-ʿAẓīm (n.p., 2013). 



 
Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 284 

menjelaskan definisi masing-masing jenis tafsir tersebut. Menurutnya, tafsir 

taḥlīlī dibentuk untuk menganalisis makna lafaz dari suatu ayat, keindahan 

struktur kalimat, sebab diturunkannya Al-Qur’an (sabāb al-nuzūl), dialektika 

pandangan mufasir terhadap tafsir suatu ayat, serta menyebutkan hukum yang 

terkandung dalam konstruksi ayat tersebut. Mufasir yang menggunakan ragam 

tafsir ini mengetengahkan pandangan berbagai ulama tentang persoalan fikih, 

Nahw, Balaghah, serta relasi antar ayat dan surat. Pada jenis tafsir ijmali, 

seorang mufasir mengungkap ayat-ayat Al-Qur’an dengan memfokuskan pada 

makna-makna global, serta menjelaskan kata-kata asing (gharāʾib) dan 

hubungan antar makna tersebut dalam suatu ayat, bertujuan mengarahkan 

maknanya sesuai konteks yang melingkupinya sehingga konstruk kalimat dari 

ayat tersebut terbentuk. Kadang-kadang, mufasir juga menambahkan 

keterangan asbāb al-nuzūl serta kisah dan hadis-hadis yang relevan dengan 

ayat tersebut. Pada tafsir muqārin, seorang mufasir menjelaskan makna ayat 

dan membandingkannya dengan pandangan ulama lain yang bersumber 

langsung pada karya masing-masing, kemudian melakukan komparasi 

terhadap berbagai pandangan tersebut, menunjukkan metode istidlāl 

(penggalian dalil) yang digunakan, serta melakukan upaya deterministik 

terhadap sebagian pandangan yang dianggap lemah (marjūh) dengan 

mengungkapkan dalil yang lebih kuat sehingga mufasir menetapkan 

pandangan yang rajih. Sedangkan pada jenis tafsir terakhir (tafsir Mawḍūʿī), 

seorang mufasir mengajukan proposisi dan qadhiyyah yang sesuai dengan 

tujuan Qur’ani dari surat atau ayat yang hendak ditafsirkan.14 

Peran utamanya terlihat pada penggunaan metode-metode tersebut 

untuk menemukan tujuan ayat, serta berfungsi sebagai alat determinasi 

(murajjiḥ) untuk menilai dan memilih pendapat ulama yang paling kuat (rājiḥ) 

berdasarkan kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip syariah universal. Untuk 

menjalankan metode ini, Abū Zayd mensyaratkan tiga unsur utama bagi 

seorang mufasir: penguasaan mendalam terhadap bahasa dan sastra Arab, 

pengamalan nilai Al-Qur’an, serta kemampuan perenungan (tadabbur) yang 

intensif. 

Secara praktis, tujuan dari tafsir maqāṣidī adalah untuk memenuhi 

perintah tadabbur, menguji validitas pandangan tafsir terdahulu, membuang 

pembahasan yang tidak bermanfaat, serta memudahkan pemahaman struktur 

surat. Sebagai implementasi konkret, Abū Zayd menggunakan kitab Fī Ẓilāl 

al-Qurʾān karya Sayyid Quṭb sebagai studi kasus. Melalui karya tersebut, 

Quthb dinilai berhasil menerapkan paradigma maqāṣidī dengan menyoroti 

prinsip-prinsip global, pemberdayaan sosial-hukum, serta aspek spiritualitas 

yang hidup dari interaksi langsung dengan Al-Qur’an. 

 

 
14 W. ʿĀshūr A. Zayd, al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-Suwar al-Qurʾān al-ʿAẓīm, 15-16. 



 Mapping The Paradigm of Contemporary Maqashidi Exegesis:  

A Philosophical Inquiry Into The Works of Abū Zayd, Raḥmānī, and As’ad 

 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 285 

Ḍawābiṭ al-Iʿtibār al-Maqāṣidī fī Iʿmāl al-Naṣṣ al-Sharʿī 

Kitab Ḍawābiṭ al-Iʿtibār al-Maqāṣidī fī Iʿmāl al-Naṣṣ al-Sharʿī 

merupakan karya yang ditulis Ibrahim Raḥmānī.15 Dalam karyanya, Ibrāhīm 

Raḥmānī membagi buku ini menjadi tiga pembahasan utama. Pertama, definisi 

teks syariah (al-naṣṣ al-sharʿī) berikut jenis-jenisnya. Kedua ialah terkait 

posisi tafsir maqāṣidī dalam melakukan menerapkan teks-teks syariat, dan 

ketiga pentingnya merumuskan kaidah-kaidah atau batasan-batasan dalam 

melakukan orientasi penglihatan tafsir maqāṣidī terhadap penerapan teks 

syariat. 

Ibrāhīm Raḥmānī menjelaskan definisi teks syariah (al-naṣṣ al-sharʿī). 

Dengan merujuk kepada tiga pengertian, yaitu nash sebagai Al-Qur’an dan 

hadis berikut dalālah16. Kedua, al-naṣṣ al-sharʿī sebagai redaksi teks syariah 

yang memiliki dalalah, baik bersifat mutlak dan pasti (qaṭ’i) maupun relatif 

(ẓanni) sekaligus, dan ketiga al-naṣṣ al-sharʿī sebagai redaksi teks syariah 

yang hanya memiliki dalalah qath'i atau mutlak. Ibrāhīm Raḥmānī memilih 

pandangan yang pertama dan menyatakan bahwa yang dimaksud al-naṣṣ al-

sharʿī adalah redaksi teks Al-Qur’an dan hadis tanpa memperhatikan bentuk 

dalalah-nya.17 Raḥmānī menyatakan bahwa ditinjau dari bentuk dalalah-nya, 

al-naṣṣ al-sharʿī ada yang bersifat pasti (mutlaq) dan relatif (ẓannī). Masing-

masing bentuk dalalah tersebut dibedakan menjadi teks yang otentisitas dan 

ketetapannya bersifat pasti dan mutlak (qaṭʿī al-thubūt) seperti Al-Qur’an dan 

hadis mutawātir, sedangkan lainnya bersifat relatif (zhanni al-tsubut) seperti 

Hadis Ahad18. 

Selanjutnya Ibrāhīm Raḥmānī mengeksplorasi kedudukan dan 

justifikasi pendekatan maqāṣid dalam menerapkan teks syariah. Yang ia 

maksud dengan “penerapan teks syariah” adalah mengapli-kasikan hukum 

yang digali dari teks syariah. Dalam konteks demikian, asas legalisasi hukum 

ialah bertujuan untuk mengaktualisasikan atau merealisasikan tujuan-tujuan 

syariah sebagai permulaan yang terangkum dalam asas dan doktrin teori 

maslahat.19 

Menurut Ibrahim Raḥmānī, posisi maqāṣid al-sharīʿah sebagai sarana 

(wasilah) ijtihad dan bukan sebagai sumber hukum yang dijadikan bersandar 

ijtihad dalam proses penggalian hukum. Penerapan maqāṣid al-sharīʿah 

melibatkan dialektika teks (al-nash), realitas (al-waqi’) dan mujtahid. Teks 

syariah dibutuhkan sebagai dalil yang memproduksi doktrin maqāṣid al-

sharīʿah. Sedangkan realitas merupakan ranah aktual yang hendak 

ditempatkan hukum berdasarkan kerangka teks dan diorientasikan sesuai untuk 

 
15 Dekan Fakultas Ilmu-ilmu Keislaman, University of El Oued, Aljazair 
16 Dalālah ialah teori pemaknaan teks. 
17 I. Raḥmānī, Ḍawābiṭ al-Iʿtibār al-Maqāṣidī fī Iʿmāl al-Naṣṣ al-Sharʿī (Sami: Lil-

Nash wa-al-Ṭabāʿah, 2019), 11-14. 
18 I. Raḥmānī, Ḍawābiṭ al-Iʿtibār al-Maqāṣidī fī Iʿmāl al-Naṣṣ al-Sharʿī, 15-20. 
19 I. Raḥmānī, Ḍawābiṭ al-Iʿtibār al-Maqāṣidī fī Iʿmāl al-Naṣṣ al-Sharʿī,  21-22. 



 
Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 286 

tujuan merealisasikan maqāṣid al-sharīʿah. Unsur ketiga ialah mujtahid itu 

sendiri sebagai orang yang mengaitkan antara teks dengan realitas, yang tujuan 

utamanya adalah dia menyelesaikan persoalan-persoalan realita hari ini dalam 

konteks nass syariat dan maqāṣidī syariat itu sendiri.20 

Implementasi maqāṣid al-sharīʿah terlihat pada perubahan fatwa yang 

dikemukakan Ibnu Abbas terkait pertanyaan seorang laki-laki bertanya tentang 

diterima atau tidaknya taubat seorang pembunuh. Berbeda dengan fatwanya 

sebelumnya, menurut Ibrahim Raḥmānī, Ibnu Abbas menyatakan taubatnya 

tidak diterima dan ia akan masuk ke dalam neraka.21 Pandangan tersebut 

didasarkan motif balas dendam yang hendak dilakukan penanya. Dalam 

konteks demikian, Ibn ʿAbbās memandang perlunya mengubah konsepsinya 

tentang taubat seorang pembunuh untuk menghindari kembali terjadinya 

pembunuhan yang mengebiri turunan doktrin maqāṣid al-sharīʿah dalam 

melindungi jiwa (ḥifẓ al-nafs). Ibrāhīm Raḥmānī memandang taubat mesti 

menjadi wasilah bagi upaya menciptakan perlindungan serta rasa aman selain 

melindungi jiwa, harta, dan kehormatan. Di sisi bersamaan, taubat tidak boleh 

menjadi wasilah yang justru mendorong rasa takut, penyia-nyiaan terhadap 

kehormatan, sekaligus memantik permusuhan yang menghilangkan rasa 

aman.22 

 

Al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-l-Qurʾān al-ʿAẓīm 

Karya Al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-l-Qurʾān al-ʿAẓīm ditulis ‘Alī 

Muḥammad As’ad.23 Karya tersebut ditulis dengan tujuan untuk membangun 

arah obyektif dalam penafsiran  dengan memperjelas pilar-pilar terpentingnya, 

yaitu bagaimana merumuskan tujuan-tujuan Al-Qur’an (maqāṣid al-Qurʾān) 

dan apa saja tugas seorang penafsir. Melalui tulisan ini, ‘Alī Muḥammad As’ad 

membuktikan bahwa konsep “tujuan Al-Qur’an” (maqāṣid al-Qurʾān) 

merupakan doktrin berbeda dari dari tujuan Syariah (maqāṣid al-sharīʿah). 

selain itu, tulisan ini membuktikan keabsahan penafsiran yang berbasis pada 

teori maqāṣid berikut rumusan maqāṣid, menjelaskan penting melakukan 

penafsiran Al-Qur’an berdasarkan paradigma maqāṣid dan hubungan tafsir 

maqāṣidī dengan tren penafsiran lainnya. 

‘Alī Muḥammad As’ad memfokuskan cakupan pembahasan pada 

empat hal. Pertama, struktur definisi maqāṣid al-Qurʾān dan hubungannya 

dengan maqāṣid al-sharīʿah. Kedua, pengertian tafsir maqāṣidī. Ketiga, 

validitas tafsir maqāṣidī dan kedudukannya dalam wacana penafsiran 

 
20 I. Raḥmānī, Ḍawābiṭ al-Iʿtibār al-Maqāṣidī fī Iʿmāl al-Naṣṣ al-Sharʿī, 22-23. 
21 Hadis ini diceritakan di dalam kitab al-Mushannaf dan di-takhrīj Ibn Abī Shaybah, 

dalam nomor hadis 27753. 
22 I. Raḥmānī, Ḍawābiṭ al-Iʿtibār al-Maqāṣidī fī Iʿmāl al-Naṣṣ al-Sharʿī, 23-24. 
23 ʿAlī Muḥammad Asʿad, “al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-l-Qurʾān al-Karīm,” Islamiyyāt al-

Maʿrifah Journal 23 (2017): 89. 



 Mapping The Paradigm of Contemporary Maqashidi Exegesis:  

A Philosophical Inquiry Into The Works of Abū Zayd, Raḥmānī, and As’ad 

 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 287 

kontemporer. Keempat, hubungan atau relasi tafsir maqosidi dengan 

metodologi metodologi dan orientasi-orientasi Tafsir yang lain. Rincian 

penelitian ‘Alī Muḥammad As’ad dijabarkan sebagai berikut.24 

 

Definisi Maqāṣid al-Qurʾān 

Menurut ‘Alī Muḥammad As’ad, para intelektualis Muslim klasik 

belum mendefinisikan konsep Maqāṣid al-Qurʾān di dalam karya-karya di 

masa lalu. Namun teori ini dapat ditemukan di berbagai keterangan yang 

menyatakan melaksanakan perintah Al-Qur’an sebagai upaya mendatangkan 

kemaslahatan serta menolak larangan yang di dalamnya mengandung unsur 

menangkal bahaya. Teori mendasar tersebut baru berkaitan dengan ayat-ayat 

hukum. Teori ini disempurnakan oleh Ibn ‘Asyur yang menyatakan maqāṣid 

al-sharīʿah merupakan seperangkat makna dan hikmah yang ditekankan 

pembuat syariat (Allah Swt) dan terdapat dalam seluruh teks syariat. Termasuk 

di dalamnya makna-makna atau hikmah universal yang inheren dalam hukum-

hukum Al-Qur’an.25 

Dengan demikian, lanjut As’ad,  hubungan maqāṣid al-Qurʾān dengan 

maqāṣid al-sharīʿah berada dalam pola umum – khusus dalam satu aspek, dan 

aspek lainnya dapat mengkategorikan maqāṣid al-Qurʾān secara lebih umum 

dibandingkan maqāṣid al-sharīʿah itu sendiri. Maqāṣid al-Qurʾān mencakup 

aqidah, akhlak, dorongan berbuat baik dan juga motivasi beribadah. Sementara 

aspek lain dikategorikan lebih umum dalam konteksnya sebagai sarana 

menghasilkan maqāṣid al-Qurʾān. Karena sumber-sumber tashrīʿ secara 

keseluruhan mencakup sarana menghasilkan maqāṣid al-Qurʾān itu sendiri. 

As’ad mengutip pandangan ulama kontemporer seperti Abdul Karim 

Hamidi yang menjelaskan definisi maqāṣid al-Qurʾān sebagai tujuan diturun-

kannya Al-Qur’an dalam rangka merealisasikan kemaslahatan hamba,26 Dalam 

pandangan yang lain, Izzuddin bin Said menjelas-kan definisi yang lebih 

mendalam tentang maqāṣid al-Qurʾān sebagai makna final sebagai kehendak 

Allah Swt yang perlu direalisasikan mukallaf untuk mencapai kebahagiaan 

dunia dan akhirat.  

‘Alī Muḥammad Asad juga memperkuat basis teorinya dengan 

pandangan Mas'ud Budukhah meski di saat bersamaan juga menyampaikan 

kritik terhadap teori yang ia kutip. As’ad mengemukakan definisi intelektualis 

Muslim tersebut membatasi maqāṣid hanya pada beberapa prinsip universal 

dan pokok pikiran yang sangat elementer. Karena itu, As’ad menjabarkan pada 

tiga hal untuk mengetengahkan definisi yang lebih komprehensif. Pertama, 

konsepsi Al-Qur’an yang menjelaskan struktur kebahasaan untuk menjawab 

pertanyaan, “Kenapa Al-Qur’an diturunkan?”. Respons pertanyaan tersebut 

adalah Al-Qur’an diturunkan untuk menginformasikan kabar berita (ikhbār), 

 
24 ʿAlī Muḥammad Asʿad, “al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-l-Qurʾān al-Karīm,”: 45-56. 
25 ʿAlī Muḥammad Asʿad, “al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-l-Qurʾān al-Karīm,”: 45-56 
26 ʿAlī Muḥammad Asʿad, “al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-l-Qurʾān al-Karīm,”: 45-56 



 
Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 288 

atau di sisi bersamaan Al-Qur’an diturunkan untuk memerintahkan atau 

melarang sesuatu (inshāʾ). Kedua, adanya ‘illat atau hikmah dan makna yang 

digali dari teks syariat itu sendiri. Konsepsi kedua ini sekaligus untuk 

merespons pertanyaan, “Mengapa satu perintah diturunkan atau hal itu 

dilarang?”. Respons demikian disampaikan untuk menyatakan hal tersebut 

dilarang karena adanya ‘illat, tujuan, dan makna yang terkandung di dalamnya. 

Ketiga, adanya tujuan universal yang lebih tinggi dan hanya bisa digali dari 

teks syariah (Al-Qur’an atau sekumpulan makna-makna dan hikmah). Dari 

ketiga perspektif tersebut, As’ad merumuskan definisi maqāṣid al-Qurʾān 

yang lebih holistik–komprehensif. 

Setelah menjelaskan definisi, ‘Alī Muḥammad As’ad menjelaskan 

klasifikasi maqāṣid. As’ad menyatakan, pemaknaan teks yang bersifat umum 

(al-nuṣūṣ al-ʿāmmah) tak dapat dilakukan selama mufasir tidak 

mengasumsikan teks memiliki struktur bangunan yang mencakup bagian-

bagian makna yang lebih kecil. Makna universal yang dimiliki teks tersebut, 

menurut As’ad, jauh lebih luas dibanding bagian-bagian makna lain melalui 

serangkaian kalimat yang saling terhubung satu sama lain. Ini berarti, secara 

metodik dapat dirumuskan dua hal. Pertama, maqāṣid juz’iyyah (tujuan-tujuan 

parsial) tidak dapat menganulir keabsahahan maqāṣid kulliyyah (tujuan-tujuan 

yang bersifat universal), bahkan maqāṣid juz’iyyah sebagai permulaan 

tersusunnya pengertian kalimat secara utuh dan terbentuk dari bagian-bagian 

huruf hingga satu rangkaian kalimat. Kedua, pembentuk-an salah satu prinsip 

maqāṣid bisa jadi perdebatan ulama. Akan tetapi itu tak berarti entitas maqāṣid 

kulliyyah-nya juga diperdebatkan karena prinsip maqāṣid kulliyyah adalah 

rumusan umum yang sudah diakui kebenarannya.27 

Lebih jauh ‘Alī Muḥammad As’ad juga menyatakan sebagian teori 

‘Ulum al-Qur’an kontemporer mengadopsi paradigma Ilmu Tafsir klasik yang 

mengharuskan penguasaan  penafsir terhadap topik-topik Al-Qur’an berikut 

tujuan yang melatarinya. Hal demikian, lanjut As’ad, membantu memberikan 

pemahaman yang benar dan melindungi dari faham sesat. Sebagian teori ‘Ulum 

al-Qur’an klasik juga menjelaskan ‘illat dan motif eksternal, seperti hikmah 

turunnya Al-Qur’an secara berangsur-angsur, adanya tujuan-tujuan umum 

yang terkandung di sebagian tema Al-Qur’an, hingga bentuk dan struktur kata 

Al-Qur’an. Namun ‘Alī Muḥammad As’ad mencatatkan penjelasan hal 

tersebut tidak dilakukan secara detail dan komprehensif.28  

Berdasarkan kesimpulan yang didapatkan ‘Alī Muḥammad As’ad, 

terdapat tujuh diktum yang disebut sebagai maqasid Al-Qur’an universal. 

Ketujuhnya yaitu:29 1) Meluruskan pemahaman akidah dan persepsi tentang 

hal-hal yang bersifat ilahiyah, kerasulan dan Hari pembalasan. 2) Pengakuan 

 
27 ʿAlī Muḥammad Asʿad, “al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-l-Qurʾān al-Karīm,”: 47. 
28 ʿAlī Muḥammad Asʿad, “al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-l-Qurʾān al-Karīm,”: 47-48. 
29 ʿAlī Muḥammad Asʿad, “al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-l-Qurʾān al-Karīm,”: 50. 



 Mapping The Paradigm of Contemporary Maqashidi Exegesis:  

A Philosophical Inquiry Into The Works of Abū Zayd, Raḥmānī, and As’ad 

 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 289 

terhadap martabat dan kehormatan manusia sekaligus upaya melindungi hak-

hak asasi manusia. 3) Perbaikan kualitas ibadah dan ketakwaan kepada Allah 

Swt. 4) Seruan terhadap pembersihan jiwa. 5) Membina keluarga yang saleh 

dan pentingnya pemberdayaan perempuan. 6) Membangun komunitas Muslim 

yang menjadi saksi bagi umat lainnya, dan 7) Humanisme yang berbasis 

tolong-menolong. Sebagian ulama yang lain menambahkan nilai-nilai 

keadilan, keselamatan universal serta toleransi dengan non muslim.  

 

Hierarki Maqāṣid 

Sebelum membahas hierarki maqāṣid, As’ad mengakui adanya 

kesulitan dalam membuat klasifikasi dan hierarki maqāṣid. Ini dikarenakan 

perdebatan panjang ulama terdahulu dalam merumuskan dan menentukan 

paradigma maqāṣid. Menurut As’ad tiga penyebab sulitnya menemukan 

rumusan hierarki maqāṣid di kalangan ulama klasik. Pertama, adanya 

pembedaan antara maqāṣid al-sharīʿah dan maqāṣid al-Qurʾān. Kedua, tidak 

ditemukan kata sepakat di kalangan ulama tentang perlunya menyelidiki teks-

teks Al-Qur’an untuk merumuskan adanya prinsip dan nilai maqāṣid al-

sharīʿah. Ketiga, problematika yang berkaitan dengan kapasitas mufasir dalam 

merumuskan hierarki nilai-nilai maqāṣid al-Qurʾān.30 

‘Alī Muḥammad As’ad mencontohkan Ibn ʿĀshūr sebagai pakar 

Maqāṣid al-sharīʿah justru tidak menunjuk satu buku yang berbicara teori 

maqāṣid dalam tafsir yang beliau tulis, al-Taḥrīr wa-al-Tanwīr. Karena itu, 

menurut As’ad, dalam menulis tafsirnya, Ibn ʿĀshūr meminjam metode tafsir 

taḥlīlī dalam menafsirkan ayat per ayat berdasar urutan mushaf (tartīb al-

mushaf). Bukti lain ialah penalaran induktif yang digunakan Ibn ‘Asyur dalam 

menilai adanya prinsip maqāṣid dari ayat yang ia tafsirkan, menurut As’ad, 

berasal dari pandangan umumnya tentang teori maqāṣid al-sharīʿah yang ia 

paparkan dalam bagian pendahuluan al-Taḥrīr wa-al-Tanwīr.  

Meski demikian, As’ad mengakui peran besar Ibn ʿĀshūr dalam 

menginisiasi adanya struktur nilai dari ayat-ayat Al-Qur’an. Ibn ʿĀshūr 

menyatakan, pengulangan perintah dan larangan melakukan sesuatu, baik 

disebutkan secara tegas atau tidak, menunjukkan adanya perhatian besar Allah 

Swt terhadap hal yang diperintah atau dilarang tersebut (maḥkūm fīh). Ibn 

ʿĀshūr juga meminjam teori Uṣūl al-fiqh dan menyatakan nash yang 

pemaknaannya kuat (qawiyy al-dalālah), memiliki struktur makna universal 

dan pasti, merupakan nash yang berisi kaidah pokok dan mengandung doktrin 

umum. Ibn ‘Asyur menyebutnya sebagai tiga prinsip kemaslahatan, berupa 

ḍarūriyyāt, ḥājiyyāt, dan taḥsīniyyāt. Akan tetapi, pada saat bersamaan, Ibnu 

Asyur tidak merinci secara tegas tentang cara dan metode pemaknaan teks 

syariah tersebut dalam merumuskan hierarki maqāṣid.31  

 
30 ʿAlī Muḥammad Asʿad, “al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-l-Qurʾān al-Karīm,”: 52. 
31 ʿAlī Muḥammad Asʿad, “al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-l-Qurʾān al-Karīm,”: 52-56. 



 
Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 290 

Ketidaktegasan ulama, sama seperti Ibn ‘Asyur, pada akhirnya 

mengarah pada pertanyaan tentang apakah Al-Qur’an sendiri yang menetapkan 

batasan-batasan konsep, prinsip dan paradigma maqāṣid atau prinsip dan 

paradigma maqāṣid diserahkan sepenuhnya pada teori maslahat. Mengatasi hal 

itu, As’ad mengajukan sebuah jawaban dan menyatakan teks syariah 

merupakan sumber data yang menginformasikan adanya prinsip dan 

paradigma maqāṣid, akan tetapi tak dapat dipungkiri sejumlah teori maslahat–

yang berpijak pada konsep maṣlaḥah dan mafsadah–tidak bersumber dari teks 

syariah. Berangkat dari jawaban tersebut, As’ad menilai jawaban lebih rinci 

dipaparkan Izzudin bin Said Al-Jazair yang berhasil meletakkan prinsip-

prinsip umum tentang maqāṣid al-Qurʾān dalam karyanya, Ummuhāt Maqāṣid 

al-Qurʾān. Al-Jazairi merumuskan teorinya untuk membuat hierarki maqāṣid 

al-Qurʾān yang jauh lebih komprehensif dibandingkan Ibn ʿĀshūr.32  

 

Tafsir Maqāṣidī dan Validitasnya 

Berdasarkan catatan yang dikemukakan ‘Alī Muḥammad Asad, 

diperoleh satu definisi yang menyatakan tafsir maqāṣidī sebagai satu corak 

tafsir yang bertujuan untuk menyingkap kehendak Allah Swt. yang terdapat 

dalam wahyu yang diturunkan berupa nilai-nilai, prinsip, asas universal, 

hikmah,  sekaligus makna tujuan yang dijelaskan atau digali dari teks syariah. 

Nilai-nilai tersebut diperoleh dari struktur kalimat, kata dan lafaz yang 

membentuknya, ayat, surat atau topik yang ada di dalam Al-Qur’an secara 

keseluruhan.  

Ás’ad juga mengungkapkan tafsir maqāṣidī mengadopsi tujuan Ilmu 

Tafsir yang sama-sama menyingkap kehendak Allah Swt melalui struktur kata 

dan makna yang terbentuk. As’ad mengutip tiga ayat yang mendorong  mufasir 

untuk menggali makna-makna Al-Qur’an. Ketiganya yaitu QS. al-Nisāʾ 4:82; 

QS. Muḥammad 47:24; dan QS. Ṣād 38:29. Ayat-ayat tersebut mengingatkan 

mufasir untuk tidak terjebak ‘tekstualisme’ penafsiran, akan tetapi 

merenungkan makna-makna dan tujuan-tujuannya berikut maqāṣid yang 

terkandung dalam ayat.  

Contoh prinsip maqāṣid al-Qurʾān al-‘ammah ialah memperbaiki 

alam. Prinsip tersebut ditemukan dari beberapa ayat  melalui metode induksi 

makna (istiqrāʾ maknawī) sebagai berikut:33 1) Pemaknaan lugas (shāriḥ) yang 

menyatakan salah satu diktum maqāṣid al-sharīʿah ialah memperbaiki alam. 

Keterangan ini ditemukan secara lugas pada Q.S. Muhammad/47: 22-23, Q.S. 

Al-Baqarah/2:  205 dan 30. 2) Pemaknaan intrinsik (al-imāʾ) yang menyiratkan 

kebaikan alam semesta sebagai karunia besar yang diberikan Allah Swt bagi 

hamba-Nya yang Saleh sebagai balasan. Keterangan ini ditemukan dalam Q.S. 

Al-Anbiya’/21: 105 -106 dan Q.S. An-Nur/23: 55. Begitupun Q.S. An-

 
32 ʿAlī Muḥammad Asʿad, “al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-l-Qurʾān al-Karīm,”: 54-55. 
33 ʿAlī Muḥammad Asʿad, “al-Tafsīr al-Maqāṣidī li-l-Qurʾān al-Karīm,”: 62-63. 



 Mapping The Paradigm of Contemporary Maqashidi Exegesis:  

A Philosophical Inquiry Into The Works of Abū Zayd, Raḥmānī, and As’ad 

 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 291 

Nahl/16: 97 dan Q.S. Al-Maidah/5: 20. 3) Pemaknaan istidlālī yang 

menjelaskan bahwa restorasi ditujukan untuk memperbaiki kondisi dan 

keadaan manusia bagi terwujudnya kehidupan sosial yang baik. Ini ditemukan  

dalam Q.S. al-Baqarah/2: 205. Begitupun dalam Q.S. al-Mu'minun/22: 115 dan 

71.  

 

Hubungan Tafsir Maqāṣidī dengan Jenis Tafsir Lainnya. 

Seluruh jenis tafsir sama-sama bertujuan menyingkap maksud dan 

tujuan Tuhan di dalam Al-Qur’an. Karenanya, menuru As’ad, tafsir maqāṣidī 

memiliki relasi kuat dengan jenis tafsir yang lain. Pertama, hubungan tafsir 

maqāṣidī dengan tafsir tematik sama-sama bertujuan untuk menghasilkan 

tema-tema Al-Qur’an secara komprehensif dan holistik. Perbedaan metodologi 

keduanya terletak pada metode induktif (istiqrāʾ) yang digunakan. Tafsir 

Mawḍūʿī terbatas pada seluruh ayat yang berkaitan topik tertentu. Sementara 

tafsir maqāṣidī menggunakan model istiqrāʾ yang lebih variatif berdasarkan 

jenis dan tingkatan. Terkadang, istiqrāʾ yang digunakan merupakan istiqra 

yang digunakan untuk merumuskan ‘illat yang mengandung hikmah, serta 

model istiqrāʾ untuk menggali dalil atau ayat yang sama-sama menetapkan 

satu makna tertentu. Dengan kata lain, model istiqrāʾ tafsir maqāṣidī tidak 

dibatasi pada satu topik tertentu. Pada aspek metodologi, tafsir Mawḍūʿī 

menganalisis sejumlah ayat yang berkaitan dengan jenis topik  tertentu tanpa 

dilakukan pendalaman analisis terhadap kaidah serta asas sastra linguistik. 

Sebaliknya, orientasi tafsir maqāṣidī mengikuti segala hal yang berkaitan 

dengan ayat tersebut, berikut merumuskan tujuan yang terkandung dalam ayat 

tersebut, baik universal maupun parsial sehingga tujuannya dapat disimpulkan 

melalui metodologi ilmiah. 

 

Peta Ontologis: Mendudukkan Posisi Teks dan “Intentio Dei” 

Secara ontologis, Waṣfī ’Ashūr Abū Zayd, Ibrāhīm Raḥmānī, dan ‘Alī 

Muḥammad As’ad memiliki titik temu fundamental: ketiganya menolak 

pandangan death of the author (matinya pengarang) ala hermeneutika 

Gadamer. Bagi mereka, teks Al-Qur'an bukanlah entitas bebas nilai yang bisa 

direproduksi maknanya semau pembaca, melainkan teks yang membawa 

muatan “Kehendak Ilahi” (Intentio Dei/Murad Allah) yang pasti. 

Namun, terdapat nuansa perbedaan dalam cara mereka memandang 

relasi teks dan tujuannya: pertama, Abū Zayd memandang ontologi teks Al-

Qur'an sebagai corpus yang memiliki tujuan berjenjang: maqāṣid kulliyyah 

(universal) dan maqāṣid juz’iyyah (parsial). Baginya, setiap surat bahkan setiap 

lafaz memiliki “ruh” tujuan yang unik (Zayd, 2013). Pendekatannya sangat 

tekstual-sentris namun dinamis, melihat Al-Qur'an sebagai kesatuan organik. 

Kedua,  Raḥmānī lebih menekankan pada aspek legal-formal teks (al-naṣṣ al-

sharʿī). Ia mendefinisikan teks sebagai otoritas mutlak, namun menolak 

pembacaan atomistik. Baginya, ontologi teks hanya bisa dipahami melalui 



 
Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 292 

pembacaan holistik (holistic reading) yang mengikat satu ayat dengan ayat lain 

agar tidak terjadi kontradiksi internal, seperti dalam kasus ayat Sabiin dan 

pluralisme agama. Ketiga, ‘Alī Muḥammad As’ad cenderung memisahkan 

antara Maqāṣid Al-Qur'an (nilai moral-etik) dan Maqāṣid Syariah (tujuan 

hukum). Ini menunjukkan ontologi yang lebih dikotomis untuk membedakan 

mana wilayah doktrin keimanan dan mana wilayah hukum praktis. 

 

Konstruksi Epistemologis: Mekanisme Penggalian Makna 

Ketiga tokoh menawarkan mekanisme penggalian makna dan validasi 

tafsir yang berbeda untuk mencapai satu tujuan yaitu kemaslahatan. Waṣfī 

’Ashūr Abū Zayd membangun epistemologi tafsirnya di atas landasan 

Induktif-Tematik (Al-Istiqrāʾ wa-al-Tadabbur). Bagi Abū Zayd, makna 

maqāṣid atau tujuan ayat tidak dapat ditemukan melalui pendekatan atomistik 

yang memotong-motong ayat, melainkan harus melihat kesatuan struktur teks 

secara utuh karena setiap satuan bahasa—baik kata, kalimat, maupun surat—

memiliki "ruh" tujuan yang unik. Mekanisme penggalian maknanya bergerak 

secara berjenjang dari analisis mikro hingga makro. Pada level mikro, ia 

melakukan analisis linguistik untuk membedah diksi (mufradāt) guna 

menemukan Maqāṣid al-ʾAlfāẓ, semisal menelaah perbedaan intensi 

penggunaan kata 'Wajib' dan 'Faridhah'. Pada level makro, ia membaca satu 

surat secara utuh untuk menemukan poros utama atau "tema sentral" (Maqāṣid 

al-Suwar). Proses ini kemudian ditarik ke level induksi universal (Istiqrāʾ 

Kulliy) dengan mengumpulkan ayat-ayat setema dari seluruh Al-Qur'an untuk 

merumuskan prinsip universal. Validitas kebenaran dalam paradigma ini 

diukur dari koherensi internal; sebuah tafsir dianggap valid hanya jika makna 

partikularnya selaras ("klop") dengan tema besar surat dan tidak bertentangan 

dengan prinsip umum Al-Qur'an. 

Berbeda dengan pendekatan linguistik Abū Zayd, Ibrāhīm Raḥmānī 

menawarkan konstruksi epistemologi yang bersifat Verifikatif-Legalistik 

dengan meminjam ketatnya logika Uṣūl al-fiqh. Raḥmānī menegaskan bahwa 

menemukan makna bukan sekadar "merasakan" pesan Tuhan, melainkan 

proses "membuktikan" kehendak Tuhan (Murād Allāh) secara metodologis. 

Mekanisme penggalian maknanya dimulai dengan pembacaan holistik 

(holistic reading), di mana ayat harus dikonfrontasi dengan ayat lain secara 

intertekstual untuk mencegah kontradiksi, sebagaimana terlihat dalam kasus 

ayat sabʿīn. Inti dari metodenya adalah penerapan Al-Ṣabr wa al-Taqsīm 

(eliminasi dan seleksi). Proses ini dimulai dengan tahap Al-Ṣabr 

(pengumpulan/uji) untuk menghimpun semua kemungkinan makna atau 'illat, 

dilanjutkan dengan tahap Al-Taqsīm (pemilahan) untuk mengeliminasi makna 

yang lemah atau tidak logis hingga tersisa satu makna yang paling kuat (rājiḥ). 

Makna akhir ini kemudian diuji kembali dengan parameter ketat seperti ẓuhūr 

(kejelasan), indhibāth (keterukuran), dan iṭṭirāḍ (konsistensi). Dengan 



 Mapping The Paradigm of Contemporary Maqashidi Exegesis:  

A Philosophical Inquiry Into The Works of Abū Zayd, Raḥmānī, and As’ad 

 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 293 

demikian, kebenaran tafsir diukur berdasarkan validitas prosedural yang taat 

asas pada kaidah ushul dan bebas dari pertentangan dalil. 

Sementara itu, ‘Alī Muḥammad As’ad mengembangkan epistemologi 

Filosofis-Integratif dengan pendekatan Taʿlīl wa Ḥikmah (rasionalisasi hukum 

dan kebijaksanaan). As’ad berupaya menjembatani teks dengan filsafat nilai, 

mengakui bahwa di balik teks hukum (legal text) terdapat lapisan nilai filosofis 

yang harus digali. Mekanisme utamanya dimulai dengan pemisahan wilayah 

kajian yang tegas antara Maqāṣid Syarī'ah (hukum praktis) dan Maqāṣid Al-

Qur'an (nilai etis/akidah) untuk mencegah kerancuan metode. Ia tidak berhenti 

pada pertanyaan "apa hukumnya", melainkan menggali "mengapa hukum ini 

ada" melalui identifikasi 'illat (alasan logis) dan hikmah moral. Secara 

metodologis, As’ad melakukan integrasi multi-disiplin dengan menggunakan 

bantuan ilmu tafsir lain, seperti tafsir taḥlīlī atau muqārin, sebagai basis data 

awal sebelum ditarik ke level filosofis. Validitas kebenaran dalam 

epistemologi As’ad diukur dari nilai maslahat; sebuah tafsir dianggap valid 

jika mampu merealisasikan kemaslahatan manusia—seperti penjagaan 

terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta—tanpa melanggar teks dasar 

wahyu. 
 

Aspek 

Epistemologis 

Waṣfī ’Ashūr Abū 

Zayd 

Ibrahim Raḥmānī ‘Alī Muḥammad 

As’ad 

Model 

Epistemologi 

Induktif-Tematik 

(Al-Istiqrāʾ wa Al-

Tadabbur) 

Verifikatif-Legalistik 

(Uṣūlīyyah / Al-Ṣabr wa-

al-Taqsīm) 

Filosofis-Integratif 

(Taʿlīl wa Ḥikmah) 

Basis Material Struktur Bahasa & 

Kesatuan Surat 

Logika Hukum (Uṣūl al-

fiqh) & Dalil 

Nilai Filosofis & 

Realitas Manusia 

Mekanisme 

Penggalian 

Makna 

1. Analisis Mikro 

(Linguistik): 

Menelaah rahasia 

pemilihan diksi 

(mufradāt) 

tertentu. 

 

2. Analisis Makro 

(Tematik): 

Membaca surat 

secara utuh untuk 

menemukan "tema 

sentral" (ʿAmūd al-

Sūraḥ). 

 

3. Induksi 

Universal: 

Menarik 

kesimpulan umum 

dari kumpulan ayat 

setema. 

1. Pembacaan Holistik: 

Mengumpulkan dalil 

intertekstual untuk 

mencegah kontradiksi. 

 

2. Al-Sabr 

(Uji/Inventarisir): 

Mengumpulkan semua 

kemungkinan 

makna/’illat. 

 

 

3. Al-Taqsim 

(Eliminasi): 

Menyeleksi dan 

membuang makna yang 

lemah/tidak logis hingga 

tersisa satu yang kuat 

(rājiḥ). 

1. Dikotomi 

Wilayah: 

Memisahkan 

Maqāṣid Sharī'ah 

(hukum) dan 

Maqāṣid Qur'an 

(nilai) agar tidak 

rancu. 

 

2. Identifikasi Ratio 

Legis: 

Menggali alasan logis 

('illat) dan 

kebijaksanaan moral 

(ḥikmah) di balik 

teks. 

 

3. Integrasi Multi-

Disiplin: 

Menggunakan hasil 

tafsir lain 



 
Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 294 

(taḥlīlī/muqārin) 

sebagai data awal. 

Validitas 

Kebenaran 

Koherensi 

Internal 

Kebenaran diukur 

dari keserasian 

(tanasub) antara 

makna ayat dengan 

tema besar surat. 

Tafsir tidak boleh 

bertabrakan dengan 

"ruh" surat. 

Validitas Prosedural 

Kebenaran diukur dari 

ketepatan mengikuti 

kaidah ushul (ḍawābiṭ). 

Makna harus Ẓuhur 

(jelas), indhibāth 

(terukur) dan iṭṭirāḍ 

(konsisten) 

Signifikansi 

Aksiologis 

(Maslahat) 

Kebenaran diukur 

dari kemampuan 

tafsir merealisasikan 

kemaslahatan 

(agama, jiwa, akal, 

dll) secara nyata 

tanpa melanggar teks. 

Tabel 2. 

 Komparasi Epistemologi Tafsir Maqāṣidī 

 

 

Komparasi Metodologis  

Ketiga tokoh tersebut sepakat bahwa pendekatan maqāṣidī merupakan 

keniscayaan untuk menjaga relevansi Al-Qur'an dengan semangat zaman. 

Namun mereka memiliki sedikit perbedaan penekanan pada prasyarat mufasir 

dan struktur langkah-langkah metodologisnya. Perrbedaan ketiga tokoh di atas 

disajikan dalam table berikut ini: 

 
Aspek Metodologis Washfi ‘Asyur  

Abū Zayd 

Ibrahim Raḥmānī ‘Alī Muḥammad 

As'ad 

Fokus Utama / 

Orientasi 

Integrasi teks, 

konteks, dan tujuan 

surah secara 

sistemik. 

Pemahaman 

tekstual mendalam 

yang diimbangi 

dengan tujuan 

syariat universal. 

Menghubungkan 

teks Al-Qur'an 

dengan realitas 

sosial untuk 

kemaslahatan. 

Prasyarat Mufasir • Penguasaan 

Bahasa Arab. 

• Pengamalan Al-

Qur'an (amal/jihad). 

• Tadabbur 

mendalam 

(tadabbur). 

• Kemampuan 

Bahasa Arab. 

• Tadabbur dan 

penghayatan. 

• Implementasi dan 

Jihad. 

• Analisis bahasa 

dan konteks 

sejarah. 

• Penguasaan 

tujuan luhur Al-

Qur'an (hidayah, 

i'jaz, keadilan). 

Jenis Maqāṣid Membagi 

menjadi Maqāṣid U

mum (tauhid, 

hidayah) 

dan Maqāṣid Khusu

s (per 

bidang/surah/ayat). 

Fokus 

pada Kulliyyat al-

Khamsah (5 

prinsip pokok: 

agama, jiwa, akal, 

keturunan, harta). 

Membagi 

menjadi Maqāṣid 

‘Ammah (universal

) dan Maqāṣid 

khāṣṣah (spesifik). 

Tahapan Kunci Analisis linguistik, 

induksi (istiqrāʾ), 

identifikasi tujuan, 

integrasi sistemik, 

Analisis tekstual, 

induksi, 

penyelarasan 

dengan 5 prinsip, 

Pembacaan 

tekstual, 

kategorisasi, 

analisis tujuan Al-

Qur'an, integrasi 



 Mapping The Paradigm of Contemporary Maqashidi Exegesis:  

A Philosophical Inquiry Into The Works of Abū Zayd, Raḥmānī, and As’ad 

 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 295 

kontekstualisasi 

realitas. 

kontekstualisasi 

maslahat. 

realitas, sintesis 

maslahat. 

Output/ Tujuan 

Akhir 

Penafsiran yang 

fungsional, adaptif, 

dan responsif 

terhadap 

problematika 

kontemporer. 

Menghindari 

tekstualisme, 

memastikan 

relevansi (ṣāliḥ li-

kulli zamān wa-

makān). 

Solusi praktis 

untuk menjaga 

kemaslahatan (jalb 

al-maṣāliḥ) umat 

di masa kini. 

Tabel 3. 

Komparasi Konstruksi Metodologis Tafsir Maqāṣidī 

 

Perbedaan utama dalam cara ketiga tokoh tersebut menangani aspek 

kontekstualisasi terletak pada fokus orientasi dan tahapan integrasi 

realitas dalam metodologi mereka. Berikut adalah perbedaan penekanan 

kontekstualisasi dari ketiga tokoh tersebut:  

Pertama, Waṣfī ’Ashūr Abū Zayd: Integrasi Sistemik. Waṣfī 

menekankan integrasi sistemik antara teks dan realitas sebagai bagian integral 

dari "Tahapan Kunci". Kontekstualisasi baginya adalah proses memasukkan 

realitas ke dalam kerangka sistematis tujuan surah dan tujuan umum Al-Qur'an 

secara keseluruhan. Outputnya penafsiran yang adaptif dan responsif terhadap 

problematik kontemporer, dengan titik berat pada konsistensi internal Al-

Qur'an.  

Kedua, Ibrahim Raḥmānī: Penyelarasan dengan Prinsip Dasar. 

Raḥmānī melihat kontekstualisasi sebagai penyelarasan (atau justifikasi) hasil 

analisis tekstual dengan Kulliyyat al-Khamsah (lima prinsip pokok syariat). 

Fokus kontekstualisasinya lebih terikat pada kerangka uṣūl al-fiqh yang mapan 

(melindungi agama, jiwa, akal, keturunan, harta). Tujuannya adalah untuk 

memastikan relevansi hukum tanpa merusak thawābit (hal-hal yang 

tetap/pasti) dari teks itu sendiri, terutama untuk menghindari tekstualisme yang 

kaku. 

Ketiga, ‘Alī Muḥammad As'ad: Sintesis Maṣlaḥah. As'ad memiliki 

pendekatan yang paling eksplisit menghubungkan teks dengan realitas sosial 

secara langsung, yang disebut integrasi realitas dan sintesis maslahat. 

Kontekstualisasi baginya adalah jembatan untuk merumuskan solusi 

praktis yang relevan bagi umat masa kini. Fokusnya adalah pada output yang 

bersifat aplikatif dan langsung menjawab kebutuhan lapangan (Maṣlaḥah), 

didorong oleh penguasaan tujuan luhur Al-Qur'an seperti keadilan sosial. 

 

Implikasi Aksiologis: Orientasi Nilai Tafsir 

Secara aksiologis, tafsir maqāṣidī bukanlah menara gading intelektual, 

melainkan respon terhadap krisis kemanusiaan. Pertama, moderasi 

(wasatīyyah). Ketiga tokoh sepakat menolak dua ekstrem: Literalisme (yang 

kaku dan tidak manusiawi) dan Liberalisme (yang liar tanpa metodologi). 

Tafsir maqāṣidī berfungsi sebagai “pagar” yang memastikan tafsir tetap shar'i 

namun solutif dalam memahai teks keagamamaan.  



 
Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 296 

Kedua, humanisasi hukum. Raḥmānī, misalnya, menunjukkan 

bagaimana tafsir maqāṣidī bisa mencegah pembacaan ayat yang berpotensi 

melanggar HAM (seperti kasus pluralisme atau kekerasan), tanpa harus 

membuang teks ayat tersebut. Melalui pembacaan holistik, ayat-ayat “keras” 

didudukkan kembali pada proporsi tujuannya. 

Ketiga, kemaslahatan terukur: Aksiologi tafsir ini bukan sekadar 

mencari “apa yang enak” sesuai kehendak manusia (hawa nafsu), tapi “apa 

yang baik” (maṣlaḥah) menurut standar Tuhan yang objektif (al-maṣlaḥah al-

ḥaqīqiyyah). 

 

Pemetaan Prinsip Kerja Tafsir Maqāṣidī 

Berdasarkan penelusuran terhadap literatur yang ada, penelitian ini 

merumuskan beberapa prinsip kerja tafsir maqāṣidī untuk memastikan 

penafsiran tetap berada dalam koridor syariat namun responsif terhadap 

zaman: Pertama, menjadikan ayat maqāṣid sebagai muḥkamāt: Ayat-ayat yang 

memuat nilai-nilai universal (keadilan, kerahmatan, kesetaraan) harus 

diposisikan sebagai ayat muḥkamāt (induk/jelas) yang menjadi payung bagi 

ayat-ayat partikular. Ayat-ayat qaṭʿī dalam aspek nilai ini tidak dapat di-nasakh 

(dihapus). 

Kedua, posisi ayat pidana sebagai wasīlah (sarana). Dalam konteks 

hukum pidana Islam (jināyah), ketentuan teknis hukuman dipandang sebagai 

sarana (wasīlah) untuk mencapai tujuan ketertiban dan keadilan. Jika tujuan 

tersebut dapat dicapai atau justru tercederai oleh penerapan literal dalam 

konteks tertentu, maka pen-ta'yīn-an (penetapan teknis) sarana tersebut dapat 

ditinjau ulang selama hadir wasīlah lain yang lebih efektif mencapai tujuan 

syariat. 

Ketiga, kaidah maqāṣid sebagai parameter legalitas. Kaidah-kaidah 

ushul fikih dan maqāṣid harus diposisikan sebagai alat uji validitas tafsir. 

Sebuah produk tafsir tidak boleh bertentangan dengan kulliyyāt al-khams (lima 

prinsip dasar: menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta). 

Keempat, pertimbangan ekses implementasi (iʿtibār al-maʾālāt). 

Penafsiran tidak boleh berhenti pada bunyi teks, tetapi harus memprediksi 

dampak penerapan hukum tersebut di masa depan. Langkah ini menghimpun 

nilai kemaslahatan publik dan personal sekaligus (al-kulliyyāt al-ʿāmmah wa-

al-khāṣṣah). 

 

SIMPULAN  

Penelitian ini menegaskan bahwa Tafsir Maqāṣidī telah 

bertransformasi dari sekadar wacana pembaruan menjadi sebuah paradigma 

metodologis yang mapan namun variatif. Melalui pemetaan terhadap 

pemikiran Waṣfī ’Ashūr Abū Zayd, Ibrahim Raḥmānī, dan ‘Alī Muḥammad 

As’ad, ditemukan bahwa konstruksi metodologi tafsir maqāṣidī dibangun di 



 Mapping The Paradigm of Contemporary Maqashidi Exegesis:  

A Philosophical Inquiry Into The Works of Abū Zayd, Raḥmānī, and As’ad 

 

                                                                     Vol. 13, No. 2, Desember 2025 297 

atas dialektika ketat antara teks, otoritas, dan realitas. Secara spesifik, ketiga 

tokoh tersebut menawarkan kontribusi yang saling melengkapi dalam 

bangunan epistemologi tafsir. Pertama, Waṣfī ’Ashūr Abū Zayd memperluas 

cakupan ontologis tafsir dengan memetakan tujuan Al-Qur'an secara 

bertingkat, mulai dari tujuan universal (al-‘āmmah) hingga tujuan spesifik per 

surat dan lafaz. Pendekatannya menuntut penguasaan linguistik yang 

dipadukan dengan realitas sosial, menjadikannya sangat relevan untuk 

menghidupkan dimensi spiritualitas teks. Kedua, Ibrāhīm Raḥmānī 

menawarkan ketertiban metodologis (methodological rigor) yang paling ketat. 

Dengan menempatkan maqāṣid sebagai wasīlah ijtihad—bukan sumber 

hukum independen—dan memberlakukan mekanisme verifikasi holistik, 

Raḥmānī memberikan “pagar pengaman” agar tafsir maqāṣidī tidak tergelincir 

pada liberalisme tafsir yang mematikan otoritas teks (death of the author). 

Ketiga, ‘Alī Muḥammad As’ad memperkuat landasan filosofis dengan 

memisahkan Maqāṣid Al-Qur'ān (nilai) dan Maqāṣid Sharī’ah (hukum), serta 

menekankan pentingnya kolaborasi dengan disiplin tafsir lain untuk validasi 

makna. Implikasi teoretis dari temuan ini menunjukkan bahwa validitas Tafsir 

Maqāṣidī tidak bisa berdiri tunggal. Penerapan yang ideal di era kontemporer, 

khususnya dalam konteks keindonesiaan yang moderat, membutuhkan sinergi: 

menggunakan ketajaman verifikasi hukum ala Raḥmānī untuk menjaga 

otentisitas syariah, sekaligus mengadopsi keluwesan tematik ala Abū Zayd 

untuk merespons dinamika sosial-kemanusiaan. Keterbatasan penelitian ini 

terletak pada fokusnya yang masih pada tataran pemetaan kerangka 

paradigmatik dan prinsip dasar. Penelitian ini belum menyentuh secara 

mendalam bagaimana rumusan hierarkis tersebut diaplikasikan secara 

konsisten pada tafsir urut mushaf (tartīb al-mushaf) secara utuh. Oleh karena 

itu, penelitian selanjutnya direkomendasikan untuk melakukan uji terapan 

(applied research) dengan menggunakan pisau analisis ketiga tokoh ini pada 

kasus-kasus tafsir spesifik yang lebih kompleks, guna merumuskan 

standardisasi operasional tafsir maqāṣidī yang lebih praktis. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

As‘ad, ‘Alī Muḥammad. “al-Tafsīr al-Maqāṣidī li al-Qur’ān al-Karīm.” 

Islāmiyyāt al-Ma‘rifah 23 (n.d.): 89–110. 

Al-ʿAsqalānī, Aḥmad ibn ʿAlī ibn Ḥajar. Fatḥ al-Bārī bi Sharḥ Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1379 H. 

Bushiri, M. “Tafsir al-Qur’an dengan Pendekatan Maqāṣid al-Qur’an 

Perspektif Ṭāhā Jābir al-‘Alwānī.” Tafsere 7, no. 1 (2019): 132–149. 

Dāwūd, Abū. Sunan Abī Dāwūd. Vol. 4. Beirut: Dār al-Kitāb al-‘Arabī, n.d. 

Duderija, Adis. Metode Pemahaman Al-Qur’an dan Hadis antara Liberal dan 

Salafi. Diterjemahkan oleh A. Aziz. Jakarta: Yayasan Pengkajian 

Hadits el-Bukhori, 2021. 



 
Muhammad Maimun, Muhamad Sofi Mubarok, Mohamad Yahya 

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 298 

El Fadl, Khaled Abou. Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, and 

Women. Oxford: Oneworld Publications, 2003. 

Fawaid, Ahmad. “Maqāṣid al-Qur’an dalam Ayat Kebebasan Beragama 

Menurut Penafsiran Ṭāhā Jābir al-‘Alwānī.” Madania 21, no. 2 (2017): 

113–126. https://doi.org/10.1007/s10943-015-0066-x. 

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl. Beirut: Mu’assasat al-

Risālah, 1997. 

Hidayati, Tri Wahyuni. “Tafsir Maqāṣidī as an Alternative Approach in 

Interpreting the Qur’an.” Journal of Islamic Studies and Humanities 5, 

no. 2 (2020): 175–188. https://doi.org/10.18326/mlt.v5i2.3771. 

Ibn ‘Āshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah. 

Amman: Dār al-Nafā’is, 2000. 

Al-Jawziyyah, Ibn Qayyim. I‘lām al-Muwaqqi‘īn ‘an Rabb al-‘Ālamīn. Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004. 

Layish, Aharon. “The Transformation of the Sharī‘a from Jurists’ Law to 

Statutory Law in the Contemporary Muslim World.” Die Welt des 

Islams 44, no. 1 (2004): 85–113. 

Al-Qaraḍāwī, Yūsuf. Dirāsah fī Fiqh Maqāṣid al-Sharī‘ah: Bayna al-Maqāṣid 

al-Kulliyyah wa al-Nuṣūṣ al-Juz’iyyah. Edisi ke-3. Kairo: Dār al-

Shurūq, 2008. 

Raḥmānī, Ilyas. Ḍawābiṭ al-I‘tibār al-Maqāṣidī fī I‘māl al-Naṣṣ al-Shar‘ī. 

n.p.: Sāmī li al-Nashr wa al-Ṭibā‘ah, 2019. 

Al-Raysūnī, Aḥmad. al-Fikr al-Maqāṣidī: Qawā‘iduhu wa Fawā’iduhu. 

Casablanca: Maṭba‘at al-Najāḥ al-Jadīdah, 1999. 

Al-Raysūnī, Aḥmad, dan Muḥammad Jamāl Barūt. al-Ijtihād: al-Naṣṣ, al-

Maṣlaḥah wa al-Wāqi‘. Beirut: Dār al-Fikr, 2000. 

Rifqi, Muhammad Afif, dan Ahmad Husnul Thahir. “Tafsir Maqāṣidī: 

Building Interpretation Paradigm Based on Maṣlaḥah.” Millah: Jurnal 

Studi Agama 18, no. 2 (2019): 335–356. 

Zahrah, Muḥammad Abū. Tārīkh al-Madhāhib al-Islāmiyyah: fī Tārīkh al-

Madhāhib al-Fiqhiyyah. Vol. 2. Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī, n.d. 

Al-Zarqā’, Muṣṭafā Aḥmad. al-Fiqh al-Islāmī wa Madārisuhu. Damaskus: Dār 

al-Qalam, 1995. 

Zayd, Wāṣil ‘Āshūr Aḥmad. al-Tafsīr al-Maqāṣidī li Suwar al-Qur’ān al-

‘Aẓīm. n.p.: n.p., 2013. 

Zaydān, ‘Abd al-Karīm. al-Madkhal li Dirāsat al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah. n.p.: 

Dār ‘Umar ibn al-Khaṭṭāb, n.d. 

Zionis, R. M. Ijtihād Maqāṣidī: Perspektif Aḥmad al-Raysūnī. n.p.: n.p., n.d. 

  
 

 

https://doi.org/10.1007/s10943-015-0066-x
https://doi.org/10.18326/mlt.v5i2.3771

