
Holistik : Journal For Islamic Social Sciences 
http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/holistik  
DOI:   
Vol. 8, No. 1 (2024). pp. 34-46 
e.ISSN: 2527 – 9556; p.ISSN: 2527 – 7588  

34 
 

  
 

PEMIKIRAN SOSIAL DAN HARAKI DALAM TAFSIR FI ZILAL 

AL-QUR’AN 
 

Ahmad Nabil Amir¹* 
¹ International Institute Of Islamic Thought And Civilisation (ISTAC-IIUM), email: nabiller2002@yahoo.co.uk 

*corresponden author 

 
Article Info Abstract 

Submit: 18-06-2024 

Accepted: 18-06-2024 

Publish: 30-06-2024 

 

Keyword: 
Fi Zilal al-Qur’an; Sayyid Qutb; 

Qur’anic Exegesis; Dynamic 

Method; Socio-Cultural 

Interpretation. 

 

Kata Kunci: 
Uslub Al-Ithnab, Ayat-Ayat Al-

Qur’an, Surah Ar-Rahman 
 

 The paper analysed the essential methodology adopted by Sayyid 

Qutb in his Tafsir Fi Zilal al-Qur’an and its instrumental role in 

projecting modern Islamic outlook based on his social and dynamic 

exegetical orientation. Its objective is to identify the exegetical 

school he propounded and its role in shaping modern Islamic 

worldview based on his social interpretation. The study is based on 

qualitative approaches in the form of literature survey. The finding 

shows that Sayyid Qutb had formulated an inclusive method of 

philosophical interpretation of the Qur’an that established socio-

linguistic and ethico-legal principles as its core ideological roots 

and basis. The pattern of thought and interpretation were influenced 

by this idea reflecting the dynamic (haraki) framework it conceived 

in the development of his tafsir. This categorically form the basis of 

his philosophy and idealism underlying its socio-religious outlook 

and its relevance in the shaping of modern Islamic generation to 

revitalize the cultural-linguistic aspect and perennial values of 

tawhid in modern narrative of dakwah. 

Abstrak 

Makalah ini menganalisis metodologi esensial yang diadopsi oleh 

Sayyid Qutb dalam Tafsir Fi Zilal al-Qur'an dan peran 

instrumentalnya dalam memproyeksikan pandangan Islam modern 

berdasarkan orientasi eksegetis sosial dan dinamisnya. Tujuannya 

adalah untuk mengidentifikasi aliran eksegetis yang dia kemukakan 

dan perannya dalam membentuk pandangan dunia Islam modern 

berdasarkan interpretasi sosialnya. Penelitian ini didasarkan pada 

pendekatan kualitatif berupa survei literatur. Temuan ini 

menunjukkan bahwa Sayyid Qutb telah merumuskan metode 

interpretasi filosofis Al-Qur'an yang inklusif yang menetapkan 

prinsip-prinsip sosio-linguistik dan ethico-legal sebagai akar dan 

dasar ideologis intinya. Pola pemikiran dan interpretasi 

dipengaruhi oleh gagasan ini yang mencerminkan kerangka dinamis 

(haraki) yang dikandungnya dalam pengembangan tafsirnya. Ini 

secara kategoris membentuk dasar filsafat dan idealismenya yang 

mendasari pandangan sosial-religiusnya dan relevansinya dalam 

pembentukan generasi Islam modern untuk merevitalisasi aspek 

budaya-linguistik dan nilai-nilai abadi tauhid dalam narasi modern 

dakwah. 

 

PENDAHULUAN 

Kajian ini menyorot manhaj dan prinsip tafsir yang digariskan oleh Sayyid Qutb dalam 

kitab tafsirnya Fi Zilal al-Qur’an dengan melihat pada khittah, sumber dan latar belakang 

penulisannya. Ia mengesani sejarah dan konteks haraki yang menjadi ciri-ciri khas 

tafsirnya, dan beberapa isu sosio-budaya, dakwah, politik dan teologi yang dirumuskan. 

Permasalahan yang difokuskan dalam kajian ini ialah bagaimana pemikiran Sayyid Qutb 

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/holistik
mailto:nabiller2002@yahoo.co.uk


Pemikiran Sosial Dan Haraki Dalam Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an.... 

35 
 

dapat diadaptasi dalam konteks perubahan sosial dan penghayatan tauhid dan dakwah 

serta dialog lintas budaya. Dalam hal ini tulisan ini mempertimbangkan beberapa strategi 

sosial-budaya berbasis haraki yang digariskan dalam tafsir fi Zilal al-Qur’an dalam 

membangun narasi perubahan dan nilai keagamaan yang moden berbasis adabi ijtima‘i 

dan haraki. Prinsip ini mempengaruhi manhaj dan corak pemikiran yang dikembangkan 

dalam penafsirannya yang moden yang menggarisbawahi dinamika falsafah yang 

dikembangkan terkait idealisme politik dan sosial Islam (Asyraf Ab. Rahman dkk., 2011) 

dan peranannya dalam perumusan nilai-nilai moral, peradaban, etika dan tauhid.  

Sayyid b. Qutb b. Ibrahim b. Hasan al-Shadhili (9 Oktober 1906-29 Ogos 1966) 

terkenal sebagai salah seorang mufassir moden, ideolog, pengkritik sastera, budayawan 

dan pemikir Islam yang seminal pada abad ke-20. Latar belakangnya yang kental dengan 

pengaruh dan tradisi Islam telah memungkinkan Qutb menanggapi persoalan-persoalan 

asas agama dengan baik, menghafal al-Qur’an pada usia 10 tahun, dan menyelami turath 

klasik dengan meluas (Muhammad Taufiq, 1998). 

Qutb melihat dirinya, terutama sekali, sebagai seorang pemikir yang dipanggil untuk 

mengartikulasikan Islam dalam bentuknya yang paling murni, sederhana, dan imperatif, 

untuk membebaskannya daripada pelbagai salahfaham, yang, menurutnya, telah 

mengelirukannya selama berabad, di mana sebahagian karya-karyanya ditujukan untuk 

maksud tersebut (Hamid Algar, 2006). Dalam muqaddimah tafsirnya Fi Zilal al-Qur’an, 

Sayyid Qutb menyebutkan pengalamannya hidup di bawah bayangan al-Qur’an yang 

mengilhamkan pencerahan dan kesan yang bermakna terkait nilai ketuhanan dan 

hubungannya dengan manifestasi alam ghaib dan syahadah: “Aku telah hidup di bawah 

bayangan al-Qur’an dan di sana aku dapat menikmati kefahaman yang sempurna dan 

meliputi tanggapan yang tinggi dan bersih terhadap alam al-wujud, matlamat seluruh 

alam al-wujud dan terhadap matlamat kewujudan manusia itu sendiri.” (Qutb, 2000: 1-2, 

terjemahan Yusoff Zaky Haji Yacob) 

Tafsir ini ditulis, dan sebahagiannya ditulis semula antara tahun 1951 hingga 1964, 

selama kira-kira 15 tahun, sebagai hasil karyanya yang terbesar yang dirampungkan 

dalam tahanan pemerintah revolusi Mesir, kebanyakannya antara tahun 1950 dan 1960-

an. Dalam kata pengantar yang diberikan oleh Muhammad Qutb, yaitu adik Sayyid Qutb, 

mewakili keluarganya ke atas kitab Fi Zilal al-Qur’an ini, ia mencatatkan: “Tafsir Fi 

Zilalil al-Qur’an ini karya terbesar dan paling berkesan peninggalan penyusunnya, asy-

syahid Sayyid Qutb rahimahullah…(Qutb, 2000: jil 1/I-II) 

Nilai sebenar dari kitab tafsir ini, menurut Muhammad Qutb, terletak pada 

penekanannya tentang soal keyakinan dan keimanan dan pengaruhnya dalam 

pertumbuhan spiritual, dengan pengertian-pengertian wahyu yang syumul yang 

diterjemahkannya ke dalam realiti Islam yang sebenar yang menjelmakan keunggulannya 

di muka bumi.  

Tafsirnya dikembangkan dari perspektif global dan falsafah moden yang meliputi 

aspek-aspek pemikiran, dakwah, tarbiyah dan risalah yang digarap dalam hubungannya 

dengan kehidupan umat di mana “penyusun “Zilal” mahukan tafsirnya menjadi sebuah 

karya dakwah, tarbiyah dan pembangkit umat ini agar menyedari tanggungjawabnya 

dalam ertikata yang sebenar, dan membentuk di muka bumi ini suatu realiti yang 

mencerminkan hakikat Islam” (Qutb, 2000: jil 1/I-II)  

Ia menzahirkan cita-cita besar penulisnya untuk melahirkan jil al-Qur’an al-farid 

(generasi al-Qur’an yang unik) yang instrumental dalam membawa kesedaran dan 



Ahmad Nabil Amir 

36 

 

aspirasi tauhid. Prinsip keimanan ini dijelaskan dengan tuntas melalui kupasannya 

terhadap aspek-aspek pemikiran dan dakwah dan pengaruhnya terhadap keyakinan dan 

pandangan hidup tauhid yang menyeluruh, yang menceritakan “intisari eksperimen 

keimanan dan intipati pengalamannya dalam dakwah”, seperti dinukilkan dalam 

pendahuluan tafsirnya yang memberikan gambaran dan latar belakangnya: “pada 

mulanya tiada maksud untuk menulis sebuah tafsir al-Qur’an mengikut cara yang biasa 

terdapat di dalam kitab-kitab tafsir, tujuannya semata-mata untuk menurunkan 

pengalaman seorang manusia yang hatinya, akal fikirannya dan seluruh jiwanya terbuka 

kepada pengertian-pengertian yang diilhaminya daripada pembacaan al-Qur’an al-

Karim.” (Qutb, 2000: 1/1)  

Dalam penafsirannya, ia berusaha menghimbau umat Islam untuk mengenang corak 

pertumbuhan generasi Islam pertama, yang dibentuk dari pengaruh al-Qur’an sehingga 

mencapai ketinggian yang tak pernah terbayangkan dalam sejarah manusia. Dalam 

konteks ini ia mengajak umat untuk menghayati al-Qur’an dengan cara penerimaan 

generasi pertama itu, supaya mereka dapat menebus semula entitinya yang hilang yang 

pernah mengesankan generasi Rabbani itu pertama kali.  

Tafsirnya memberi kupasan yang menarik tentang intisari ayat dan falsafah moralnya 

yang dinamik, yang membentuk ideal haraki yang bermakna yang telah mencetuskan 

iltizam dan daya juang dan meletakkannya sebagai katalis dan perancang utama 

kebangkitan Islam moden. Ia menetapkan dasar dan landasnya melalui kupasannya 

tentang idealisme tauhid dan dakwah, nilai-nilai politik, hukum, etika, sosio-budaya, dan 

metafizik dalam pemahaman ayat yang memanifestasikan kefahaman dan keyakinan 

tentang wahyu dan harakat perjuangan dan realisasinya dalam kehidupan dalam 

memaknai kekuatan dan nilai kepercayaannya yang praktis.  

Selain tafsirnya yang prolifik Fi Zilal al-Qur’an (Di Bawah Lindungan al-Qur’an) ini, 

Sayyid Qutb turut menghasilkan karya-karya seminal yang lain, seperti Ma‘rakat al-

Islam wa’l Ra’sumaliyah (Pertempuran antara Islam dan Kapitalisme), Mashahid al-

Qiyamah fi al-Qur’an (Pemandangan Hari Kiamat dalam al-Qur’an), Taswir al-Fanni fi 

al-Qur’an (Penggambaran Artistik dalam al-Qur’an), Tifl min al-Qarya (memoir Sayyid 

Qutb), Mustaqbal li Hadha al-Din (Masa Depan Agama), al-Islam wa al-Salam al-‘Alami 

(Islam dan Kedamaian Sejagat), al-‘Adalah al-Ijtima‘iyyah fi’l-Islam (1948) (Keadilan 

Sosial dalam Islam), Khasa’is al-Tasawwur al-Islami wa Muqawwimatuh (Karakteristik 

Konsepsi Islam), Kutub wa Shakhsiyat dan sebagainya. 

Qutb merupakan penghayat dan penganalisis sastera yang tajam tatkala menyorot 

karya-karya kesusasteraan yang dilakarkan oleh penyair dan budayawan Arab yang 

terkenal. Idealisme dan kecenderungan seni yang intrinsik ini diperhalusi secara kritis 

yang mengungkapkan kekuatan imaginasinya sebagai pengamat sastera yang klasik. 

Dalam bukunya Khasa’is al-Tasawwur al-Islami wa Muqawwimatuh, Qutb mengajukan 

interpretasiya tentang Islam, dengan menjelaskan persoalan asas agama dan prinsip 

asasnya yang terdiri daripada 5 ciri dasar: al-rabbaniyyah (ketuhanan), al-thabat (stabil 

atau tetap), al-tawhid (kesatuan), al-shumul (menyeluruh), al-iman wa al-‘amal 

(kepercayaan dan amalan) (James Toth, 2013).  

Karyanya yang monumental Ma‘alim fi al-Tariq (Signposts along the Road, Rambu-

Rambu di Jalan) merumuskan intisari pandangannya tentang manhaj pemikiran 

berasaskan doktrin La ilaha illa Allah yang esensial sebagai teras yang membentuk 

pandangan hidup dan intisari asasnya. Diterbitkan pertama kali oleh Kazi Publications 



Pemikiran Sosial Dan Haraki Dalam Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an.... 

37 
 

pada tahun 1964 semasa penyerbuan pengaruh Ikhwan dalam kebangkitan nasionalisme 

Mesir yang menyerlahkan peranan Ikhwan yang fenomenal dalam penggemblengan 

kesedaran massa (Calvert, 2010). Buku ini memuatkan perbahasan yang substantif 

tentang al-Qur’an, syariah, konsep negara Islam, prinsip iktikad, budaya jahiliyah dalam 

masyarakat Muslim, transformasi sosial, dan doktrin al-‘ubudiyyah, al-hakimiyyah dan 

La ilaha illa Allah sebagai manhaj kehidupan. Tema pokok buku ini adalah seputar 

falsafah tauhid dan dasar-dasar hukum, perjuangan ke arah pembebasan manusia, dari 

ketundukan kepada sebarang autoriti yang merampas kekuasaan Tuhan dan keabsahan 

syariat. Ia menampilkan upaya untuk mengeluarkan generasi al-Qur’an yang unik, dan 

ini jelas digarap pada mukaddimah kitab: “umat manusia hari ini sedang berada di 

ambang kehancuran, bukan kerana ancaman penihilan yang tergantung di atas ubun-

ubunnya – ini hanyalah sekadar simptom dan bukan penyakitnya yang sebenar – tetapi 

kerana kemanusiaan sudah bangkrap dengan nilai vital yang mustahak bukan untuk 

penerusan pembangunannya sahaja tetapi bagi kemajuannya yang sebenar” (Qutb, 2005). 

Karyanya ini memunculkan keyakinan baru (aqidah jadidah) yang membawa 

transformasi dalam sejarah umat manusia dalam membenamkan tradisi bobrok ala 

jahiliyah. Ia menganalisis kefahaman tauhid dan gerakan pemikiran dan pembaharuan 

yang timbul di era moden. Buku ini telah mengangkat reputasi penulisnya sebagai arkitek 

penting dalam mazhab militan Islam moden. Sama ada Qutb berhak dinobatkan dengan 

penghargaan sinis tersebut, atau sama ada kematiannya telah menterbalikkan Ma‘alim fi 

al-Tariq sebagai teks-ikon kepada gerakan militan Islam masih terus diperdebatkan.  

Dalam pengenalan buku ini Qutb mencatatkan: “saya menulis Ma‘alim fi al-tariq 

untuk barisan depan yang dinantikan dan diharapkan ini. Karya ini terdiri daripada empat 

bab: sifat dari manhaj al-Qur’an, konsep dan budaya Islam, jihad di jalan Tuhan, dan 

kebangkitan masyarakat Islam dan karakteristiknya. Bab-bab ini diambil daripada tafsir 

yang saya susun, Fi zilali’l-Qur’an, yang saya telah ubah sedikit di beberapa tempat untuk 

menyesuaikan dengan topik yang dibincangkan di sini. Saya menulis pengenalan dan bab-

bab yang lain pada masa yang berbeza. Dalam menulis bab-bab ini, saya memberikan 

wawasan dalam mencari apa yang diilhamkan oleh refleksi yang berkembang yang 

berasal daripada sistem wahyu sepertimana diekspresikan dalam al-Qur’an” (Qutb, 

2005). 

Qutb dikenal sebagai salah seorang penggerak dan ideolog terpenting dalam jemaah 

Ikhwan al-Muslimin di Mesir yang banyak dikaitkan dengan gerakan jihadis dan 

konservatif Islam yang fanatik dan ekstremis. Tohmahan sedemikian jelas tidak bersandar 

kepada kesahihan fakta dan kenyataan sebenar kerana lebih digerakkan oleh salah faham 

dan sikap prejudis dan sinis terhadap sosok dan gerakan Islamisnya, tanpa mengikuti 

tahap evolusi pemikirannya dalam konteks zamannya (Calvert, 2010). Sebaliknya, 

tulisan-tulisan Qutb banyak mengungkapkan idealisme perjuangan yang dipancang di 

atas kemurnian tauhid dan syiar Lailaha illa’Llah. Asas pemikirannya diilhamkan 

daripada idealisme dan faham moral yang universal dan doktrin tauhid yang dirumuskan 

oleh pelopor mazhab salaf seperti Ibn Taymiyah, Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Muhammad 

ibn ‘Abd al-Wahhab dan Hassan al-Banna (Ahmad Izahan Ibrahim et al., 2018). Idea-

idea Ibn Taimiyah memberi kesan terhadap fikrah dan konsep politik Islamnya dalam 

interpretasinya tentang mafhum jahiliyyah dan hakimiyyah (Maevskaya, L. B. & Aga, K. 

M., 2021) 



Ahmad Nabil Amir 

38 

 

Karya-karyanya memperlihatkan cita dan aspirasi pemikiran al-Syahid yang dinamis, 

yang menitikberatkan praktik hukum dan idea-idea moralnya yang signifikan, tentang 

prinsip keadilan, kedudukan wanita (Husna Husain, 2017), kefahaman metaforik dan 

simbolis dalam al-Qur’an, kekuatan prosa dan kenyataan figuratif dalam ayat-ayatnya, 

kesedaran agama dan pencerahan, keunggulan dan ketinggian syariat dan tafsir haraki 

dalam al-Qur’an yang telah memangkin aspirasi ke arah kebangkitan dan nahdah Islam 

di abad mutakhir.  

Justeru kajian ini bertujuan untuk merumuskan ideologi dan faham hermeunetik 

yang intens yang dibawakan dalam tafsir Fi zilali’l-Qur’an, yang mencorakkan aliran 

haraki yang dikembangkannya. Ia meneliti hujah dan pemahaman kontekstualnya 

terhadap pandangan-pandangan sosio-etika al-Quran yang universal berasaskan 

pendekatan kultural-linguistik berhaluan haraki. Ini diartikulasikan berlandaskan prinsip 

adabi-ijtima‘i yang mencorakkan idea-idea moral dan pandangan sosio-budayanya yang 

inklusif. 

 

METODE 

Penelitian ini bersifat kualitatif (naratif) berasaskan kaedah peninjauan pustaka dan 

dokumenter, dengan menggunakan teknik analisis data Miles & Huberman yakni reduksi 

data, penyajian data dan penarikan kesimpulan. Pendekatan naratif ini diterapkan dengan 

menekankan pada konteks analisis naratif dari data yang ada, yang direduksi dan disajikan 

melalui kaedah analisis Miles & Huberman (Lili Sururi Asipi et al., 2022). Jenis dan 

sumber data yang digunakan berupa sumber-sumber primer dari penulisan asal Sayyid 

Qutb, dan sumber sekunder dari penulisan dan analisis lain yang dibuat yang terkait 

dengan perbincangan berupa buku, majalah, tesis, jurnal, akhbar, sumber arkib dan 

manuskrip. Kesimpulan ditarik berasaskan peninjauan yang saintifik dan objektif 

terhadap data yang dianalisis secara historis, interpretatif, deskriptif dan analitis bagi 

merumuskan penemuan akhir. 

. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Latar Belakang Sejarah 

Tafsir Fi Zilal al-Qur’an adalah karya tafsir moden yang berpengaruh dalam konteks 

pergerakan Islam semasa dan perkembangan tradisi intelektual dan sosio-politiknya. Ia 

ditulis oleh Sayyid Qutb selama meringkuk dalam penjara di bawah rejim sosialis Nasser, 

yang disusun antara tahun 1951-1965 (Mohammad Zaedi, 2021) ketika Qutb berdepan 

dengan tentangan politik dan sosial yang meruncing. Kitab ini disifatkan sebagai tafsir 

madani dan haraki yang terpenting dan berpengaruh dalam kajian teks al-Qur’an pada 

abad ke 20-21. Ia merungkai persoalan budaya, politik, hukum, syariat, pemikiran dan 

sains dengan manhaj penulisan yang menarik dan persuasif. Qutb telah menulis 

perenggan-perenggan awal Fi Zilal al-Quran dalam kolum khas yang dimuatkan 

dalam Jurnal al-Muslimun dari surah al-Fatihah hingga al-Nahl (1951-54) dan 

meneruskan tafsirannya ketika menjadi tahanan politik dari tahun 1954-1964 (Adnan 

Musallam, 2005). 

Menurut Siddiq Fadzil, dalam pengantar terjemahannya terhadap Tafsir Fi Zilal al-

Qur’an, kitab tafsir ini, menurut beberapa telahan, “tidak menepati sifat-sifat biasa sebuah 

tafsir, sebaliknya lebih merupakan suatu siri pidato-pidato panjang.” Selain itu ia juga 

lebih “menekankan pemahaman terhadap gaya pernyataan dan penggambaran al-Qur’an” 



Pemikiran Sosial Dan Haraki Dalam Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an.... 

39 
 

(Siddiq Fadzil, 1980). Kitab Fi Zilal al-Qur’an yang dilakarkan oleh Sayyid Qutb ini 

telah meninggalkan impak dari pemikiran-pemikirannya yang khas dan mengesankan. Ia 

dianggap sebagai khazanah intelektual yang cukup bernilai dalam persuratan Islam 

dengan perspektif dan analisis teksnya yang meyakinkan. Menurut Abdullah Saeed 

(2006: 31) dalam bukunya, Islamic Thought: An Introduction, Fi Zilal adalah “antara 

tafsir yang paling mengilhamkan dan teragung dalam dunia kontemporari yang terkesan 

dengan idea-idea politikus Islam, khususnya penggerak Ikhwan al-Muslimun.” 

Pengaruh kitab Tafsir Fi Zilal ini cukup meluas dan memberi dampak yang signifikan 

terhadap kitab-kitab tafsir yang dihasilkan selepasnya seperti Kitab Tafsir al-Azhar oleh 

Buya Hamka (1989: 13) yang menulis dalam pengantarnya bahawa Fi Zilal al-Qur’an 

“banyak mempengaruhi saya dalam menulis Tafsir al-Azhar.” Tafsir-tafsir lain yang 

terkesan dengan Fi Zilal termasuklah Tafsir al-Maraghi oleh Shaykh Ahmad Mustafa al-

Maraghi, al-Asas fi al-Tafsir oleh Said Hawwa, Tafsir al-Munir oleh Syaikh Wahbah al-

Zuhayli, Rawa‘i al-Bayan oleh Shaykh ‘Ali Sabuni, Tafsir al-Qur’an al-Karim oleh A. 

Halim Hassan, Zainal Arifin Abbas dan Abdul Rahim Haytami, Tafsir al-Nur oleh T.M. 

Hasbi al-Siddiqi, The Message of the Qur’an oleh Muhammad Asad dan sebagainya.  

Manhaj Tafsir Sayyid Qutb: Dinamika Sosial, Artistik dan Semantik  

Manhaj dan khittah yang digariskan Sayyid Qutb dalam tafsir Fi Zilal adalah 

bersandarkan kepada metode adabi ijtima‘i yang menfokuskan kepada tafsiran budaya 

dan sosial yang mengungkapkan bagaimana menanggapi persoalan masyarakat dan umat 

daripada kefahaman teks al-Qur’an. Ia turut menggariskan manhaj haraki yang mengarah 

kepada pemberdayaan gerakan, yang menjelaskan manhaj dan halatujunya yang didorong 

oleh idea dan fikrah tafsirnya yang berkesan. Corak haraki ini dikaitkan dengan 

penafsiran yang menghubungkan “ayat-ayat al-Quran dengan kondisi pergerakan sosial 

yang terjadi pada saat itu atau pada masa yang akan datang” (Muhammad Yusuf 

Qardlawi, 2023).   

Tafsirnya menzahirkan kemampanan dan keaslian pemikiran, ketinggian nilai 

kesusasteraan dan linguistiknya yang ekspresif dan puitis. Ia menampilkan perspektif 

yang segar dan tersendiri dalam perumusan dan penalarannya terhadap nas. Manhaj yang 

ditampilkan memperlihatkan dinamika pemikiran dan keluasan fikrah dan ijtihadnya 

dalam menyikapi tantangan moden dan relevensi al-Qur’an terhadap kondisi umat Islam 

hari ini. Ia menjelmakan kesan pemikiran moden dan pandangannya yang kontemporer 

dalam mengungkapkan nilai dan idealisme hukum yang dirangkul dari pandangan-

pandangan tradisional dan semangatnya yang implisit. Ia memperlihatkan “keseimbangan 

dari segala sesuatu yang berkenaan dengan sastera, budaya dan kemasyarakatan” 

(Muhajirin, 2017) dan upayanya untuk berganjak daripada tradisi dogmatik dan 

penakwilannya yang rumit melalui interpretasinya yang koheren dan logis.  

Ini dibayangkan oleh Muhammad Qutb dalam kata pengantarnya ke atas naskhah 

terjemahan tafsir In the Shade of the Qur’an tentang kesan yang dikecapinya dari 

pengaruh al-Qur’an dan hubungannya dengan kehidupannya: “setelah menghabiskan 

sebahagian besar hidupnya “di bawah lindungan al-Qur’an” dan setelah terlibat dalam 

perjuangan dan jihad menegakkan Islam, pengarang tafsir ini tidak bermaksud untuk 

hanya menulis sebuah tafsir yang lain. Beliau mempunyai matlamat yang berbeza yang 

dirasakannya dapat dicapai dengan menulis tafsir ini…zaman ini, merekalah yang 

memberikan tafsir ini coraknya dan menentukan titik-titik penekanannya” (Muhammad 

Qutb, 1979: xiii). Tujuan yang disinggung oleh Muhammad Qutb di sini ialah maksud 



Ahmad Nabil Amir 

40 

 

pengarangnya untuk menerangkan relevansi al-Qur’an kepada manusia, dalam 

mendidiknya menurut manhaj ilahi, menjelaskan sifat Islam yang sebenar, asas, nilai dan 

perundangannya atau kod yang praktikal yang mengawal kehidupan masyarakat Islam 

dalam setiap lapangan, di mana “nilainya yang utama ialah, bagaimanapun, ia akan 

menyediakan sarana bagi pemahaman yang komprehensif tentang prinsip Islam seperti 

yang digariskan dalam al-Qur’an” (Muhammad Qutb, 1979: vii).   

Tafsir ini juga banyak terkesan oleh uslub dan gaya pernyataan dan penggambaran al-

Qur’an. Ini diperlihatkan dalam cara perumusannya terhadap pernyataan-pernyataan ayat 

khususnya dalam pelukisan dan pemaparan kisah dan himbauannya tentang surah-surah 

yang diturunkan di peringkat awal dakwah di Mekah, seperti surah al-Muzzammil, al-

Muddaththir, al-Qalam dan sebagainya, seperti ditayangkan dalam intipati surah al-

Muddaththir, “demikianlah, surah ini merupakan salah satu pusingan dalam siri 

perjuangan, perang urat saraf yang dilancarkan oleh al-Qur’an untuk mengikis unsur-

unsur jahiliyah dan segala konsepsi bawaannya yang ujud dalam jiwa dan pemikiran 

Quraysh. Di samping itu untuk menentang kedegilan dan tipu helah penentangan yang 

sengaja mereka rencanakan dengan berbagai cara” (Siddiq Fadzil 1980: 30), dan intisari 

surah al-Muzzammil, “surah ini mengandungi ayat-ayat pendek yang mengalir deras 

dengan pelbagai bentuk hujungan (fasilah) dan rima (qafiyah), membawakan irama yang 

tenang perlahan pada suatu ketika dan bertukar  menjadi kencang dan rancak pula pada 

ketika yang lain terutama ketika melukiskan pemandangan tipu daya pendusta (‘abasa 

wa basar)…” (Siddiq Fadzil, 1980: 30) dan rumusan singkatnya tentang kekuatan juzuk 

ke-30 dan kekhususannya dari segi nada, bentuk, sistematika dan topik pembicaraannya 

yang membentuk kesatuan yang saling berkaitan (Bey Arifin & Jamaluddin Kafif, 1984: 

15) di mana logika tafsirnya tergabung dengan wawasan intelektual, dan kehalusan nilai-

nilai linguistik, artistik, dan semantik yang tinggi.  

Tulisannya terkesan berbasis haraki dan estetik. Sebabnya ia memilih kaedah haraki 

dan sasterawi ini dapat ditinjau dari latar belakang kehidupan dan persekitaran sosialnya 

(waqi‘) yang membentuk aliran pemikirannya yang Islamis, nasionalis (Sayed Khatab, 

2004) dan adabis. Sebagai novelis dan penyair, pemahaman dan perumusannya tentang 

al-Qur’an dicorakkan oleh pendekatan tashwiri (penggambaran) (Lauren E. Osborne, 

2019) yakni “suatu gaya penghampiran yang berusaha menampilkan pesan al-Qur’an 

sebagai gambaran pesan yang hadir, yang hidup dan konkrit sehingga dapat menimbulkan 

pemahaman yang “aktual” bagi pembacanya dan memberi dorongan yang kuat untuk 

berbuat” (Muhajirin, 2017).  

Peralihannya sebagai seorang utopis didorong dari pengalamannya di Amerika yang 

telah membawanya menerbitkan bukunya al-‘Adalah al-Ijtima‘iyah fi al-Islam yang 

dikeluarkan pada 1948, yang dinyatakan Hasan al-Banna sebagai “buku sehebat ini sudah 

pasti penulisnya adalah seorang di kalangan kita” (Saari Sungib, 2006). Kesan 

penahanannya di penjara telah membentuk ideanya tentang tirani (Azwar Sani, 2023) dan 

mendorong pengolahan idea-idea tafsirnya yang mendukung perjuangan dan jihad dan 

nilai-nilai haraki (Yvonne Haddad, 2025).  

Prinsip Kesederhanaan dalam Tafsir Sayyid Qutb 

Fikrah tafsir yang diungkapkan oleh Sayyid Qutb dalam karyanya ini memberikan 

pengaruh yang menentukan dalam mencorakkan pandangan tafsir kontemporer kesan dari 

perspektifnya yang rasional, liberal, dinamik, ilmiah dan universal. Kekuatan idea dan 

aktivisme Islamnya turut melahirkan gerombolan-gerombolan Islamis dan revivalis 



Pemikiran Sosial Dan Haraki Dalam Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an.... 

41 
 

(Thameem Ushama, 2016) yang berhasil mengembangkan mazhab Qutbiyyah di dunia 

Islam. Dalam konteks dakwah, ia terpakai sebagai penganjur nilai-nilai intelektual dengan 

pendekatan sastera dan linguistiknya yang kental. Menurut Giedre Sabaseviciute (2021) 

komitmen Islamisnya adalah kesinambungan dari projek kesusasteraannya. Bercanggah 

dengan faham ketidaksejajaran Islam dan sastera, beliau berhujah bahawa Islamisme 

menyediakan Qutb cara yang baru untuk melanjutkan pencarian metafiziknya pada masa 

gerakan anti-kolonial yang semakin meningkat telah membawa kehancuran kepada 

model-model persuratan Romantik. Ini ditelusuri dari perkembangan pemikiran Qutb 

selari dengan peralihan jaringan persahabatan dan dukungannya dan keterlibatannya 

dalam layar budaya Kaherah yang sedang berkembang. 

Khittah yang jelas terkait dengan fikrah dan idealisme tafsirnya yang mendasar ini 

telah digariskan Qutb dalam muqaddimahnya yang menggambarkan dan menyorot secara 

telus pencapaian dan kesulitan manusia kontemporer berdasarkan pesan al-Qur’an, dan 

meneroka kekayaan hikmahnya yang perenial dan membentangkan petunjuknya yang tak 

ternilai bagi manfaat masyarakat moden yang canggih, namun terkeliru dan bingung (Adil 

Salahi, 2000). Menurut Adnan Musallam (2005) pandangan dan fokus Qutb tentang 

kajian al-Qur’an mengalami perubahan yang drastik ketika Perang Dunia Kedua. 

Meskipun dalam tempoh antara 1939 dan 1947 Qutb menekankan sepenuhnya tujuan 

artistik atau sastera dalam kajian al-Qur’annya, kesan spiritual yang berpanjangan dari 

kajian al-Qur’annya yang mendalam adalah ketara. Keterasingannya dari status quo dan 

dari peradaban Barat mendorongnya untuk semakin beralih kepada al-Qur’an sebagai 

tempat perlindungannya bagi keperluan peribadinya dan jawapannya terhadap penyakit 

dalam masyarakatnya (Adnan Musallam, 2005), di mana “al-Qur’an, lebih daripada 

mana-mana faktor yang lain, instrumental dalam mengeluarkannya daripada pergolakan 

yang dialaminya dalam pencariannya yang sia-sia terhadap hal-hal yang infinit ke dalam 

kepercayaan yang kuat pada jalan hidup Islam.”  

Pemikiran tafsirnya telah memberi kesan yang meluas terhadap diskursus dan 

perkembangan harakat tafsir dan mazhab pemikirannya yang berkembang dalam sejarah 

moden dan meninggalkan legasi yang penting dalam falsafah politik (Muhammad Yusry 

Affandy dkk., 2024), hukum dan dakwah Islam, berasaskan metode “‘uzlah dan 

mufasalah” yang membezakan hak dan batil dalam perjuangan dakwah (Norhayati Mohd 

Amin, 1992). Pemikiran tafsirnya yang dinamik dan produktif ini turut mempengaruhi 

ruang intelektual dan diskursus awam di Mesir dan menjalar ke dalam ranah politik 

praktis (Misbah Hudri, 2024: 27). Aspirasi pencerahan yang diungkapkan telah 

membentuk ideal haraki yang bermakna yang meletakkannya sebagai katalis dan 

perancang utama kebangkitan Islam moden. 

Fi Zilal al-Qur’an disifatkan sebagai karya asas pergerakan yang berkesan dalam 

menggilap semangat jihad, dan membangkitkan kesedaran dan ruh perjuangan. Menurut 

Mohd Syauqi Md Zahir (2011: 13), tafsir ini mengetengahkan manhaj haraki dan tarbawi, 

yang banyak mengupas isu-isu politik dan menawarkan kritikan sosial. Qutb disifatkan 

sebagai mufassir al-maydan (pentafsir yang bersama di gelanggang dan merasakan 

denyut nadi rakyat) yang telah memungkinkannya untuk merumuskan makna, dan 

pengertiannya yang sebenar yang membentuk landas “fondasi ideologi yang sempurna” 

(Mohammad Zaedi, 2021). Manhaj yang ditempuh oleh Sayyid Qutb ini diungkapkan 

dengan tuntas oleh Salah ‘Abd al-Fattah al-Khalidi (2000) dalam bukunya Fi Zilal al-

Qur’an fi al-Mizan: “Sesungguhnya Sayyid menuruti jalan yang mulia yang ditetapkan 

oleh para ulama tafsir; maka ditafsir al-Qur’an dengan al-Qur’an, kemudian dengan 



Ahmad Nabil Amir 

42 

 

hadith Nabawi (saw), kemudian dengan sirah Rasulullah (saw) dan para sahabatnya, 

kata-kata para sahabat, dan nukilan riwayat yang dikutip dari golongan salafussoleh.”  

Penafsirannya telah menzahirkan pengaruh yang signifikan dalam pemikiran dan 

perjuangan Ikhwan al-Muslimin dan turut mencorakkan kefahaman dan idealisme dalam 

gerakan Islam yang lain. Ia memperjelaskan asas dan kekuatan ideologi moden Islam 

(Ibrahim M. Abu-Rabi, 1991) dalam mengembangkan semangat revivalis dan nilai-nilai 

inklusif dan maslahah yang dianjurkan oleh al-Qur’an. Dalam konteks ini, ia 

menggariskan pendekatan yang sederhana dan menolak fikrah yang ekstrimis dalam 

gerakan, sebagai dinukil dalam buku Sayyid Qutb ash-Syahid al-A‘zal oleh Muhammad 

Qutb: “Kita adalah da‘i bukan qadi, tugas kita bukan menghukum orang tetapi 

mengenalkan mereka hakikat La ilaha illa‘Llah kerana kebanyakan manusia tidak 

mengetahui kehendak dan tuntutannya yang sebenar iaitu kita harus berhakim dan 

berhukumkan syariat Allah…bahawa menghukum orang memerlukan pembuktian yang 

jelas, pasti dan tidak ada keraguan lagi dan ini adalah suatu yang di luar kuasa kita apa 

lagi memang kita adalah pendakwah, bukan pemerintah. Tugas dakwah ialah 

menerangkan hakikat-hakikat Islam, bukan menghukum orang” (Siddiq Fadzil, 1980: 1), 

yang mengingatkan tentang pendirian pemimpin al-Ikhwan Hasan Hudhaybi yang 

terhimpun dalam karyanya Du‘at La Qudat (Pendakwah bukan Penghukum)  

Pembentukan nilai kesederhanaan yang prinsipal dalam penghayatan hukum syariat 

dan maqasidnya yang syumul dalam menegakkan manhajnya yang seimbang. Prinsip 

yang seminal ini dirumuskan dalam hubungannya dengan pandangan al-Quran dan 

perannya dalam mencorakkan manhaj dan landasan dakwah dan harakah, di mana: “al-

Qur’an ini adalah panduan dakwah Islamiah, malah dia rohnya dan dainamonya. Dialah 

juga teras dan tunjangnya yang menegakkan identitinya, di samping menjadi pengawal, 

pemelihara, penterjemah dan pentafsirnya. Dia juga perlembagaannya dan landasannya. 

Dialah tempat terakhir yang paling muktamad bagi “dakwah” itu menyedut nafas 

kekuatan dan inspirasinya – sebagaimana para pendakwah mengambil daripadanya 

panduan dan bimbingan untuk melaksanakan strategi-strategi dalam tindakan mereka, 

serta memperolehi daripadanya bekalan yang perlu dalam perjalanan mereka” (Fi Zilal 

al-Qur’an 6/3742, terjemahan Ismail Mohamad Hasan, 1986). Pengaruh fikrah dan 

ijtihad yang dikembangkan Qutb tentang harakat dakwah dan penghayatan nilainya 

berasaskan prinsip al-Qur’an dan kefahamannya yang dinamik ini mencerminkan 

kekuatan dan relevensi pemikiran asy-syahid dalam dunia Islam kontemporer dalam 

konteks dakwah dan dialog lintas budaya.  

Pengaruh Terjemahan Fi Zilal al-Qur’an di Rantau Melayu  

Pengaliran pengaruh dari tafsirnya memberi kesan di kepulauan Melayu dalam bentuk 

perhatian yang diberikan terhadap karyanya sebagai teks ikon dan naskhah usrah dalam 

pergerakan Islam seperti ABIM (Angkatan Belia Islam Malaysia) selain dimanfaatkan 

dalam siri-siri kuliah dan pengajian-pengajian tafsir di masjid dan surau sejak meletusnya 

era kebangkitan Islam pada akhir tahun 1970an. Penghasilan terjemahan-terjemahan 

lengkap ke atas kitab tafsirnya ini telah membuka ufuk baru tentang kesan pemikirannya 

yang berpengaruh di rantau ini yang terkesan oleh fikrah dan idealisme perjuangan yang 

diilhamkannya, di mana “kitab Fi Zilal al-Quran, salah sebuah kitab tafsir di pasaran yang 

banyak membantu umat Islam dalam memahami terjemahan dan tafsiran ayat-ayat suci 

al-Quran dengan jelas dan sempurna” (Halipah Hamzah dkk., 2020). 



Pemikiran Sosial Dan Haraki Dalam Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an.... 

43 
 

Nilai tafsirnya yang berbobot ini diperlihatkan dari kajian dan terjemahan yang 

dilakukan ke atas kebanyakan buku dan kitab tafsirnya, di mana “yang menariknya, tafsir 

Fi Zilal al-Quran telah diterjemah ke dalam bahasa Melayu secara sempurna 30 juzuk 

oleh seorang tokoh ulama Al-Marhum Datuk Yusuf Zaki. Ia dianggap terjemahan terbaik 

kerana penterjemahnya adalah seorang yang alim dalam ilmu bahasa Arab” (Khairul 

Anuar Mohamad, 2021). Pengaliran idea dan konsep-konsep dasar yang diperjuangkan 

Sayyid Qutb telah diperkenalkan melalui terjemahannya ke dalam bahasa 

Melayu/Indonesia sebagai alternatif dalam memahami selok-belok tafsir dan 

interpretasinya yang khas yang berkembang di kepulauan Melayu-Indonesia. Karya tafsir 

ini juga penting dan berpengaruh dalam bahasa-bahasa lain seperti Urdu, Turki, German, 

Parsi, dan Bengali yang disalin sejak pertama kali dikeluarkan oleh Dar al-Shuruq. 

Terjemahannya dalam bahasa Melayu/Indonesia diusahakan, antara lain oleh Dato’ Yusof 

Zaky Yaacob (1928-1999), seorang penulis dan pengarang besar dan pengasas majalah 

Dian (30 juzuk, 17 jilid), Siddiq Fadzil (2 juzuk), Ismail b. Muhammad Hassan (Surah 

Ali ‘Imran), Siti Rabiah Sarnap (Juzuk ‘Amma) dan Bey Arifin & Jamaluddin Kafif (30 

juzuk) (Hishomudin Ahmad dkk., 2011). Usaha ini merupakan sumbangan yang 

signifikan dalam mengetengahkan pemikiran tafsir Sayyid Qutb di kepulauan Nusantara 

dalam konteks tradisinya yang inklusif dan kosmopolit.  

Terjemahan yang dikemukakan oleh Siddiq Fadzil mengungkapkan ketinggian dan 

kehalusan sasteranya dalam menterjemahkan teks Fi Zilal, seperti dikemukakan pada 

surah al-Muddaththir: “mula-mula junjungan (saw) terjun ke dalam medan pergelutan 

jiwa untuk menyelamatkan jiwa manusia yang tenggelam lemas dalam samudera 

kekarutan faham jahiliah yang teguh bersauh di perut bumi dengan tenaga gravitinya. 

Untuk melepaskan jiwa manusia yang kaku terbelenggu dengan rantai penjara palsu.” (Fi 

Zilal, 6/3742). 

Terjemahan dinamis (mafhum) yang digariskan oleh Yusoff Zaky Yacob berhasil 

mengungkapkan pemahaman dan nilai sasteranya yang disampaikan dengan menarik dan 

bersahaja dan menyingkapkan maksud asal pengarangnya dengan terjemahannya yang 

hidup yang dapat menangkap persepsinya yang bermakna. 

 

KESIMPULAN 

Dalam merumuskan intisari pemikiran dan manhaj yang dibawakan oleh Sayyid 

Qutb dalam kitab Tafsir Fi Zilal al-Qu’ran ini, secara ringkasnya dapat dinyatakan 

bahawa idea dan pengetahuan tafsir yang diungkapkannya menyediakan ikhtisar tentang 

garis besar pandangan hidup al-Qur’an dan intisari hukum dan fiqhnya. Ia 

mengungkapkan kesedaran dan kefahaman tafsir yang moden yang dijelaskan dalam 

perumusannya yang signifikan terhadap makna dan kefahaman ayat yang mencakup 

dinamisme moral dan sosialnya, kekayaan hikmah dan pesan universalnya, nilai dan 

petunjuknya dan perspektifnya yang kontemporer. Interpretasinya merefleksikan 

pengaruh tafsir sebelumnya, dari mazhab salafiyah ‘aqliyah yang dirintis Muhammad 

Abduh dan Mahmud Syaltut yang berhaluan al-Manar dengan corak adabi-ijtima‘i dan 

tahlili yang bergaris sederhana (i‘tidal). Aliran tafsir ini menjurus kepada penegakkan 

maslahah dan penggemblengan ruhul jihad dan kesedaran tauhid. Ini diartikulasikan 

dengan berkesan melalui penggarapannya tentang pandangan dunia tauhid dan konsep 

ketuhanan yang transenden dan mengkritik kebobrokan masyarakat moden yang 

bangkrap nilai dan tenggelam dalam kebiadapan jahiliyah. Dalam kaitan ini ia menarik 

pembacanya kepada tantangan alam pemikiran mutakhir yang berfaham materialistik dan 



Ahmad Nabil Amir 

44 

 

tak bertuhan yang termanifestasi dalam ajaran kapitalisme dan komunisme dan 

menetapkan garis batas yang tercerna dari pokok-pokok ajaran syariat dan ideologinya 

yang imperatif, yang membawa nilai-nilai kebenaran dan ketangkasan dakwahnya yang 

berdimensi sosial dan haraki. 

 

REFERENCES  

Adnan, Musallam. (2005). From Secularism to Jihad: Sayyid Qutb and the Foundation 

of Radical Islamism. Westport, Conn.: Praeger.   

Al-Khalidi, Solah A. F. (2000). Fi Zilal al-Qur’an fi al Mizan. Jordan: Dar Ammar.   

Al-Khalidi, Solah A. F. (2024). Asy-Syahid Sayyid Qutb: dari kelahiran sehingga 

kewafatan. Terj. Mohd Darus Senawi Ali. Kuala Lumpur: Dewan Pustaka 

Darussofiah.   

Asyraf Ab. Rahman, Wan Ibrahim Wan Ahmad, Nooraihan Ali. (2011). Fi-Zilal al-

Qur’an: Sayyid Qutb’s Contemporary Commentary on the Qur’an. International 

Journal of Business and Social Science, 2 (12), 281-288.   

Haddad, Yvonne. (2025). Sayyid Qutb. Oneworld Publications.  

Halipah Hamzah, Hanani Ahmad Zubir. (2019/2020). Pemakanan dan Implikasinya 

terhadap Pembangunan Insan: Satu Analisis Berdasarkan kitab Fi-Zilal al-Quran. 

Borneo Akademika, 3 (2), 1-11.   

Hamka. (1989). Tafsir al-Azhar. Jil. 1. Singapura: Pustaka Nasional.   

Hishomudin Ahmad, Arnida Abu Bakar, Lubna Abdul Rahman. (2011). Methods of 

Translators in Translating Fi Zilal al Quran by Sayyid Qutb in Malay Language: 

A Comparison Study. 13th International Conference on Translation, 19-21 Julai, 

Universiti Teknologi MARA, Shah Alam. 

Husna Husain. (2017). Sayyid Qutb’s Views on Women in Tafsir Fi-Zilal al-Quran: An 

Analysis. Jurnal Sultan Alauddin Sulaiman Shah, 4 (2), 75-85.   

Husna Husain & Ibrahim Hashim. (2017). Manhaj Sayyid Qutb dalam Berinteraksi 

dengan Ayat-Ayat Berkaitan Wanita di dalam Al-Quran. Jurnal Perspektif: 

Special Issue, 1, 21-27.   

Ibrahim, Ahmad Izahan; Engku Alwi, Engku Ahmad Zaki. (2018). Pemikiran Politik 

Hassan al-Banna, Syed Qutb dan Tuan Guru Nik Abdul Aziz Nik Mat: Satu 

Analisis. Asian People Journal (APJ), 1 (1), 214-223. 

Ibrahim, M. Abu-Rabi. (1991). Discourse, Power, and Ideology in Modern Islamic 

Revivalist Thought: Sayyid Qutb. The Muslim World, 81 (3-4).   

Ismail Mohd Hassan (Penterj.). (1986). Tafsir di Dalam Bayangan al-Qur’an / Sayyid 

Qutb (Surah Al-Imran). Terengganu: Yayasan Islam Terengganu. 

James, Toth. (2013). Sayyid Qutb: The Life and Legacy of a Radical Islamic Intellectual. 

New York: Oxford University Press.   

John, Calvert. (2010). Sayyid Qutb and the Origins of Radical Islamism. New York: 

Columbia University Press.   

Khatab, Sayed. (2004). Arabism and Islamism in Sayyid Qutb’s Thought on Nationalism. 

The Muslim World, 94 (2).   



Pemikiran Sosial Dan Haraki Dalam Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an.... 

45 
 

Lauren, E. Osborne. (2019). Feeling the Words: Sayyid Qutb’s Affective Engagement 

with the Qur’an in Al-Taswir al-Fanni fi al-Qur’an. Religion Compass, 13 (10).   

Lili Sururi Asipi, Utami Rosalina, Dwi Nopiyadi. (2022). The Analysis of Reading Habits 

Using Miles and Huberman Interactive Model to Empower Students’ Literacy at 

IPB Cirebon. International Journal of Education and Humanities (IJEH), 2 (3), 

117-125.   

Maevskaya, L. B., & Aga, K. M. (2011). Development of Ibn Taimiyyah’s Ideas in the 

Works of Sayyid Qutb. Linguistics and Culture Review, 5 (S2), 58-67.   

Misbah, Hudri. (2024). Diskursus Taat Pemerintah Perspektif Sayyid Qutb dalam Tafsir 

fi Dzilal al-Qur’an (Studi Pembacaan QS. Al-Nisa’ (4): 59). Rausyan Fikr Jurnal 

Ilmu Studi Ushuluddin dan Filsafat, 20 (1), 27-56.   

Mohamad, Khairul Anuar. (2021, 23 Februari). Sayyid Qutb: Fi Zilal al-Quran. Utusan 

Malaysia, 23. 

Mohd Syauqi, Md Zahiri. (2011). Membedah Di Bawah Bayangan al-Qur’an. Seminar 

Pemikiran Politik Islam: Asy-Syahid Sayyid Qutb, 16 Julai, International Institute 

of Islamic Thought and Civilization (ISTAC), Kuala Lumpur. 

Muhajirin. (2017). Sayyid Qutb Ibrahim Husain asy-Syazali (Biografi, Karya dan Konsep 

Pemaparan Kisah dalam al-Qur’an). Tazkiya Jurnal Keislaman, kemasyarakatan 

& Kebudayaan, 18 (1), 101-123. 

Muhammad Taufiq, Barakat Hasan. (1998). Sayyid Qutb: Hayatuhu, Manhajuhu fi al-

Taghyir wa al-Naqd al-Muwajjah Ilaih. Beirut: Dar al-Bayariq.   

Muhammad Yusry Affandy, M. I. & Muhammad Syahmi, S. (2024). Sayyid Qutb’s 

Interpretations: A Focus on Political Concepts. Journal of Ma‘alim al-Quran wa 

al-Sunnah, 20 (1), 45-64 

Norhayati Mohd Amin. (1992). Metod Pentafsiran Sayyid Qutb Menerusi Kitab Fi Zilal 

al-Quran: Suatu Kajian tentang Kesannya terhadap ABIM, PAS dan PUM. 

Latihan Akademik, Universiti Malaya.  

Qardlawi, Muhammad Yusuf. (2023). Corak Haraki dalam Penafsiran Sayyid Qutb. 

Journal of Social Computer and Religiosity (SCORE), 1 (2), 91-99.   

Qutb, Sayyid. (1979). In The Shade of the Qur’an. Terj. M.A. Salahi & A.A. Shamis. 

Pengantar Muhammad Qutb. London: MWH London Publishers. 

Qutb, Sayyid. (1981). Beberapa Studi tentang Islam. Jakarta: Media Da‘wah. 

Qutb, Sayyid. (1984). Di Bawah Naungan al-Qur’an. Terj. Bey Arifin & Jamaluddin 

Kafif. Juz. 30. Surabaya: Pt. Bina Ilmu. 

Qutb, Sayyid. (1990). Karakteristik Konsepsi Islam. Terj. Muzakkir. Bandung: Penerbit 

Pustaka. 

Qutb, Sayyid. (1992). Fi Zilal al-Qur’an. Kaherah: Dar al-Shuruq. 

Qutb, Sayyid. (2000). Tafsir Fi Zilal al-Quran – Di Bawah Bayangan al-Quran. 

Diterjemahkan oleh Yusuf Zaky Haji Yaacob. Kuala Lumpur: Pustaka Aman 

Press & Yayasan Pembangunan Ekonomi Islam Malaysia (YPEIM). 



Ahmad Nabil Amir 

46 

 

Qutb, Sayyid. (2002). In The Shade of the Qur’an. Terj. Adil Salahi. Markfield, UK: 

Islamic Foundation. 

Qutb, Sayyid (2005). Milestones. CreateSpace Independent Publishing Platform.  

Qutb, Sayyid. (2006). Basic Principles of the Islamic Worldview. Terj. Rami David. 

Pengantar. Hamid Algar. Islamic Publications International. 

Qutb, Sayyid. (2023). Memoir Sayyid Qutb Budak Kampung. Terj. Ahmad Nabil Amir. 

Gombak: IIUM Press. 

Sabaseviciute, Giedre. (2021). Sayyid Qutb: An Intellectual Biography. New York: 

Syracuse University Press.  

Saeed, Abdullah. (2006). Islamic Thought: An Introduction. London & New York: 

Routledge.   

Sani, Azwar. (2023). Radikalisme dan Ekstremisme dalam Pemikiran Sayyid Qutb: 

Tinjauan Kritis atas Tafsir Fi-Zilalil Qur’an. Al-Misykah: Jurnal Kajian al-Quran 

dan Tafsir, 4 (2), 43-64.   

Shepard, William E. (1996). Sayyid Qutb and Islamic Activism: A Translation and 

Critical Analysis of “Social Justice in Islam”. Leiden: E.J. Brill. 

Siddiq Fadil. (1980). Di Bawah Naungan al-Qur’an / Sayyid Qutb. Kuala Lumpur: 

Angkatan Belia Islam Malaysia. 

Solihin, Sohirin Mohammad. (2012). Sayyid Qutb’s Fi Zilal al-Quran: A Study of 

Selected Themes. Gombak: IIUM Press.  

Sungib, Saari. (2006, November 28). Hasan al-Banna dan Sayyid Qutb: Antara Dua 

Waqi‘ yang Berbeza. Ummahonline. 

https://ummahonline.wordpress.com/2006/11/28/hasan-al-banna-dan-sayyid-

qutb-antara-dua-waqi-yang-berbeza/ 

Ushama, Thameem. (2016). Views of Malaysian Muslim Scholars on Sayyid Qutb’s 

Socio-Religious Writings. Islamic Quarterly, 60 (3), 369-388.   

Yusuf, Badmas Lanre. (2009). Sayyid Qutb: A Study of His Tafsir. Kuala Lumpur: Islamic 

Book Trust.  

Zaedi, Mohammad. (2021). Karakteristik Tafsir Fi-Zhilal al-Qur’an. Al-Muhafidz: 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 1 (1), 23-40. 


