Holistik : Journal For Islamic Social Sciences
http://www.syekhnurjati.ac.id /jurnal/index.php /holistik

DOL:
Vol. 8, No. 1 (2024). pp. 34-46
e.ISSN: 2527 - 9556; p.ISSN: 2527 - 7588

PEMIKIRAN SOSIAL DAN HARAKI DALAM TAFSIR FI ZILAL

AL-QUR’AN

Ahmad Nabil Amir'*

! International Institute Of Islamic Thought And Civilisation (ISTAC-ITUM), email: nabiller2002@yahoo.co.uk

*corresponden author

Article Info

Submit: 18-06-2024
Accepted: 18-06-2024
Publish: 30-06-2024

Keyword:

Fi Zilal al-Qur’an; Sayyid Qutb;
Qur’anic Exegesis; Dynamic
Method; Socio-Cultural
Interpretation.

Kata Kunci:

Uslub Al-Ithnab, Ayat-Ayat Al-
Qur’an, Surah Ar-Rahman

PENDAHULUAN

Abstract

The paper analysed the essential methodology adopted by Sayyid
Qutb in his Tafsir Fi Zilal al-Qur’an and its instrumental role in
projecting modern Islamic outlook based on his social and dynamic
exegetical orientation. Its objective is to identify the exegetical
school he propounded and its role in shaping modern Islamic
worldview based on his social interpretation. The study is based on
qualitative approaches in the form of literature survey. The finding
shows that Sayyid Qutb had formulated an inclusive method of
philosophical interpretation of the Qur’an that established socio-
linguistic and ethico-legal principles as its core ideological roots
and basis. The pattern of thought and interpretation were influenced
by this idea reflecting the dynamic (haraki) framework it conceived
in the development of his tafsir. This categorically form the basis of
his philosophy and idealism underlying its socio-religious outlook
and its relevance in the shaping of modern Islamic generation to
revitalize the cultural-linguistic aspect and perennial values of
tawhid in modern narrative of dakwabh.

Abstrak

Makalah ini menganalisis metodologi esensial yang diadopsi oleh
Sayyid Qutb dalam Tafsir Fi Zilal al-Qur'an dan peran
instrumentalnya dalam memproyeksikan pandangan Islam modern
berdasarkan orientasi eksegetis sosial dan dinamisnya. Tujuannya
adalah untuk mengidentifikasi aliran eksegetis yang dia kemukakan
dan perannya dalam membentuk pandangan dunia Islam modern
berdasarkan interpretasi sosialnya. Penelitian ini didasarkan pada
pendekatan  kualitatif berupa survei literatur. Temuan ini
menunjukkan bahwa Sayyid Qutb telah merumuskan metode
interpretasi filosofis Al-Qur'an yang inklusif yang menetapkan
prinsip-prinsip sosio-linguistik dan ethico-legal sebagai akar dan
dasar ideologis intinya. Pola pemikiran dan interpretasi
dipengaruhi oleh gagasan ini yang mencerminkan kerangka dinamis
(haraki) yang dikandungnya dalam pengembangan tafsirnya. Ini
secara kategoris membentuk dasar filsafat dan idealismenya yang
mendasari pandangan sosial-religiusnya dan relevansinya dalam
pembentukan generasi Islam modern untuk merevitalisasi aspek
budaya-linguistik dan nilai-nilai abadi tauhid dalam narasi modern
dakwah.

Kajian ini menyorot manhaj dan prinsip tafsir yang digariskan oleh Sayyid Qutb dalam
kitab tafsirnya Fi Zilal al-Qur’an dengan melihat pada khittah, sumber dan latar belakang
penulisannya. Ia mengesani sejarah dan konteks haraki yang menjadi ciri-ciri khas
tafsirnya, dan beberapa isu sosio-budaya, dakwah, politik dan teologi yang dirumuskan.
Permasalahan yang difokuskan dalam kajian ini ialah bagaimana pemikiran Sayyid Qutb

34


http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/holistik
mailto:nabiller2002@yahoo.co.uk

Pemikiran Sosial Dan Haraki Dalam Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an....

dapat diadaptasi dalam konteks perubahan sosial dan penghayatan tauhid dan dakwah
serta dialog lintas budaya. Dalam hal ini tulisan ini mempertimbangkan beberapa strategi
sosial-budaya berbasis haraki yang digariskan dalam tafsir fi Zilal al-Qur’an dalam
membangun narasi perubahan dan nilai keagamaan yang moden berbasis adabi ijtima‘i
dan haraki. Prinsip ini mempengaruhi manhaj dan corak pemikiran yang dikembangkan
dalam penafsirannya yang moden yang menggarisbawahi dinamika falsafah yang
dikembangkan terkait idealisme politik dan sosial Islam (Asyraf Ab. Rahman dkk., 2011)
dan peranannya dalam perumusan nilai-nilai moral, peradaban, etika dan tauhid.

Sayyid b. Qutb b. Ibrahim b. Hasan al-Shadhili (9 Oktober 1906-29 Ogos 1966)
terkenal sebagai salah seorang mufassir moden, ideolog, pengkritik sastera, budayawan
dan pemikir Islam yang seminal pada abad ke-20. Latar belakangnya yang kental dengan
pengaruh dan tradisi Islam telah memungkinkan Qutb menanggapi persoalan-persoalan
asas agama dengan baik, menghafal al-Qur’an pada usia 10 tahun, dan menyelami turath
klasik dengan meluas (Muhammad Taufiq, 1998).

Qutb melihat dirinya, terutama sekali, sebagai seorang pemikir yang dipanggil untuk
mengartikulasikan Islam dalam bentuknya yang paling murni, sederhana, dan imperatif,
untuk membebaskannya daripada pelbagai salahfaham, yang, menurutnya, telah
mengelirukannya selama berabad, di mana sebahagian karya-karyanya ditujukan untuk
maksud tersebut (Hamid Algar, 2006). Dalam muqaddimabh tafsirnya Fi Zilal al-Qur’an,
Sayyid Qutb menyebutkan pengalamannya hidup di bawah bayangan al-Qur’an yang
mengilhamkan pencerahan dan kesan yang bermakna terkait nilai ketuhanan dan
hubungannya dengan manifestasi alam ghaib dan syahadah: “Aku telah hidup di bawah
bayangan al-Qur’an dan di sana aku dapat menikmati kefahaman yang sempurna dan
meliputi tanggapan yang tinggi dan bersih terhadap alam al-wujud, matlamat seluruh
alam al-wujud dan terhadap matlamat kewujudan manusia itu sendir1.” (Qutb, 2000: 1-2,
terjemahan Yusoff Zaky Haji Yacob)

Tafsir ini ditulis, dan sebahagiannya ditulis semula antara tahun 1951 hingga 1964,
selama kira-kira 15 tahun, sebagai hasil karyanya yang terbesar yang dirampungkan
dalam tahanan pemerintah revolusi Mesir, kebanyakannya antara tahun 1950 dan 1960-
an. Dalam kata pengantar yang diberikan oleh Muhammad Qutb, yaitu adik Sayyid Qutb,
mewakili keluarganya ke atas kitab Fi Zilal al-Qur’an ini, ia mencatatkan: “Tafsir Fi
Zilalil al-Qur’an ini karya terbesar dan paling berkesan peninggalan penyusunnya, asy-
syahid Sayyid Qutb rahimahullah...(Qutb, 2000: jil 1/I-1I)

Nilai sebenar dari kitab tafsir ini, menurut Muhammad Qutb, terletak pada
penekanannya tentang soal keyakinan dan keimanan dan pengaruhnya dalam
pertumbuhan spiritual, dengan pengertian-pengertian wahyu yang syumul yang
diterjemahkannya ke dalam realiti Islam yang sebenar yang menjelmakan keunggulannya
di muka bumi.

Tafsirnya dikembangkan dari perspektif global dan falsafah moden yang meliputi
aspek-aspek pemikiran, dakwah, tarbiyah dan risalah yang digarap dalam hubungannya
dengan kehidupan umat di mana “penyusun “Zilal” mahukan tafsirnya menjadi sebuah
karya dakwah, tarbiyah dan pembangkit umat ini agar menyedari tanggungjawabnya
dalam ertikata yang sebenar, dan membentuk di muka bumi ini suatu realiti yang
mencerminkan hakikat Islam” (Qutb, 2000: jil 1/I-11)

Ia menzahirkan cita-cita besar penulisnya untuk melahirkan ji/ al-Qur’an al-farid
(generasi al-Qur’an yang unik) yang instrumental dalam membawa kesedaran dan

35



Ahmad Nabil Amir

aspirasi tauhid. Prinsip keimanan ini dijelaskan dengan tuntas melalui kupasannya
terhadap aspek-aspek pemikiran dan dakwah dan pengaruhnya terhadap keyakinan dan
pandangan hidup tauhid yang menyeluruh, yang menceritakan “intisari eksperimen
keimanan dan intipati pengalamannya dalam dakwah”, seperti dinukilkan dalam
pendahuluan tafsirnya yang memberikan gambaran dan latar belakangnya: “pada
mulanya tiada maksud untuk menulis sebuah tafsir al-Qur’an mengikut cara yang biasa
terdapat di dalam kitab-kitab tafsir, tujuannya semata-mata untuk menurunkan
pengalaman seorang manusia yang hatinya, akal fikirannya dan seluruh jiwanya terbuka
kepada pengertian-pengertian yang diilhaminya daripada pembacaan al-Qur’an al-
Karim.” (Qutb, 2000: 1/1)

Dalam penafsirannya, ia berusaha menghimbau umat Islam untuk mengenang corak
pertumbuhan generasi Islam pertama, yang dibentuk dari pengaruh al-Qur’an sehingga
mencapai ketinggian yang tak pernah terbayangkan dalam sejarah manusia. Dalam
konteks ini ia mengajak umat untuk menghayati al-Qur’an dengan cara penerimaan
generasi pertama itu, supaya mereka dapat menebus semula entitinya yang hilang yang
pernah mengesankan generasi Rabbani itu pertama kali.

Tafsirnya memberi kupasan yang menarik tentang intisari ayat dan falsafah moralnya
yang dinamik, yang membentuk ideal haraki yang bermakna yang telah mencetuskan
iltizam dan daya juang dan meletakkannya sebagai katalis dan perancang utama
kebangkitan Islam moden. Ia menetapkan dasar dan landasnya melalui kupasannya
tentang idealisme tauhid dan dakwah, nilai-nilai politik, hukum, etika, sosio-budaya, dan
metafizik dalam pemahaman ayat yang memanifestasikan kefahaman dan keyakinan
tentang wahyu dan harakat perjuangan dan realisasinya dalam kehidupan dalam
memaknai kekuatan dan nilai kepercayaannya yang praktis.

Selain tafsirnya yang prolifik Fi Zilal al-Qur’an (Di Bawah Lindungan al-Qur’an) ini,
Sayyid Qutb turut menghasilkan karya-karya seminal yang lain, seperti Ma ‘rakat al-
Islam wa’l Ra’sumaliyah (Pertempuran antara Islam dan Kapitalisme), Mashahid al-
Qivamah fi al-Qur’an (Pemandangan Hari Kiamat dalam al-Qur’an), Taswir al-Fanni fi
al-Qur’an (Penggambaran Artistik dalam al-Qur’an), Tifl min al-Qarya (memoir Sayyid
Qutb), Mustagbal li Hadha al-Din (Masa Depan Agamay), al-Islam wa al-Salam al- ‘Alami
(Islam dan Kedamaian Sejagat), al-‘Adalah al-ljtima ‘iyyah fi’l-Islam (1948) (Keadilan
Sosial dalam Islam), Khasa'is al-Tasawwur al-Islami wa Mugawwimatuh (Karakteristik
Konsepsi Islam), Kutub wa Shakhsiyat dan sebagainya.

Qutb merupakan penghayat dan penganalisis sastera yang tajam tatkala menyorot
karya-karya kesusasteraan yang dilakarkan oleh penyair dan budayawan Arab yang
terkenal. Idealisme dan kecenderungan seni yang intrinsik ini diperhalusi secara kritis
yang mengungkapkan kekuatan imaginasinya sebagai pengamat sastera yang klasik.
Dalam bukunya Khasa’is al-Tasawwur al-Islami wa Mugawwimatuh, Qutb mengajukan
interpretasiya tentang Islam, dengan menjelaskan persoalan asas agama dan prinsip
asasnya yang terdiri daripada 5 ciri dasar: al-rabbaniyyah (ketuhanan), al-thabat (stabil
atau tetap), al-tawhid (kesatuan), al-shumul (menyeluruh), al-iman wa al-‘amal
(kepercayaan dan amalan) (James Toth, 2013).

Karyanya yang monumental Ma ‘alim fi al-Tariq (Signposts along the Road, Rambu-
Rambu di Jalan) merumuskan intisari pandangannya tentang manhaj pemikiran
berasaskan doktrin La ilaha illa Allah yang esensial sebagai teras yang membentuk
pandangan hidup dan intisari asasnya. Diterbitkan pertama kali oleh Kazi Publications

36



Pemikiran Sosial Dan Haraki Dalam Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an....

pada tahun 1964 semasa penyerbuan pengaruh Ikhwan dalam kebangkitan nasionalisme
Mesir yang menyerlahkan peranan Ikhwan yang fenomenal dalam penggemblengan
kesedaran massa (Calvert, 2010). Buku ini memuatkan perbahasan yang substantif
tentang al-Qur’an, syariah, konsep negara Islam, prinsip iktikad, budaya jahiliyah dalam
masyarakat Muslim, transformasi sosial, dan doktrin al- ‘ubudiyyah, al-hakimiyyah dan
La ilaha illa Allah sebagai manhaj kehidupan. Tema pokok buku ini adalah seputar
falsafah tauhid dan dasar-dasar hukum, perjuangan ke arah pembebasan manusia, dari
ketundukan kepada sebarang autoriti yang merampas kekuasaan Tuhan dan keabsahan
syariat. [a menampilkan upaya untuk mengeluarkan generasi al-Qur’an yang unik, dan
ini jelas digarap pada mukaddimah kitab: “umat manusia hari ini sedang berada di
ambang kehancuran, bukan kerana ancaman penihilan yang tergantung di atas ubun-
ubunnya — ini hanyalah sekadar simptom dan bukan penyakitnya yang sebenar — tetapi
kerana kemanusiaan sudah bangkrap dengan nilai vital yang mustahak bukan untuk
penerusan pembangunannya sahaja tetapi bagi kemajuannya yang sebenar” (Qutb, 2005).

Karyanya ini memunculkan keyakinan baru (agidah jadidah) yang membawa
transformasi dalam sejarah umat manusia dalam membenamkan tradisi bobrok ala
jahiliyah. Ia menganalisis kefahaman tauhid dan gerakan pemikiran dan pembaharuan
yang timbul di era moden. Buku ini telah mengangkat reputasi penulisnya sebagai arkitek
penting dalam mazhab militan Islam moden. Sama ada Qutb berhak dinobatkan dengan
penghargaan sinis tersebut, atau sama ada kematiannya telah menterbalikkan Ma ‘alim fi
al-Tarig sebagai teks-ikon kepada gerakan militan Islam masih terus diperdebatkan.

Dalam pengenalan buku ini Qutb mencatatkan: “saya menulis Ma ‘alim fi al-tarig
untuk barisan depan yang dinantikan dan diharapkan ini. Karya ini terdiri daripada empat
bab: sifat dari manhaj al-Qur’an, konsep dan budaya Islam, jihad di jalan Tuhan, dan
kebangkitan masyarakat Islam dan karakteristiknya. Bab-bab ini diambil daripada tafsir
yang saya susun, Fi zilali’l-Qur’an, yang saya telah ubah sedikit di beberapa tempat untuk
menyesuaikan dengan topik yang dibincangkan di sini. Saya menulis pengenalan dan bab-
bab yang lain pada masa yang berbeza. Dalam menulis bab-bab ini, saya memberikan
wawasan dalam mencari apa yang diilhamkan oleh refleksi yang berkembang yang
berasal daripada sistem wahyu sepertimana diekspresikan dalam al-Qur’an” (Qutb,
2005).

Qutb dikenal sebagai salah seorang penggerak dan ideolog terpenting dalam jemaah
Ikhwan al-Muslimin di Mesir yang banyak dikaitkan dengan gerakan jihadis dan
konservatif Islam yang fanatik dan ekstremis. Tohmahan sedemikian jelas tidak bersandar
kepada kesahihan fakta dan kenyataan sebenar kerana lebih digerakkan oleh salah faham
dan sikap prejudis dan sinis terhadap sosok dan gerakan Islamisnya, tanpa mengikuti
tahap evolusi pemikirannya dalam konteks zamannya (Calvert, 2010). Sebaliknya,
tulisan-tulisan Qutb banyak mengungkapkan idealisme perjuangan yang dipancang di
atas kemurnian tauhid dan syiar Lailaha illa’Llah. Asas pemikirannya diilhamkan
daripada idealisme dan faham moral yang universal dan doktrin tauhid yang dirumuskan
oleh pelopor mazhab salaf seperti Ibn Taymiyah, Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Muhammad
ibn ‘Abd al-Wahhab dan Hassan al-Banna (Ahmad Izahan Ibrahim et al., 2018). Idea-
idea Ibn Taimiyah memberi kesan terhadap fikrah dan konsep politik Islamnya dalam
interpretasinya tentang mathum jahiliyyah dan hakimiyyah (Maevskaya, L. B. & Aga, K.
M., 2021)

37



Ahmad Nabil Amir

Karya-karyanya memperlihatkan cita dan aspirasi pemikiran al-Syahid yang dinamis,
yang menitikberatkan praktik hukum dan idea-idea moralnya yang signifikan, tentang
prinsip keadilan, kedudukan wanita (Husna Husain, 2017), kefahaman metaforik dan
simbolis dalam al-Qur’an, kekuatan prosa dan kenyataan figuratif dalam ayat-ayatnya,
kesedaran agama dan pencerahan, keunggulan dan ketinggian syariat dan fafsir haraki
dalam al-Qur’an yang telah memangkin aspirasi ke arah kebangkitan dan nahdah Islam
di abad mutakhir.

Justeru kajian ini bertujuan untuk merumuskan ideologi dan faham hermeunetik
yang intens yang dibawakan dalam tafsir Fi zilali’l-Qur’an, yang mencorakkan aliran
haraki yang dikembangkannya. Ia meneliti hujah dan pemahaman kontekstualnya
terhadap pandangan-pandangan sosio-etika al-Quran yang universal berasaskan
pendekatan kultural-linguistik berhaluan haraki. Ini diartikulasikan berlandaskan prinsip
adabi-ijtima‘i yang mencorakkan idea-idea moral dan pandangan sosio-budayanya yang
inklusif.

METODE

Penelitian ini bersifat kualitatif (naratif) berasaskan kaedah peninjauan pustaka dan
dokumenter, dengan menggunakan teknik analisis data Miles & Huberman yakni reduksi
data, penyajian data dan penarikan kesimpulan. Pendekatan naratif ini diterapkan dengan
menekankan pada konteks analisis naratif dari data yang ada, yang direduksi dan disajikan
melalui kaedah analisis Miles & Huberman (Lili Sururi Asipi et al., 2022). Jenis dan
sumber data yang digunakan berupa sumber-sumber primer dari penulisan asal Sayyid
Qutb, dan sumber sekunder dari penulisan dan analisis lain yang dibuat yang terkait
dengan perbincangan berupa buku, majalah, tesis, jurnal, akhbar, sumber arkib dan
manuskrip. Kesimpulan ditarik berasaskan peninjauan yang saintifik dan objektif
terhadap data yang dianalisis secara historis, interpretatif, deskriptif dan analitis bagi
merumuskan penemuan akhir.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Latar Belakang Sejarah

Tafsir Fi Zilal al-Qur’an adalah karya tafsir moden yang berpengaruh dalam konteks
pergerakan Islam semasa dan perkembangan tradisi intelektual dan sosio-politiknya. Ia
ditulis oleh Sayyid Qutb selama meringkuk dalam penjara di bawah rejim sosialis Nasser,
yang disusun antara tahun 1951-1965 (Mohammad Zaedi, 2021) ketika Qutb berdepan
dengan tentangan politik dan sosial yang meruncing. Kitab ini disifatkan sebagai tafsir
madani dan haraki yang terpenting dan berpengaruh dalam kajian teks al-Qur’an pada
abad ke 20-21. Ia merungkai persoalan budaya, politik, hukum, syariat, pemikiran dan
sains dengan manhaj penulisan yang menarik dan persuasif. Qutb telah menulis
perenggan-perenggan awal Fi Zilal al-Quran dalam kolum khas yang dimuatkan
dalam Jurnal al-Muslimun dari surah al-Fatihah hingga al-Nahl (1951-54) dan
meneruskan tafsirannya ketika menjadi tahanan politik dari tahun 1954-1964 (Adnan
Musallam, 2005).

Menurut Siddiq Fadzil, dalam pengantar terjemahannya terhadap Tafsir Fi Zilal al-
Qur’an, kitab tafsir ini, menurut beberapa telahan, “tidak menepati sifat-sifat biasa sebuah
tafsir, sebaliknya lebih merupakan suatu siri pidato-pidato panjang.” Selain itu ia juga
lebih “menekankan pemahaman terhadap gaya pernyataan dan penggambaran al-Qur’an”

38



Pemikiran Sosial Dan Haraki Dalam Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an....

(Siddiq Fadzil, 1980). Kitab Fi Zilal al-Qur’an yang dilakarkan oleh Sayyid Qutb ini
telah meninggalkan impak dari pemikiran-pemikirannya yang khas dan mengesankan. la
dianggap sebagai khazanah intelektual yang cukup bernilai dalam persuratan Islam
dengan perspektif dan analisis teksnya yang meyakinkan. Menurut Abdullah Saeed
(2006: 31) dalam bukunya, Islamic Thought: An Introduction, Fi Zilal adalah “antara
tafsir yang paling mengilhamkan dan teragung dalam dunia kontemporari yang terkesan
dengan idea-idea politikus Islam, khususnya penggerak lkhwan al-Muslimun.”

Pengaruh kitab Tafsir Fi Zilal ini cukup meluas dan memberi dampak yang signifikan
terhadap kitab-kitab tafsir yang dihasilkan selepasnya seperti Kitab Tafsir al-Azhar oleh
Buya Hamka (1989: 13) yang menulis dalam pengantarnya bahawa Fi Zilal al-Qur’an
“banyak mempengaruhi saya dalam menulis Tafsir al-Azhar.” Tafsir-tafsir lain yang
terkesan dengan Fi Zilal termasuklah Tafsir al-Maraghi oleh Shaykh Ahmad Mustafa al-
Maraghi, al-Asas fi al-Tafsir oleh Said Hawwa, Tafsir al-Munir oleh Syaikh Wahbah al-
Zuhayli, Rawa ‘i al-Bayan oleh Shaykh ‘Ali Sabuni, Tafsir al-Qur’an al-Karim oleh A.
Halim Hassan, Zainal Arifin Abbas dan Abdul Rahim Haytami, Tafsir al-Nur oleh T.M.
Hasbi al-Siddiqi, The Message of the Qur’an oleh Muhammad Asad dan sebagainya.

Manhaj Tafsir Sayyid Qutb: Dinamika Sosial, Artistik dan Semantik

Manhaj dan khittah yang digariskan Sayyid Qutb dalam tafsir Fi Zilal adalah
bersandarkan kepada metode adabi ijtima ‘i yang menfokuskan kepada tafsiran budaya
dan sosial yang mengungkapkan bagaimana menanggapi persoalan masyarakat dan umat
daripada kefahaman teks al-Qur’an. Ia turut menggariskan manhaj haraki yang mengarah
kepada pemberdayaan gerakan, yang menjelaskan manhaj dan halatujunya yang didorong
oleh idea dan fikrah tafsirnya yang berkesan. Corak haraki ini dikaitkan dengan
penafsiran yang menghubungkan “‘ayat-ayat al-Quran dengan kondisi pergerakan sosial
yang terjadi pada saat itu atau pada masa yang akan datang” (Muhammad Yusuf
Qardlawi, 2023).

Tafsirnya menzahirkan kemampanan dan keaslian pemikiran, ketinggian nilai
kesusasteraan dan linguistiknya yang ekspresif dan puitis. la menampilkan perspektif
yang segar dan tersendiri dalam perumusan dan penalarannya terhadap nas. Manhaj yang
ditampilkan memperlihatkan dinamika pemikiran dan keluasan fikrah dan ijtihadnya
dalam menyikapi tantangan moden dan relevensi al-Qur’an terhadap kondisi umat Islam
hari ini. Ia menjelmakan kesan pemikiran moden dan pandangannya yang kontemporer
dalam mengungkapkan nilai dan idealisme hukum yang dirangkul dari pandangan-
pandangan tradisional dan semangatnya yang implisit. [a memperlihatkan “keseimbangan
dari segala sesuatu yang berkenaan dengan sastera, budaya dan kemasyarakatan”
(Muhajirin, 2017) dan upayanya untuk berganjak daripada tradisi dogmatik dan
penakwilannya yang rumit melalui interpretasinya yang koheren dan logis.

Ini dibayangkan oleh Muhammad Qutb dalam kata pengantarnya ke atas naskhah
terjemahan tafsir In the Shade of the Qur’an tentang kesan yang dikecapinya dari
pengaruh al-Qur’an dan hubungannya dengan kehidupannya: “setelah menghabiskan
sebahagian besar hidupnya “di bawah lindungan al-Qur’an” dan setelah terlibat dalam
perjuangan dan jihad menegakkan Islam, pengarang tafsir ini tidak bermaksud untuk
hanya menulis sebuah tafsir yang lain. Beliau mempunyai matlamat yang berbeza yang
dirasakannya dapat dicapai dengan menulis tafsir ini...zaman ini, merekalah yang
memberikan tafsir ini coraknya dan menentukan titik-titik penekanannya” (Muhammad
Qutb, 1979: xiii). Tujuan yang disinggung oleh Muhammad Qutb di sini ialah maksud

39



Ahmad Nabil Amir

pengarangnya untuk menerangkan relevansi al-Qur’an kepada manusia, dalam
mendidiknya menurut manhaj ilahi, menjelaskan sifat Islam yang sebenar, asas, nilai dan
perundangannya atau kod yang praktikal yang mengawal kehidupan masyarakat Islam
dalam setiap lapangan, di mana “nilainya yang utama ialah, bagaimanapun, ia akan
menyediakan sarana bagi pemahaman yang komprehensif tentang prinsip Islam seperti
yang digariskan dalam al-Qur’an” (Muhammad Qutb, 1979: vii).

Tafsir ini juga banyak terkesan oleh uslub dan gaya pernyataan dan penggambaran al-
Qur’an. Ini diperlihatkan dalam cara perumusannya terhadap pernyataan-pernyataan ayat
khususnya dalam pelukisan dan pemaparan kisah dan himbauannya tentang surah-surah
yang diturunkan di peringkat awal dakwah di Mekah, seperti surah al-Muzzammil, al-
Muddaththir, al-Qalam dan sebagainya, seperti ditayangkan dalam intipati surah al-
Muddaththir, “demikianlah, surah ini merupakan salah satu pusingan dalam siri
perjuangan, perang urat saraf yang dilancarkan oleh al-Qur’an untuk mengikis unsur-
unsur jahiliyah dan segala konsepsi bawaannya yang ujud dalam jiwa dan pemikiran
Quraysh. Di samping itu untuk menentang kedegilan dan tipu helah penentangan yang
sengaja mereka rencanakan dengan berbagai cara” (Siddiq Fadzil 1980: 30), dan intisari
surah al-Muzzammil, “surah ini mengandungi ayat-ayat pendek yang mengalir deras
dengan pelbagai bentuk hujungan (fasilah) dan rima (gafiyah), membawakan irama yang
tenang perlahan pada suatu ketika dan bertukar menjadi kencang dan rancak pula pada
ketika yang lain terutama ketika melukiskan pemandangan tipu daya pendusta ( ‘abasa
wa basar)...” (Siddiq Fadzil, 1980: 30) dan rumusan singkatnya tentang kekuatan juzuk
ke-30 dan kekhususannya dari segi nada, bentuk, sistematika dan topik pembicaraannya
yang membentuk kesatuan yang saling berkaitan (Bey Arifin & Jamaluddin Kafif, 1984:
15) di mana logika tafsirnya tergabung dengan wawasan intelektual, dan kehalusan nilai-
nilai linguistik, artistik, dan semantik yang tinggi.

Tulisannya terkesan berbasis haraki dan estetik. Sebabnya ia memilih kaedah haraki
dan sasterawi ini dapat ditinjau dari latar belakang kehidupan dan persekitaran sosialnya
(waqi ‘) yang membentuk aliran pemikirannya yang Islamis, nasionalis (Sayed Khatab,
2004) dan adabis. Sebagai novelis dan penyair, pemahaman dan perumusannya tentang
al-Qur’an dicorakkan oleh pendekatan tashwiri (penggambaran) (Lauren E. Osborne,
2019) yakni “suatu gaya penghampiran yang berusaha menampilkan pesan al-Qur’an
sebagai gambaran pesan yang hadir, yang hidup dan konkrit sehingga dapat menimbulkan
pemahaman yang ‘“aktual” bagi pembacanya dan memberi dorongan yang kuat untuk
berbuat” (Muhajirin, 2017).

Peralihannya sebagai seorang utopis didorong dari pengalamannya di Amerika yang
telah membawanya menerbitkan bukunya al-‘Adalah al-ljtima ‘iyah fi al-Islam yang
dikeluarkan pada 1948, yang dinyatakan Hasan al-Banna sebagai “buku sehebat ini sudah
pasti penulisnya adalah seorang di kalangan kita” (Saari Sungib, 2006). Kesan
penahanannya di penjara telah membentuk ideanya tentang tirani (Azwar Sani, 2023) dan
mendorong pengolahan idea-idea tafsirnya yang mendukung perjuangan dan jihad dan
nilai-nilai haraki (Yvonne Haddad, 2025).

Prinsip Kesederhanaan dalam Tafsir Sayyid Qutb

Fikrah tafsir yang diungkapkan oleh Sayyid Qutb dalam karyanya ini memberikan
pengaruh yang menentukan dalam mencorakkan pandangan tafsir kontemporer kesan dari
perspektifnya yang rasional, liberal, dinamik, ilmiah dan universal. Kekuatan idea dan
aktivisme Islamnya turut melahirkan gerombolan-gerombolan Islamis dan revivalis

40



Pemikiran Sosial Dan Haraki Dalam Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an....

(Thameem Ushama, 2016) yang berhasil mengembangkan mazhab Qutbiyyah di dunia
Islam. Dalam konteks dakwah, ia terpakai sebagai penganjur nilai-nilai intelektual dengan
pendekatan sastera dan linguistiknya yang kental. Menurut Giedre Sabaseviciute (2021)
komitmen Islamisnya adalah kesinambungan dari projek kesusasteraannya. Bercanggah
dengan faham ketidaksejajaran Islam dan sastera, beliau berhujah bahawa Islamisme
menyediakan Qutb cara yang baru untuk melanjutkan pencarian metafiziknya pada masa
gerakan anti-kolonial yang semakin meningkat telah membawa kehancuran kepada
model-model persuratan Romantik. Ini ditelusuri dari perkembangan pemikiran Qutb
selari dengan peralihan jaringan persahabatan dan dukungannya dan keterlibatannya
dalam layar budaya Kaherah yang sedang berkembang.

Khittah yang jelas terkait dengan fikrah dan idealisme tafsirnya yang mendasar ini
telah digariskan Qutb dalam muqaddimahnya yang menggambarkan dan menyorot secara
telus pencapaian dan kesulitan manusia kontemporer berdasarkan pesan al-Qur’an, dan
meneroka kekayaan hikmahnya yang perenial dan membentangkan petunjuknya yang tak
ternilai bagi manfaat masyarakat moden yang canggih, namun terkeliru dan bingung (Adil
Salahi, 2000). Menurut Adnan Musallam (2005) pandangan dan fokus Qutb tentang
kajian al-Qur’an mengalami perubahan yang drastik ketika Perang Dunia Kedua.
Meskipun dalam tempoh antara 1939 dan 1947 Qutb menekankan sepenuhnya tujuan
artistik atau sastera dalam kajian al-Qur’annya, kesan spiritual yang berpanjangan dari
kajian al-Qur’annya yang mendalam adalah ketara. Keterasingannya dari status quo dan
dari peradaban Barat mendorongnya untuk semakin beralih kepada al-Qur’an sebagai
tempat perlindungannya bagi keperluan peribadinya dan jawapannya terhadap penyakit
dalam masyarakatnya (Adnan Musallam, 2005), di mana “al-Qur’an, lebih daripada
mana-mana faktor yang lain, instrumental dalam mengeluarkannya daripada pergolakan
yang dialaminya dalam pencariannya yang sia-sia terhadap hal-hal yang infinit ke dalam
kepercayaan yang kuat pada jalan hidup Islam.”

Pemikiran tafsirnya telah memberi kesan yang meluas terhadap diskursus dan
perkembangan harakat tafsir dan mazhab pemikirannya yang berkembang dalam sejarah
moden dan meninggalkan legasi yang penting dalam falsafah politik (Muhammad Yusry
Affandy dkk., 2024), hukum dan dakwah Islam, berasaskan metode “‘uzlah dan
mufasalah” yang membezakan hak dan batil dalam perjuangan dakwah (Norhayati Mohd
Amin, 1992). Pemikiran tafsirnya yang dinamik dan produktif ini turut mempengaruhi
ruang intelektual dan diskursus awam di Mesir dan menjalar ke dalam ranah politik
praktis (Misbah Hudri, 2024: 27). Aspirasi pencerahan yang diungkapkan telah
membentuk ideal haraki yang bermakna yang meletakkannya sebagai katalis dan
perancang utama kebangkitan Islam moden.

Fi Zilal al-Qur’an disifatkan sebagai karya asas pergerakan yang berkesan dalam
menggilap semangat jihad, dan membangkitkan kesedaran dan ruh perjuangan. Menurut
Mohd Syauqi Md Zahir (2011: 13), tafsir ini mengetengahkan manhaj haraki dan tarbawi,
yang banyak mengupas isu-isu politik dan menawarkan kritikan sosial. Qutb disifatkan
sebagai mufassir al-maydan (pentafsir yang bersama di gelanggang dan merasakan
denyut nadi rakyat) yang telah memungkinkannya untuk merumuskan makna, dan
pengertiannya yang sebenar yang membentuk landas “fondasi ideologi yang sempurna”
(Mohammad Zaedi, 2021). Manhaj yang ditempuh oleh Sayyid Qutb ini diungkapkan
dengan tuntas oleh Salah ‘Abd al-Fattah al-Khalidi (2000) dalam bukunya Fi Zilal al-
Qur’an fi al-Mizan: “Sesungguhnya Sayyid menuruti jalan yang mulia yang ditetapkan
oleh para ulama tafsir, maka ditafsir al-Qur’an dengan al-Qur’an, kemudian dengan

41



Ahmad Nabil Amir

hadith Nabawi (saw), kemudian dengan sirah Rasulullah (saw) dan para sahabatnya,
kata-kata para sahabat, dan nukilan riwayat yang dikutip dari golongan salafussoleh.”

Penafsirannya telah menzahirkan pengaruh yang signifikan dalam pemikiran dan
perjuangan Ikhwan al-Muslimin dan turut mencorakkan kefahaman dan idealisme dalam
gerakan Islam yang lain. Ia memperjelaskan asas dan kekuatan ideologi moden Islam
(Ibrahim M. Abu-Rabi, 1991) dalam mengembangkan semangat revivalis dan nilai-nilai
inklusif dan maslahah yang dianjurkan oleh al-Qur’an. Dalam konteks ini, ia
menggariskan pendekatan yang sederhana dan menolak fikrah yang ekstrimis dalam
gerakan, sebagai dinukil dalam buku Sayyid Qutb ash-Syahid al-A ‘zal oleh Muhammad
Qutb: “Kita adalah da‘i bukan gadi, tugas kita bukan menghukum orang tetapi
mengenalkan mereka hakikat La ilaha illa‘Llah kerana kebanyakan manusia tidak
mengetahui kehendak dan tuntutannya yang sebenar iaitu kita harus berhakim dan
berhukumkan syariat Allah...bahawa menghukum orang memerlukan pembuktian yang
jelas, pasti dan tidak ada keraguan lagi dan ini adalah suatu yang di luar kuasa kita apa
lagi memang kita adalah pendakwah, bukan pemerintah. Tugas dakwah ialah
menerangkan hakikat-hakikat Islam, bukan menghukum orang” (Siddiq Fadzil, 1980: 1),
yang mengingatkan tentang pendirian pemimpin al-Tlkhwan Hasan Hudhaybi yang
terhimpun dalam karyanya Du ‘at La Qudat (Pendakwah bukan Penghukum)

Pembentukan nilai kesederhanaan yang prinsipal dalam penghayatan hukum syariat
dan maqasidnya yang syumul dalam menegakkan manhajnya yang seimbang. Prinsip
yang seminal ini dirumuskan dalam hubungannya dengan pandangan al-Quran dan
perannya dalam mencorakkan manhaj dan landasan dakwah dan harakah, di mana: “al-
Qur’an ini adalah panduan dakwah Islamiah, malah dia rohnya dan dainamonya. Dialah
juga teras dan tunjangnya yang menegakkan identitinya, di samping menjadi pengawal,
pemelihara, penterjemah dan pentafsirnya. Dia juga perlembagaannya dan landasannya.
Dialah tempat terakhir yang paling muktamad bagi “dakwah” itu menyedut nafas
kekuatan dan inspirasinya — sebagaimana para pendakwah mengambil daripadanya
panduan dan bimbingan untuk melaksanakan strategi-strategi dalam tindakan mereka,
serta memperolehi daripadanya bekalan yang perlu dalam perjalanan mereka” (Fi Zilal
al-Qur’an 6/3742, terjemahan Ismail Mohamad Hasan, 1986). Pengaruh fikrah dan
jjtihad yang dikembangkan Qutb tentang harakat dakwah dan penghayatan nilainya
berasaskan prinsip al-Qur’an dan kefahamannya yang dinamik ini mencerminkan
kekuatan dan relevensi pemikiran asy-syahid dalam dunia Islam kontemporer dalam
konteks dakwah dan dialog lintas budaya.

Pengaruh Terjemahan Fi Zilal al-Qur’an di Rantau Melayu

Pengaliran pengaruh dari tafsirnya memberi kesan di kepulauan Melayu dalam bentuk
perhatian yang diberikan terhadap karyanya sebagai teks ikon dan naskhah usrah dalam
pergerakan Islam seperti ABIM (Angkatan Belia Islam Malaysia) selain dimanfaatkan
dalam siri-siri kuliah dan pengajian-pengajian tafsir di masjid dan surau sejak meletusnya
era kebangkitan Islam pada akhir tahun 1970an. Penghasilan terjemahan-terjemahan
lengkap ke atas kitab tafsirnya ini telah membuka ufuk baru tentang kesan pemikirannya
yang berpengaruh di rantau ini yang terkesan oleh fikrah dan idealisme perjuangan yang
diilhamkannya, di mana “kitab Fi Zilal al-Quran, salah sebuah kitab tafsir di pasaran yang
banyak membantu umat Islam dalam memahami terjemahan dan tafsiran ayat-ayat suci
al-Quran dengan jelas dan sempurna” (Halipah Hamzah dkk., 2020).

42



Pemikiran Sosial Dan Haraki Dalam Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an....

Nilai tafsirnya yang berbobot ini diperlihatkan dari kajian dan terjemahan yang
dilakukan ke atas kebanyakan buku dan kitab tafsirnya, di mana “yang menariknya, tafsir
Fi Zilal al-Quran telah diterjemah ke dalam bahasa Melayu secara sempurna 30 juzuk
oleh seorang tokoh ulama Al-Marhum Datuk Yusuf Zaki. Ia dianggap terjemahan terbaik
kerana penterjemahnya adalah seorang yang alim dalam ilmu bahasa Arab” (Khairul
Anuar Mohamad, 2021). Pengaliran idea dan konsep-konsep dasar yang diperjuangkan
Sayyid Qutb telah diperkenalkan melalui terjemahannya ke dalam bahasa
Melayu/Indonesia sebagai alternatif dalam memahami selok-belok tafsir dan
interpretasinya yang khas yang berkembang di kepulauan Melayu-Indonesia. Karya tafsir
ini juga penting dan berpengaruh dalam bahasa-bahasa lain seperti Urdu, Turki, German,
Parsi, dan Bengali yang disalin sejak pertama kali dikeluarkan oleh Dar al-Shurugq.
Terjemahannya dalam bahasa Melayu/Indonesia diusahakan, antara lain oleh Dato’ Yusof
Zaky Yaacob (1928-1999), seorang penulis dan pengarang besar dan pengasas majalah
Dian (30 juzuk, 17 jilid), Siddiq Fadzil (2 juzuk), Ismail b. Muhammad Hassan (Surah
Ali ‘Imran), Siti Rabiah Sarnap (Juzuk ‘Amma) dan Bey Arifin & Jamaluddin Kafif (30
juzuk) (Hishomudin Ahmad dkk., 2011). Usaha ini merupakan sumbangan yang
signifikan dalam mengetengahkan pemikiran tafsir Sayyid Qutb di kepulauan Nusantara
dalam konteks tradisinya yang inklusif dan kosmopolit.

Terjemahan yang dikemukakan oleh Siddiq Fadzil mengungkapkan ketinggian dan
kehalusan sasteranya dalam menterjemahkan teks Fi Zilal, seperti dikemukakan pada
surah al-Muddaththir: “mula-mula junjungan (saw) terjun ke dalam medan pergelutan
jiwa untuk menyelamatkan jiwa manusia yang tenggelam lemas dalam samudera
kekarutan faham jahiliah yang teguh bersauh di perut bumi dengan tenaga gravitinya.
Untuk melepaskan jiwa manusia yang kaku terbelenggu dengan rantai penjara palsu.” (Fi
Zilal, 6/3742).

Terjemahan dinamis (mafhum) yang digariskan oleh Yusoff Zaky Yacob berhasil
mengungkapkan pemahaman dan nilai sasteranya yang disampaikan dengan menarik dan
bersahaja dan menyingkapkan maksud asal pengarangnya dengan terjemahannya yang
hidup yang dapat menangkap persepsinya yang bermakna.

KESIMPULAN

Dalam merumuskan intisari pemikiran dan manhaj yang dibawakan oleh Sayyid
Qutb dalam kitab Tafsir Fi Zilal al-Qu’ran ini, secara ringkasnya dapat dinyatakan
bahawa idea dan pengetahuan tafsir yang diungkapkannya menyediakan ikhtisar tentang
garis besar pandangan hidup al-Qur’an dan intisari hukum dan fighnya. Ia
mengungkapkan kesedaran dan kefahaman tafsir yang moden yang dijelaskan dalam
perumusannya yang signifikan terhadap makna dan kefahaman ayat yang mencakup
dinamisme moral dan sosialnya, kekayaan hikmah dan pesan universalnya, nilai dan
petunjuknya dan perspektifnya yang kontemporer. Interpretasinya merefleksikan
pengaruh tafsir sebelumnya, dari mazhab salafiyah ‘aqliyah yang dirintis Muhammad
Abduh dan Mahmud Syaltut yang berhaluan a/-Manar dengan corak adabi-ijtima ‘i dan
tahlili yang bergaris sederhana (i tidal). Aliran tafsir ini menjurus kepada penegakkan
maslahah dan penggemblengan ruhul jihad dan kesedaran tauhid. Ini diartikulasikan
dengan berkesan melalui penggarapannya tentang pandangan dunia tauhid dan konsep
ketuhanan yang transenden dan mengkritik kebobrokan masyarakat moden yang
bangkrap nilai dan tenggelam dalam kebiadapan jahiliyah. Dalam kaitan ini ia menarik
pembacanya kepada tantangan alam pemikiran mutakhir yang berfaham materialistik dan

43



Ahmad Nabil Amir

tak bertuhan yang termanifestasi dalam ajaran kapitalisme dan komunisme dan
menetapkan garis batas yang tercerna dari pokok-pokok ajaran syariat dan ideologinya
yang imperatif, yang membawa nilai-nilai kebenaran dan ketangkasan dakwahnya yang
berdimensi sosial dan haraki.

REFERENCES
Adnan, Musallam. (2005). From Secularism to Jihad: Sayyid Qutb and the Foundation
of Radical Islamism. Westport, Conn.: Praeger.

Al-Khalidi, Solah A. F. (2000). Fi Zilal al-Qur’an fi al Mizan. Jordan: Dar Ammar.

Al-Khalidi, Solah A. F. (2024). Asy-Syahid Sayyid Qutb: dari kelahiran sehingga
kewafatan. Terj. Mohd Darus Senawi Ali. Kuala Lumpur: Dewan Pustaka
Darussofiah.

Asyraf Ab. Rahman, Wan Ibrahim Wan Ahmad, Nooraihan Ali. (2011). Fi-Zilal al-
Qur’an: Sayyid Qutb’s Contemporary Commentary on the Qur’an. International
Journal of Business and Social Science, 2 (12), 281-288.

Haddad, Yvonne. (2025). Sayyid Qutb. Oneworld Publications.

Halipah Hamzah, Hanani Ahmad Zubir. (2019/2020). Pemakanan dan Implikasinya
terhadap Pembangunan Insan: Satu Analisis Berdasarkan kitab Fi-Zilal al-Quran.
Borneo Akademika, 3 (2), 1-11.

Hamka. (1989). Tafsir al-Azhar. Jil. 1. Singapura: Pustaka Nasional.

Hishomudin Ahmad, Arnida Abu Bakar, Lubna Abdul Rahman. (2011). Methods of
Translators in Translating Fi Zilal al Quran by Sayyid Qutb in Malay Language:
A Comparison Study. 13'" International Conference on Translation, 19-21 Julai,
Universiti Teknologi MARA, Shah Alam.

Husna Husain. (2017). Sayyid Qutb’s Views on Women in Tafsir Fi-Zilal al-Quran: An
Analysis. Jurnal Sultan Alauddin Sulaiman Shah, 4 (2), 75-85.

Husna Husain & Ibrahim Hashim. (2017). Manhaj Sayyid Qutb dalam Berinteraksi
dengan Ayat-Ayat Berkaitan Wanita di dalam Al-Quran. Jurnal Perspektif:
Special Issue, 1,21-27.

Ibrahim, Ahmad Izahan; Engku Alwi, Engku Ahmad Zaki. (2018). Pemikiran Politik
Hassan al-Banna, Syed Qutb dan Tuan Guru Nik Abdul Aziz Nik Mat: Satu
Analisis. Asian People Journal (APJ), 1 (1), 214-223.

Ibrahim, M. Abu-Rabi. (1991). Discourse, Power, and Ideology in Modern Islamic
Revivalist Thought: Sayyid Qutb. The Muslim World, 81 (3-4).

Ismail Mohd Hassan (Penterj.). (1986). Tafsir di Dalam Bayangan al-Qur’an / Sayyid
Qutb (Surah Al-Imran). Terengganu: Yayasan Islam Terengganu.

James, Toth. (2013). Sayyid Qutb: The Life and Legacy of a Radical Islamic Intellectual.
New York: Oxford University Press.

John, Calvert. (2010). Sayyid Qutb and the Origins of Radical Islamism. New York:
Columbia University Press.

Khatab, Sayed. (2004). Arabism and Islamism in Sayyid Qutb’s Thought on Nationalism.
The Muslim World, 94 (2).

44



Pemikiran Sosial Dan Haraki Dalam Tafsir Fi Zilal Al-Qur’an....

Lauren, E. Osborne. (2019). Feeling the Words: Sayyid Qutb’s Affective Engagement
with the Qur’an in Al-Taswir al-Fanni fi al-Qur’an. Religion Compass, 13 (10).

Lili Sururi Asipi, Utami Rosalina, Dwi Nopiyadi. (2022). The Analysis of Reading Habits
Using Miles and Huberman Interactive Model to Empower Students’ Literacy at
IPB Cirebon. International Journal of Education and Humanities (IJEH), 2 (3),
117-125.

Maevskaya, L. B., & Aga, K. M. (2011). Development of Ibn Taimiyyah’s Ideas in the
Works of Sayyid Qutb. Linguistics and Culture Review, 5 (S2), 58-67.

Misbah, Hudri. (2024). Diskursus Taat Pemerintah Perspektif Sayyid Qutb dalam Tafsir
fi Dzilal al-Qur’an (Studi Pembacaan QS. Al-Nisa’ (4): 59). Rausyan Fikr Jurnal
1lmu Studi Ushuluddin dan Filsafat, 20 (1), 27-56.

Mohamad, Khairul Anuar. (2021, 23 Februari). Sayyid Qutb: Fi Zilal al-Quran. Utusan
Malaysia, 23.

Mohd Syauqi, Md Zahiri. (2011). Membedah Di Bawah Bayangan al-Qur’an. Seminar
Pemikiran Politik Islam: Asy-Syahid Sayyid Qutb, 16 Julai, International Institute
of Islamic Thought and Civilization (ISTAC), Kuala Lumpur.

Mubhajirin. (2017). Sayyid Qutb Ibrahim Husain asy-Syazali (Biografi, Karya dan Konsep
Pemaparan Kisah dalam al-Qur’an). Tazkiya Jurnal Keislaman, kemasyarakatan
& Kebudayaan, 18 (1), 101-123.

Muhammad Taufiq, Barakat Hasan. (1998). Sayyid Qutb: Hayatuhu, Manhajuhu fi al-
Taghyir wa al-Naqd al-Muwajjah Ilaih. Beirut: Dar al-Bayariq.

Muhammad Yusry Affandy, M. I. & Muhammad Syahmi, S. (2024). Sayyid Qutb’s
Interpretations: A Focus on Political Concepts. Journal of Ma ‘alim al-Quran wa
al-Sunnah, 20 (1), 45-64

Norhayati Mohd Amin. (1992). Metod Pentafsiran Sayyid Qutb Menerusi Kitab Fi Zilal
al-Quran: Suatu Kajian tentang Kesannya terhadap ABIM, PAS dan PUM.
Latihan Akademik, Universiti Malaya.

Qardlawi, Muhammad Yusuf. (2023). Corak Haraki dalam Penafsiran Sayyid Qutb.
Journal of Social Computer and Religiosity (SCORE), 1 (2), 91-99.

Qutb, Sayyid. (1979). In The Shade of the Qur’an. Terj. M.A. Salahi & A.A. Shamis.
Pengantar Muhammad Qutb. London: MWH London Publishers.

Qutb, Sayyid. (1981). Beberapa Studi tentang Islam. Jakarta: Media Da‘wah.

Qutb, Sayyid. (1984). Di Bawah Naungan al-Qur’an. Terj. Bey Arifin & Jamaluddin
Kafif. Juz. 30. Surabaya: Pt. Bina [Imu.

Qutb, Sayyid. (1990). Karakteristik Konsepsi Islam. Terj. Muzakkir. Bandung: Penerbit
Pustaka.

Qutb, Sayyid. (1992). Fi Zilal al-Qur’an. Kaherah: Dar al-Shurug.

Qutb, Sayyid. (2000). Tafsir Fi Zilal al-Quran — Di Bawah Bayangan al-Quran.
Diterjemahkan oleh Yusuf Zaky Haji Yaacob. Kuala Lumpur: Pustaka Aman
Press & Yayasan Pembangunan Ekonomi Islam Malaysia (YPEIM).

45



Ahmad Nabil Amir

Qutb, Sayyid. (2002). In The Shade of the Qur’an. Terj. Adil Salahi. Markfield, UK:
Islamic Foundation.

Qutb, Sayyid (2005). Milestones. CreateSpace Independent Publishing Platform.

Qutb, Sayyid. (2006). Basic Principles of the Islamic Worldview. Terj. Rami David.
Pengantar. Hamid Algar. Islamic Publications International.

Qutb, Sayyid. (2023). Memoir Sayyid Qutb Budak Kampung. Terj. Ahmad Nabil Amir.
Gombak: IITUM Press.

Sabaseviciute, Giedre. (2021). Sayyid Qutb: An Intellectual Biography. New York:
Syracuse University Press.

Saeed, Abdullah. (2006). Islamic Thought: An Introduction. London & New York:
Routledge.

Sani, Azwar. (2023). Radikalisme dan Ekstremisme dalam Pemikiran Sayyid Qutb:
Tinjauan Kritis atas Tafsir Fi-Zilalil Qur’an. Al-Misykah: Jurnal Kajian al-Quran
dan Tafsir, 4 (2), 43-64.

Shepard, William E. (1996). Sayyid Qutb and Islamic Activism: A Translation and
Critical Analysis of “Social Justice in Islam”. Leiden: E.J. Brill.

Siddiq Fadil. (1980). Di Bawah Naungan al-Qur’an / Sayyid Qutb. Kuala Lumpur:
Angkatan Belia [slam Malaysia.

Solihin, Sohirin Mohammad. (2012). Sayyid Qutb’s Fi Zilal al-Quran: A Study of
Selected Themes. Gombak: [TUM Press.

Sungib, Saari. (2006, November 28). Hasan al-Banna dan Sayyid Qutb: Antara Dua
Wagqi* yang Berbeza. Ummahonline.
https://Jummahonline.wordpress.com/2006/11/28/hasan-al-banna-dan-sayyid-
qutb-antara-dua-wagqi-yang-berbeza/

Ushama, Thameem. (2016). Views of Malaysian Muslim Scholars on Sayyid Qutb’s
Socio-Religious Writings. Islamic Quarterly, 60 (3), 369-388.

Yusuf, Badmas Lanre. (2009). Sayyid Qutb: A Study of His Tafsir. Kuala Lumpur: Islamic
Book Trust.

Zaedi, Mohammad. (2021). Karakteristik Tafsir Fi-Zhilal al-Qur’an. Al-Muhafidz:
Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir, 1 (1), 23-40.

46



