
Holistik : Journal For Islamic Social Sciences 
http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/holistik  
DOI:   
Vol. 8, No. 2 (2024). pp. 74-90 
e.ISSN: 2527 – 9556; p.ISSN: 2527 – 7588  

 
74 

 

  
 

DAKWAH DAN PROSES PENYEBARAN ISLAM 
DI INDONESIA 
 
Ahmad Farid1*, Kurnia Nur Fitriyani2, Murodi3, Syamsul Yakin4  

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 
*corresponden author 
 

 
Article Info Abstract 

Submit: 2 Agustus 2024 
Accepted: 24 Desember 2024 
Publish: 30 Desember 2024 
 
Keyword: 
Islam, Da'wah Approach, 
Walisongo, History, Structural 
Functionalism  
 
Kata Kunci: 
Islam, Pendekatan Dakwah, 
Walisongo, Sejarah, Fungsionalisme 
Struktural 

 The development of Islamic propagation (dakwah) and the 
dissemination of Islam in Indonesia have been simultaneous and 
complex. Dakwah, which linguistically means a religion that brings 
salvation, has been widely accepted by the majority of Indonesian 
society. This success cannot be separated from the roles of past 
propagators who utilized various dakwah methods, namely dakwah 
bil lisan (oral preaching), bil kitabah (written preaching), and bil 
hal (practical preaching). This paper aims to analyze the process of 
dakwah and the spread of Islam in Indonesia using the theoretical 
framework of structural functionalism. The research employs a 
descriptive qualitative method with a library research approach, 
focusing on studies of dakwah and the spread of Islam. The findings 
indicate that Islam entered Indonesia through trade, marriage, 
education, sufism, arts, and politics. The primary propagators of 
Islam in early Indonesia were the Walisongo, who arrived 
periodically. The arrival of Islam elicited various responses from the 
mad'u (recipients of dakwah), which eventually led to widespread 
acceptance. The dynamics of accepting Islamic teachings were 
influenced by the social class context of the past, specifically the 
abangan, santri, and priyayi classes. 
 
Abstrak 

  Perkembangan dakwah dan proses penyebaran Islam di Indonesia 
telah berlangsung simultan dan kompleks. Dakwah yang secara 
bahasa bermakna agama yang membawa keselamatan telah berhasil 
diterima masyarakat mayoritas di Indonesia. Upaya ini tidak lepas 
dari peran pendakwah masa lalu yang menggunakan beragam 
metode dakwah yakni dakwah bil lisan (ucapan), bil kitabah 
(tertulis), dan bil hal (praktik/teladan). Makalah ini berupaya 
mengurai proses dakwah dan penyebaran Islam di Indonesia 
menggunakan pisau analisis teori fungsionalisme struktural. Metode 
penelitian yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan 
pendekaatan studi pustaka yang bersumber pada kajian dakwah dan 
proses penyebaran Islam. Hasil penelitian menunjukkan, Islam 
datang di Indonesia melalui perdagangan, perkawinan, pendidikan, 
tasawuf, kesenian, dan politik. Sementara pelaku dakwah Islam di 
Indonesia di masa awal merupakan Walisongo yang datang secara 
periodik. Kedatangan Islam disambut oleh beragam respons dari 
para mad’u atau penerima dakwah yang pada akhirnya diterima 
secara merata. Dinamika penerimaan ajaran Islam bergantung 
pada konteks kelas sosial masyarakat di zaman lampau yaitu 
abangan, santri, dan priyayi. 
 



Ahmad Farid, Kurnia Nur Fitriyani, Murodi, Syamsul Yakin 

75 
 

 
INTRODUCTION  

Pesatnya penyebaran agama Islam di Indonesia saat ini tidak lepas dari sejarah 
panjang yang terjadi di masa lalu. Islam yang secara bahasa bermakna agama yang 
membawa keselamatan pada akhirnya telah menjadi agama mayoritas di Indonesia 
(Campo, 2009). Kondisi ini tidak terlepas dari peran para penyebar agama Islam yang 
memainkan perannya lewat beragam strategi dakwah di masa silam. Sejumlah pakar 
memiliki pendapat yang berbeda ihwal sejarah pasti kemunculan Islam di Nusantara. 
Perbedaan itu mengerucut terutama pada segi awal mula tempat kemunculan Islam di 
Indonesia, periode waktu kedatangan, dan pembawanya (Azyumardi Azra, 2013). 

Berdasarkan pendapat para ahli, awal mula kedatangan Islam ke Indonesia dapat 
dikelompokkan pada sejumlah teori yaitu Arab, Cina, India, dan Persia (Sarkawi B. 
Husain, 2017). Teori pertama menyebut Islam datang ke Indonesia pada abad ke-7 
Masehi melalui jalur perdagangan. Temuan ini didasarkan pada sumber-sumber di Cina 
yang menyebut adanya pemukiman Arab Muslim di pesisir Sumatra. Kemudian teori 
Cina, yang mengemukakan Islam hadir di Indonesia pada abad ke-9 Masehi. Pendapat ini 
didasarkan pada kisah umat Muslim Cina yang mengungsi ke Pulau Jawa, Kedah, dan 
Sumatra. Pengungsian ini diperkirakan terjadi karena adanya penumpasan terhadap 
penduduk Muslim Cina oleh Huan Chou. Teori ini diperkuat dengan adanya bukti artefak 
bernuansa budaya Cina pada sejumlah masjid di Jawa dan sejumlah tempat lainnya. 

Teori selanjutnya yakni Islam di Indonesia berasal dari India. Pendapat ini populer 
dikemukakan Snouck Hurgronje yang menyebut periode paling mungkin Islam datang ke 
Indonesia pada abad 12 Masehi dari India Selatan. Terakhir adalah teori Persia yang 
menyebutkan kemunculan Islam di Nusantara pada abad ke-13 Masehi. Pendapat ini 
merujuk pada persamaan budaya yang berkembang di antara masyarakat Muslim di 
Nusantara dengan di Persia. Menurut Murodi (2024) teori-teori tersebut memiliki 
landasan yang kuat dan didukung oleh argumentasi masing-masing. Oleh karenanya, alih-
alih menjadi pertentangan, hubungan antara teori ini justru menjadi diskursus kajian yang 
saling melengkapi. 

Sejarah masuknya Islam di Nusantara dengan dinamika yang terjadi, dapat dinilai 
sebagai kesuksesan metode dakwah oleh para pendahulu. Dakwah yang berarti panggilan 
atau mengundang, merupakan misi Islam untuk mendorong ketundukan kepada Allah, 
membentuk identitas Muslim dan kohesi komunitas dalam masyarakat yang beragam 
(Hauser, 2012).  Dalam konteks ini, sejarah masuknya Islam dengan sejumlah metode dan 
cara-cara dakwah yang telah digunakan telah mampu membentuk perubahan sosial di 
lingkup masyarakat, bahkan dari lingkup sistem terkecil, hingga yang paling berpengaruh 
seperti kerajaan. Realitas ini sejalan dengan pandangan fungsionalisme struktural yang 
menekankan masyarakat sebagai sebuah struktur yang memiliki bagian yang saling 
berhubungan (Parsons, 1991). Keterkaitan itu, terutama baik dari hal-hal seperti norma, 
adat, tradisi, hingga institusi. Semua elemen tersebut berpadu dan memainkan fungsinya 
masing-masing. 

Talcott Parsons mengungkap, sebuah sistem sosial membutuhkan konsep AGIL 
sebagai langkah dalam menjaga keseimbangan antar-komponen. AGIL merupakan 
singkatan dari Adaptation, Goal, Integration, dan Latency yang pada gilirannya berperan 
memotret keterhubungan sistem di lingkup masyarakat dalam memainkan fungsinya 
masing-masing. A merupakan adaptation yang bermakna sebuah proses adaptasi 
masyarakat yang mengubah lingkungan untuk memenuhi kebutuhan dirinya. G bermakna 



Dakwah dan Proses Penyebaran Islam di Indonesia 

 
74 

 

goal yang berarti sebuah sistem harus bisa menentukan dan berusaha mencapai 
tujuannya. Kemudian I adalah integration yang mengisyaratkan hubungan 
antarkomponen agar berfungsi maksimal. Serta terakhir L yang berarti latency. Konsep 
ini dapat juga diartikan pemeliharaan pola yang ada. Dengan kata lain, setiap masyarakat 
perlu menjaga pola budaya dan memeliharanya untuk menghasilkan motivasi (Bernad 
Raho, 2021). 
 
METHOD  

Dalam penelitian ini, tim penulis berusaha mengurai proses dakwah dan 
penyebaran Islam di Indonesia menggunakan lensa fungsionalisme struktural. Metode 
deskriptif kualitatif diterapkan harapan mampu memperjelas objek yang diteliti (Imam 
Gunawan, 2013). Penelitian kualitatif dianggap relevan karena dapat melibatkan peran 
peneliti. Dengan demikian, konteks, situasi, dan lokus fenomena dapat dipahami secara 
rigid (Muhammad Rijal Fadli, 2021). Adapun proses penyajian data dilakukan 
menggunakan studi pustaka. Analisis data ini menitikberatkan pada pencarian data yang 
bersumber dari literatur atau studi kepustakaan (Sari & Asmendri, 2020). Tim penulis 
berharap makalah ini dapat memberikan sumbangan pengetahuan mengenai dinamika 
sejarah dakwah Islam di Indonesia. 

Berdasarkan dinamika tersebut, makalah ini berfokus pada rumusan masalah 
sebagai berikut: Bagaimana metode dakwah dan hasil yang dicapai pada awal proses 
penyebaran Islam di Indonesia? Siapa saja para pelaku dakwah dan penerima dakwah di 
Indonesia? dan Bagaimana respons mad'u di kalangan masyarakat dan istana pada saat 
masuknya Islam di Indonesia? 
 
RESULT AND DISCUSSION  
Metode Penyebaran Dakwah Islam di Indonesia dan Hasil yang Dicapai 

Proses penyebaran Islam di Indonesia tidak berlangsung secara seragam, 
melainkan periodik (Murodi, 2024).  Karena itulah, para tokoh pendahulu melakukan 
dakwah melalui berbagai saluran dan metode yang berbeda, sehingga menghasilkan 
dampak yang besar terhadap masyarakat dan budaya Nusantara. Pada masa-masa awal 
kemunculan Islam di Indonesia, kondisi suku bangsa, organisasi pemerintahan, struktur 
ekonomi, dan sosial budaya cukup beraneka ragam (Marwati Djoened Poesponegoro, 
2019).  Dari sudut pandang antropologi budaya, suku bangsa yang menetap di kawasan 
pedalaman cenderung berkembang secara statis. Ini berbeda dengan mereka yang 
mendiami kawasan pesisir yang cenderung terpengaruh oleh sosial budaya bangsa luar 
seperti India, Persia, Arab, dan Eropa. 

Secara teori penyebaran dakwah Islam diterapkan berdasarkan tiga strategi utama. 
Pertama, dakwah bil lisan yang bermakna dakwah dari ucapan lisan. Dakwah ini 
menekankan penyampaian informasi berupa peringatan maupun kabar gembira. Kedua, 
dakwah bil kitabah yang mengutamakan penyampaian dakwah secara tertulis. Ketiga 
dakwah bil hal yang dapat diartikan sebagai strategi dakwah berupa tindakan atau 
pemberian suri tauladan (Agus Irawan, 2023). 



Ahmad Farid, Kurnia Nur Fitriyani, Murodi, Syamsul Yakin 

75 
 

Dalam konteks ini, proses penyebaran di Indonesia berlangsung melalui sejumlah 
cara. Hal ini mencakup perdagangan, perkawinan, pendidikan, tasawuf, kesenian, dan 
politik (Syafrizal, 2015).  Setiap metode ini berperan penting dalam mengislamkan 
wilayah-wilayah Nusantara, serta membawa perubahan sosial, budaya, dan politik.  

Perdagangan 

 Murodi (2024) menguraikan, sebaran dakwah di jalur perdagangan tercermin dari 
adanya bukti sejarah maraknya lalu lintas perdagangan di Nusantara pada abad ke-7 
Masehi hingga abada ke-16 Masehi. Aktivitas perdagangan ini melibatkan bangsa di 
dunia meliputi Arab, Persia, India, Cina, dan negara lainnya. Jalur perdagangan maritim 
yang strategis membuat kepulauan Indonesia menjadi pusat perdagangan internasional. 
Kota-kota pelabuhan seperti Malaka, Aceh, dan Demak berkembang menjadi pusat 
aktivitas perdagangan dan pertukaran budaya. Para pedagang Muslim tidak hanya 
berdagang barang seperti rempah-rempah, tetapi juga memperkenalkan ajaran Islam 
kepada penduduk lokal. Aktivitas mereka sering kali disertai dengan penyebaran nilai-
nilai Islam. Para pedagang Muslim ini menggunakan jaringan perdagangan untuk 
menyebarkan agama melalui hubungan bisnis, sehingga banyak penguasa lokal yang 
tertarik untuk memeluk Islam demi menjaga hubungan baik dengan para pedagang. 
Sebagai contoh, kerajaan-kerajaan pesisir seperti Samudra Pasai dan Demak secara aktif 
mendukung Islam karena manfaat ekonomi yang didapatkan dari perdagangan dengan 
dunia Islam. 

Perkawinan 

Di Indonesia, perkawinan antara pedagang Muslim dan putri bangsawan sering kali 
digunakan sebagai strategi politik dan ekonomi. Misalnya, seorang bangsawan lokal 
mungkin melihat bahwa dengan menikahkan putri mereka dengan seorang pedagang 
Muslim, mereka dapat memperoleh akses ke jaringan perdagangan internasional yang 
lebih luas dan mendapatkan perlindungan dari pengaruh asing. Proses perkawinan itu juga 
berlangsung karena kemudahan dalam menganut agama Islam dibanding dengan prosesi 
yang terdapat pada kepercayaan mereka sebelumnya. Para Wanita yang hendak masuk 
Islam hanya perlu mengucapkan dua kalimat sahadat, tanpa upacara, dan tanpa ritual 
rumit lainnya (Murodi, 2024). 

Perkawinan antar-etnis ini tidak hanya menciptakan hubungan ekonomi dan 
politik yang erat antara penduduk lokal dan pedagang Muslim, tetapi juga membantu 
memperkenalkan budaya Islam kepada keluarga-keluarga bangsawan. Proses islamisasi 
melalui perkawinan ini menyebabkan semakin banyak anggota keluarga kerajaan dan 
bangsawan yang memeluk Islam, dan hal ini mempercepat penyebaran Islam di seluruh 
masyarakat. Banyak kerajaan-kerajaan kecil di Nusantara yang menjadi kerajaan Islam 
karena raja atau penguasa setempat telah memeluk Islam melalui pernikahan. Selain itu, 
pernikahan antar-etnis dan agama ini turut mempengaruhi struktur sosial, karena keluarga 
bangsawan yang telah memeluk Islam sering kali memimpin dakwah di wilayahnya dan 
mengajak penduduk untuk memeluk Islam.



Dakwah dan Proses Penyebaran Islam di Indonesia 

 
74 

 

 

Pendidikan 

Salah satu sarana utama dalam menyebarkan Islam di Indonesia adalah dari 
pendidikan. Pesantren, surau, dan madrasah menjadi pusat pendidikan Islam yang 
mengajarkan agama kepada masyarakat setempat. Sistem pendidikan Islam tradisional ini 
sangat efektif dalam menyebarkan pengetahuan tentang Al-Qur'an, hadis, fiqh (hukum 
Islam), dan tasawuf (mistisisme Islam). Pondok pesantren merupakan lembaga 
pendidikan yang memainkan peran sentral dalam penyebaran Islam di pulau Jawa dan 
bagian lain Nusantara. Pesantren dipimpin oleh ulama-ulama lokal yang memiliki 
pengetahuan mendalam tentang Islam. Santri (murid) datang dari berbagai daerah untuk 
belajar, dan setelah menyelesaikan pendidikan mereka, mereka kembali ke daerah asal 
untuk mengajarkan ajaran Islam, sehingga proses dakwah ini terus berlangsung. 

Lembaga pendidikan Islam seperti pesantren tidak hanya menghasilkan ulama-
ulama yang berperan sebagai pemimpin agama, tetapi juga pemimpin sosial dan politik 
di masyarakat lokal. Pesantren juga berperan dalam melestarikan tradisi keilmuan Islam, 
yang kemudian membantu menciptakan basis intelektual yang kuat untuk masyarakat 
Muslim di Nusantara. Proses pendidikan ini juga membentuk struktur sosial baru, di mana 
ulama dan kiai (pemimpin pesantren) memiliki posisi yang penting dalam masyarakat. 
Mereka dihormati bukan hanya karena pengetahuan agama mereka, tetapi juga karena 
kemampuan mereka untuk memediasi konflik sosial dan politik. 

Tasawuf 

Pendekatan tasawuf dalam proses penyebaran Islam di Indonesia berlangsung begitu 
cepat. Ini tidak lepas dari sejumlah kemiripan nilai Islam dengan tasawuf atau tarekat 
(Marwati Djoened Poesponegoro, 2019). Adapun pendekatan tasawuf lebih bersifat 
fleksibel dan adaptif, sehingga lebih mudah diterima oleh masyarakat yang telah memiliki 
keyakinan dan praktik spiritual yang kuat, seperti animisme dan Hindu-Buddha. Para sufi 
menyebarkan Islam melalui pendekatan mistis yang memadukan ajaran Islam dengan 
elemen-elemen budaya lokal. 

Para pendakwah menggunakan tarekat (jalan spiritual) sebagai cara untuk 
mendekatkan diri kepada Allah SWT melalui praktik-praktik seperti zikir, meditasi, dan 
ritus-ritus khusus. Dakwah tasawuf ini juga sering kali menekankan kesederhanaan, 
persaudaraan, dan hubungan langsung dengan Tuhan, yang membuatnya menarik bagi 
banyak orang yang mencari pengalaman spiritual yang mendalam. Tasawuf berhasil 
menyebarkan Islam di daerah-daerah pedesaan dan terpencil, di mana ajaran Islam yang 
lebih formal mungkin sulit diterima. Praktik-praktik tasawuf yang bersifat inklusif dan 
fleksibel memungkinkan ajaran Islam berasimilasi dengan kepercayaan lokal, sehingga 
memudahkan konversi. Sebagai contoh, ajaran tarekat seperti Naqsyabandiyah, 
Qadiriyah, dan Syattariyah memiliki pengikut yang besar di Indonesia dan membantu 
menyebarkan Islam di kalangan masyarakat Jawa dan Sumatra. Selain itu, tasawuf juga 



Ahmad Farid, Kurnia Nur Fitriyani, Murodi, Syamsul Yakin 

75 
 

berperan dalam menciptakan jaringan spiritual antar-komunitas Muslim di Indonesia, 
yang memperkuat solidaritas sosial dan memperluas dakwah Islam. 

Kesenian 

Penyebaran dakwah lewat kesenian di Indonesia terbilang efektif. Islam masuk dan 
berkembang dengan menyesuaikan diri terhadap budaya dan kesenian lokal, seperti 
wayang, gamelan, sastra, dan arsitektur (Murodi, 2024). Para pendakwah dan ulama 
sering menggunakan media seni untuk memperkenalkan ajaran Islam kepada masyarakat 
yang sebelumnya menganut agama Hindu-Buddha atau kepercayaan animisme. Salah 
satu contoh paling terkenal adalah penggunaan wayang kulit oleh Sunan Kalijaga untuk 
menyebarkan ajaran Islam di Jawa. Wayang, yang sudah menjadi bagian integral dari 
budaya Jawa, dimodifikasi untuk menyampaikan pesan-pesan moral dan ajaran Islam 
tanpa menimbulkan konflik dengan budaya lokal. 

Penggunaan kesenian untuk dakwah Islam berhasil menciptakan akulturasi antara 
budaya Islam dan budaya setempat. Tradisi kesenian seperti wayang, gamelan, dan tari-
tarian tetap bertahan, tetapi dengan tambahan nilai-nilai Islam. Ini memungkinkan Islam 
diterima lebih luas oleh masyarakat tanpa menghilangkan identitas budaya mereka. Selain 
itu, arsitektur Islam di Indonesia, seperti masjid-masjid dengan gaya lokal (contohnya 
Masjid Agung Demak) yang memadukan elemen-elemen arsitektur Hindu-Buddha, 
adalah bukti bahwa kesenian lokal dapat berfungsi sebagai sarana dakwah yang efektif. 

Politik 

 Sarkawi B. Husain (2017) menyebutkan, proses Islamisasi di Indonesia juga 
terjadi di jalur politik. Sejak abad ke-13, banyak kerajaan-kerajaan Hindu-Buddha di 
Nusantara yang mulai beralih menjadi kerajaan Islam. Raja dan penguasa setempat 
memeluk Islam, baik karena alasan politik maupun ekonomi. Dengan menjadi Muslim, 
para penguasa dapat memperkuat hubungan dengan pedagang Muslim internasional dan 
memperluas pengaruh politik mereka. Sebagai contoh, Kerajaan Samudra Pasai dan 
Kesultanan Malaka adalah kerajaan-kerajaan pertama di Nusantara yang secara resmi 
memeluk Islam. Para penguasa Islam ini kemudian mendirikan institusi politik 
berdasarkan hukum Islam (syariat), dan mereka juga menggunakan Islam sebagai alat 
untuk memperluas wilayah kekuasaan mereka melalui perang dan diplomasi. 

Politik berperan dalam memperkuat institusi Islam di Nusantara. Setelah penguasa 
memeluk Islam, rakyatnya cenderung mengikuti jejak mereka. Dengan demikian, Islam 
menyebar dari pusat-pusat kekuasaan politik ke daerah-daerah pedesaan. Sistem politik 
Islam yang didirikan di berbagai kerajaan Nusantara juga memberikan dasar bagi 
penerapan syariat Islam dalam kehidupan sehari-hari, terutama dalam bidang hukum, 
pendidikan, dan moralitas. Selain itu, penyebaran Islam melalui politik membantu 
menciptakan tatanan sosial baru di mana ulama dan penguasa Muslim bekerja sama untuk 
memimpin masyarakat, menghasilkan sinkretisme antara kekuasaan politik dan agama di 
Nusantara. Proses islamisasi yang damai dan melalui pendekatan kultural ini 
memungkinkan Islam berkembang secara adaptif dan inklusif di Indonesia.



Dakwah dan Proses Penyebaran Islam di Indonesia 

 
74 

 

Pelaku Dakwah Islam di Nusantara 

Tokoh Penyebar Islam Awal di Jawa: Walisongo 

Menurut Murodi (2024) para tokoh penyebar ajaran Islam di masa awal di 
Indonesia lazim disebut sebagai syaikh atau wali. Mereka memiliki peran signifikan 
dalam mendorong penyebaran Islam secara massif, merata, dan dapat diterima semua 
pihak. Para pakar menyebut Walisongo atau sembilan wali terdiri dari Sunan Maulana 
Malik Ibrahim, Sunan Ampel, Sunan Giri, Sunan Bonang, Sunan Drajad, Sunan Kalijaga, 
Sunan Kudus, Sunan Muria, dan Sunan Gunung Jati. Walisongo diketahui tidak hidup 
dalam masa yang sama, tetapi mereka saling terkait antara satu dengan wali lainnya. Ini 
lantaran Walisongo selain memiliki kaitan erat hubungan darah, juga memiliki relasi 
sebagai guru dan murid. 

Walisongo berperan vital dalam mengislamkan masyarakat Jawa, yang 
sebelumnya menganut agama Hindu, Buddha, dan animisme. Dengan pendekatan yang 
lembut, cerdas, dan adaptif terhadap budaya lokal, Walisongo berhasil menanamkan 
ajaran Islam di tanah Jawa, yang hingga hari ini menjadi wilayah dengan mayoritas 
Muslim (Nurul Syalafiyah & Budi Harianto, 2020). 

Sunan Maulana Malik Ibrahim (wafat 1419 M) 

Sunan yang memiliki nama lengkap Maulana Malik Ibrahim Maulana Makhdum 
Ibrahim As-Samarkandi diperkirakan lahir di Samarkand, Asia Tengah. Ia diperkirakan 
lahir di paruh pertama abad ke-14 M (Murodi, 2024). Ia juga merupakan ayah dari Sunan 
Giri. Selain berkiprah dalam mengembangkan Islam di Indonesia, Sunan Maulana Malik 
Ibrahim juga diperkirakan ikut memberikan edukasi kepada penduduk di Jawa dalam 
bercocok tanam. Sunan Maulana Malik Ibrahim diperkirakan wafat pada 1419 Masehi di 
Kampung Gapura, Gresik, Jawa Timur. 

Sunan Ampel 

Sunan Ampel atau yang memiliki nama asli Raden Rahmat lahir di 1401 Masehi 
di Campa. Sunan Ampel merupakan putra tertua dari Sunan Maulana Malik Ibrahim. 
Pemberian nama Ampel didasarkan pada sebuah tempat ia bermukim yakni Ampel Denta, 
yang berlokasi di Surabaya, Jawa Timur. Di tempat ini pula Sunan Ampel mendirikan 
pondok pesantren yang dinamakan Pesantren Ampel Denta. Dalam upaya menyebarkan 
nilai-nilai agama Islam, Sunan Ampel mengenalkan Mo Limo (moh main, moh ngombe, 
moh maling, moh madat, dan moh madon). Dalam bahasa Jawa hal itu bermakna tidak 
berjudi, tidak minum minuman keras, tidak mencuri, tidak menggunakan obat-obatan 
terlarang, dan tidak berzina (Murodi, 2024). 

Sunan Giri 

Salah satu tokoh penyebar agama Islam ini memiliki nama asli Muhamad Ainul 
Yaqin. Di masa kecil, Sunan Giri bernama Raden Paku. Ia lahir pada 1442 Masehi di 
kawasan Banyuwangi. Sunan Giri mengenyam pendidikan di Pesantren Ampel Denta dan 
sempat berkelana ke Malaka dan Pasai. Kemudian ia juga mendirikan pesantren di 



Ahmad Farid, Kurnia Nur Fitriyani, Murodi, Syamsul Yakin 

75 
 

kawasan perbukitan Desa Sidomukti, Selatan Gresik. Lembaga pendidikan tersebut 
seiring waktu berjalan pesat dan menjadi pusat pengembangan masyarakat (Murodi, 
2024). 

Sunan Bonang 

Sunan Bonang merupakan keturunan dari Sunan Ampel. Ia diperkirakan lahir 
pada 1465 Masehi. Sunan Bonang pernah mengenyam pendidikan di tempat ayahnya di 
Pesantren Ampel Denta. Sunan Bonang kerap dikenal sebagai pengembara yang 
menjalankan dakwahnya ke daerah-daerah sulit. Ciri khas ajaran dakwah Sunan Bonang 
yakni soal akidah dan ibadah dengan pendekatan fikih yang disampaikan secara lugas. 

Sunan Kalijaga 

Di lingkup komunitas masyarakat Jawa, barangkali nama Sunan Kalijaga adalah 
nama wali yang kerap disebut. Ia merupakan keturunan dari Arya WIlatikta, Adipati 
Tuban. Ia memiliki nama kecil Raden Said. Hal yang membuat kiprah Sunan Kalijaga 
begitu dikenal luas yakni metode dakwah yang digunakan dengan memanfaatkan 
akulturasi budaya masyarakat. Hal ini seperti menggunakan seni ukir, wayang, gamelan, 
serta seni suara suluk. Murodi (2024) berpendapat bahwa Sunan Kalijaga merupakan 
pencipta baju takwa, perayaan sekatenan, grebeg maulud, laying kalimasada, dan lakon 
wayang petruk jadi raja. 

Sunan Gunung Jati 

Sunan Gunung Jati atau lazim disebut juga sebagai Syarif Hidayatullah ini 
diyakini lahir pada tahun 1448 Masehi. Ia juga menjadi satu-satunya walisongo yang 
menjabat di posisi pemerintahan. Hal ini tidak lepas dari Kasultanan Bintoro Demak dan 
restu kalangan ulama, yang menjadi Sunan Gunung Jati mendirikan Kasultanan Cirebon. 
Sunan Gunung Jati menggunakan kekuasaannya untuk menyebarkan ajaran Islam di 
sekitar pesisir Cirebon hingga Pasundan. 

Sunan Drajat 

Ia diperkirakan lahir pada 1470 Masehi dan memiliki nama kecil Raden Qosim. 
Ia merupakan anak dari Sunan Ampel dan bersaudara dengan Sunan Bonang. Berbeda 
dari saudaranya, Sunan Drajat mendapat tugas dari ayahnya untuk menyebarkan dakwah 
Islam di pesisir Gresik melalui laut. Namun ia terdampar di kawasan Banjar Wati, 
Lamongan. Lalu pada seterusnya ia mengepakkan dakwahnya di Desa Drajat, Paciran, 
Lamongan (Murodi, 2024). 

Sunan Kudus 

Di masa kecil, Sunan Kudus bernama Jaffar Shadiq. Sunan Kudus banyak 
terinspirasi pada cara dakwah Sunan Kalijaga yang menggunakan pendekatan yang 
seirama dengan budaya setempat. Bahkan penyampaiannya dikenal santun. Sunan Kudus 
dalam dakwahnya berupaya mengakomodasi budaya lokal yang masyarakatnya banyak 
beragama Hindu. Maka tidak mengherankan bila corak dan simbol Hindu-Budha banyak



Dakwah dan Proses Penyebaran Islam di Indonesia 

 
74 

 

tergambar pada sisa-sisa peninggalan tempat beribadah umat Islam di Kudus. Ini telihat, 
misalnya, dari bentuk masjid yang mengandung unsur-unsur budaya Hindu-Budha 
(Murodi, 2024). 

Sunan Muria 

Menurut (Murodi, 2024) Sunan Muria merupakan keturunan dari Sunan Kalijaga 
dari hasil perkawinan dengan Dewi Saroh. Ia memiliki nama kecil Raden Prawoto. 
Adapun penyebutan Sunan Muria berakar dari tempat tinggal terakhirnya di lereng 
Gunung Muria. Sunan Muria dikenal dekat dengan rakyat kecil hingga gemar mengajari 
mereka bercocok tanam. Peran Sunan Muria banyak telrlihat dalam mengenai berbagai 
persoalan internal yang mengintai Kasultanan Demak (1518-1530). 

 

Ulama Generasi Penerus Pengembangan Islam di Indonesia 

Secara umum, proses penyebaran Islam di Indonesia hingga menjadi agama yang 
paling banyak diyakini masyarakat tidak terlepas dari upaya yang dilakukan para ulama 
di masa-masa awal. Para ulama ini berhasil menjalankan strategi dakwah sesuai dengan 
konteks keadaan masyarakat setempat. Murodi (2024) menyigi para ulama tersebut 
sebagai berikut: 

Hamzah Fansuri 

Hamzah Fansuri adalah seorang ulama dan penyair tasawuf terkenal yang hidup 
pada sekitar tahun 1590 Masehi. Ia berasal dari Barus, Sumatra Utara, sebuah daerah yang 
dikenal sebagai pusat perdagangan dan penyebaran Islam pada masanya. Hamzah Fansuri 
dikenal dengan ajaran Wahdat al-Wujud (Kesatuan Wujud), sebuah filsafat yang 
menyatakan bahwa Tuhan dan ciptaan adalah satu kesatuan yang tak terpisahkan. 

Dalam menyampaikan ajarannya, Hamzah Fansuri menggunakan medium puisi 
yang sarat nilai-nilai spiritual dan filosofis. Beberapa karyanya yang terkenal, seperti 
Asrar al-Arifin, Syarab al-Asyiqin, dan Al-Muntahi, menjadi rujukan penting dalam 
dunia tasawuf di Nusantara. Gaya penyampaian pemikirannya yang mendalam dan puitis 
menjadikannya figur yang sangat berpengaruh dalam perkembangan mistisisme Islam di 
dunia Melayu. Hingga kini, pengaruhnya masih terasa melalui karya-karyanya yang 
menjadi inspirasi bagi ulama dan pengikut tasawuf generasi berikutnya. 

Syamsudin al-Sumatrani 

Syamsudin al-Sumatrani adalah seorang ulama besar yang hidup pada abad ke-16 
Masehi dan merupakan salah satu murid terkemuka dari Hamzah Fansuri. Ia berasal dari 
Sumatra, kemungkinan besar Aceh, sebuah wilayah yang pada masa itu menjadi pusat 
perkembangan Islam di Nusantara. Sebagai penerus ajaran Wahdat al-Wujud (Kesatuan 
Wujud), Syamsudin al-Sumatrani menjadi salah satu tokoh utama mazhab ini di 
Kesultanan Aceh. 



Ahmad Farid, Kurnia Nur Fitriyani, Murodi, Syamsul Yakin 

75 
 

Karya-karyanya banyak membahas filsafat tasawuf dan sufisme, menjadikannya 
sebagai figur yang penting dalam pemikiran Islam pada masanya. Sebagai penasihat 
agama di Kesultanan Aceh, ia berperan besar dalam pengembangan ajaran Islam, 
meskipun sering terlibat dalam polemik dengan ulama yang menentang ajaran Wahdat 
al-Wujud. Pemikiran dan pengaruhnya memberikan warna tersendiri dalam tradisi 
keilmuan Islam di Aceh dan kawasan sekitarnya. 

Nuruddin al-Raniri 

Nuruddin al-Raniri adalah seorang ulama, penulis, dan tokoh penting yang berasal 
dari Ranir (Rander), Gujarat, India. Ia lahir sekitar akhir abad ke-16 dan wafat pada tahun 
1658. Pada masanya, Nuruddin al-Raniri memainkan peran penting di Kesultanan Aceh, 
khususnya dalam membentuk kembali pemahaman keislaman yang berlandaskan syariat. 

Sebagai seorang ulama yang tegas, ia dikenal menentang ajaran Wahdat al-Wujud 
yang diajarkan oleh Hamzah Fansuri dan Syamsudin al-Sumatrani. Dalam karyanya yang 
terkenal, Bustan al-Salatin, ia menyajikan pandangan Islam yang lebih ortodoks, 
menekankan pentingnya syariat sebagai dasar utama kehidupan beragama. 

Pengaruhnya dalam dunia keilmuan dan keagamaan sangat besar, terutama dalam 
upayanya mengoreksi ajaran tasawuf tertentu yang dianggap menyimpang. Melalui 
perannya, Nuruddin al-Raniri membantu membawa Kesultanan Aceh menuju 
pemahaman Islam yang lebih selaras dengan hukum-hukum syariat. 

Abdurrauf Singkel 

Di Aceh, nama Abdurrauf Singkel menjadi salah satu ulama besar yang dikenal 
luas dalam sejarah Islam Nusantara. Ia lahir pada tahun 1615 di Singkel, Aceh, dan sejak 
muda menunjukkan ketekunan luar biasa dalam menuntut ilmu. Perjalanan panjangnya 
ke Timur Tengah untuk belajar memberikan pengaruh besar pada pemikirannya. 
Sepulangnya ke Aceh, Abdurrauf menghasilkan karya monumental, Tarjuman al-
Mustafid, sebuah tafsir Al-Qur'an berbahasa Melayu yang menjadi referensi penting bagi 
umat Islam di wilayah Nusantara. 

Abdurrauf Singkel dikenal sebagai ulama yang memadukan ajaran tasawuf 
dengan penekanan kuat pada syariat. Pemikirannya yang mendalam dan moderat 
menjadikan karyanya sangat dihormati, khususnya dalam pendidikan agama di Aceh. 
Kontribusinya tidak hanya memperkaya tradisi keilmuan Islam di Aceh tetapi juga 
memberikan landasan penting bagi pemahaman agama di Nusantara secara keseluruhan. 

Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari 

Syekh Yusuf memiliki nama asli Muhammad Yusuf al-Makassari. Ia lahir pada 3 
Juli 1626 di Moncong Loe, Gowa, Sulawesi Selatan. Sejak muda, Syekh Yusuf 
menunjukkan minat besar dalam bidang keagamaan dan menuntut ilmu hingga ke Timur 
Tengah. Sepulangnya ke tanah air, ia dikenal sebagai ulama besar yang mendalami 
tasawuf dan menjadi penasihat spiritual di Kesultanan Gow



Dakwah dan Proses Penyebaran Islam di Indonesia 

 
74 

 

Syekh Yusuf tidak hanya berperan sebagai ulama, tetapi juga seorang pejuang 
yang melawan penjajahan Belanda. Ketika diasingkan ke Cape Town, Afrika Selatan, 
pada tahun 1694, ia tetap aktif menyebarkan ajaran Islam. Bahkan, pengaruhnya di Afrika 
Selatan diakui sebagai salah satu tokoh penting dalam penyebaran agama Islam di sana. 
Syekh Yusuf wafat pada tahun 1699, namun kontribusinya sebagai ulama dan pahlawan 
nasional tetap dikenang hingga kini. 

Syekh Abdussamad al-Palimbani 

Syekh Abdussamad al-Palimbani adalah seorang ulama besar yang lahir sekitar 
tahun 1704 di Palembang. Ia dikenal sebagai tokoh yang mendalami tasawuf dan 
menghasilkan karya-karya penting di bidang ini. Dua karyanya yang paling terkenal, Sair 
al-Salikin dan Hidayat al-Salikin, menjadi referensi utama dalam dunia tasawuf di 
Nusantara dan kawasan Melayu. 

Pemikiran Syekh Abdussamad al-Palimbani tidak hanya memengaruhi 
perkembangan tasawuf, tetapi juga menanamkan semangat perjuangan melawan 
penjajahan Barat. Ia dikenal sebagai penganjur jihad yang menginspirasi banyak ulama 
dan masyarakat pada zamannya. Meskipun tanggal wafatnya tidak diketahui secara pasti, 
yaitu sekitar akhir abad ke-18, pengaruhnya tetap hidup melalui ajaran-ajaran dan karya 
yang diwariskannya. 

Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari 

Di Kalimantan Selatan, nama Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari menjadi sosok 
ulama yang sangat dihormati. Lahir pada tahun 1710 di Martapura, ia sejak kecil dikenal 
memiliki kecerdasan dan semangat belajar yang tinggi. Setelah menimba ilmu di berbagai 
tempat, ia kembali ke tanah Banjar dan menghasilkan karya monumental, yaitu Sabilal 
Muhtadin. Kitab ini membahas fikih secara mendalam dan menjadi pedoman penting bagi 
umat Islam di Indonesia. 

Kiprah Syekh Arsyad al-Banjari tidak hanya terbatas pada penulisan kitab. Ia juga 
berperan aktif dalam memperkuat ajaran Islam di Kalimantan Selatan dan sekitarnya. 
Melalui dakwah dan ajarannya, ia memberikan landasan yang kokoh bagi masyarakat 
Muslim Banjar dalam menjalankan syariat Islam. Hingga wafatnya pada tahun 1812, 
Syekh Arsyad tetap dikenang sebagai tokoh yang berjasa besar dalam perkembangan 
Islam di Nusantara. 

Syekh Muhammad Nafis al-Banjari 

Di Kalimantan, nama Syekh Muhammad Nafis al-Banjari menjadi salah satu 
tokoh ulama yang sangat dihormati dalam kajian tasawuf. Ia lahir pada tahun 1735 
Masehi atau 1148 Hijriyah di Banjarmasin. Sejak muda, Syekh Muhammad Nafis 
menunjukkan minat mendalam terhadap ilmu agama, terutama dalam bidang tasawuf. 
Salah satu karya monumentalnya, Al-Durr al-Nafis, menjadi rujukan penting dalam 
memahami hakikat Tuhan, manusia, dan alam. 



Ahmad Farid, Kurnia Nur Fitriyani, Murodi, Syamsul Yakin 

75 
 

Pemikirannya yang sarat nilai-nilai tasawuf menjadikan Syekh Muhammad Nafis 
sebagai salah satu tokoh sentral dalam perkembangan sufisme di Nusantara, khususnya 
di Kalimantan. Hingga kini, ajaran dan kitabnya tetap menjadi bagian penting dalam 
tradisi keilmuan Islam di kawasan tersebut, meskipun waktu wafatnya tidak diketahui 
dengan pasti. 

Syekh Muhammad bin Umar al-Nawawi al-Bantani 

Syekh Nawawi al-Bantani adalah seorang ulama besar yang lahir pada tahun 1813 
di Banten. Ia memiliki nama lengkap Muhammad Nawawi bin Umar al-Jawi al-Bantani. 
Setelah menimba ilmu di tanah kelahirannya, ia melanjutkan pendidikannya ke Makkah, 
tempat di mana ia menetap hingga akhir hayatnya. Dalam perjalanan intelektualnya, 
Syekh Nawawi menulis banyak karya penting di berbagai disiplin ilmu, termasuk tafsir, 
hadis, dan fikih. Dua karyanya yang paling terkenal adalah Tafsir al-Munir dan Syarh al-
Hikam. 

Sebagai seorang ulama yang diakui secara internasional, Syekh Nawawi menjadi 
panutan dan guru bagi banyak tokoh besar, termasuk KH Hasyim Asy'ari, pendiri 
Nahdlatul Ulama. Hingga kini, karyanya tetap dipelajari di berbagai pesantren di 
Nusantara, menjadikannya salah satu figur penting dalam tradisi keilmuan Islam. Syekh 
Nawawi wafat pada tahun 1897 di Makkah, meninggalkan warisan intelektual yang terus 
hidup dalam dunia Islam. 

Syekh Ahmad Khatib Minangkabau 

Syekh Ahmad Khatib merupakan seorang ulama besar yang lahir pada tahun 1860 
di Minangkabau, Sumatra Barat. Ia merupakan tokoh yang menetap di Makkah dan 
dipercaya menjadi imam serta khatib di Masjidil Haram. Syekh Ahmad Khatib 
merupakan ulama pembaharu yang dikenal menentang berbagai praktik adat yang 
dianggap tidak sesuai dengan ajaran Islam. Beberapa karyanya yang terkenal meliputi Al-
Nafahat al-Saniyyah dan Al-Fatawa. 

Dalam dunia Islam, Syekh Ahmad Khatib merupakan tokoh penting yang 
membawa perubahan signifikan, khususnya di Minangkabau dan Nusantara secara 
umum. Ia menjadi guru bagi banyak ulama besar, seperti KH Ahmad Dahlan dan Haji 
Agus Salim, yang kemudian menjadi pionir dalam gerakan reformasi Islam di Indonesia. 
Syekh Ahmad Khatib wafat pada tahun 1916 di Makkah, meninggalkan warisan 
pemikiran yang terus menginspirasi. 

 

Respons Mad’u dari Kalangan Masyarakat dan Istana 

Proses penyebaran dakwah Islam di Indonesia, meski pada akhirnya memperoleh 
sikap penerimaan dari mayoritas masyarakat, namun menyisakan kompleksitas yang 
dapat dikaji. Ini mengingat latar belakang situasi yang mengiringinya, serta pembagian 
kelompok sosial di lingkup masyarakat saat itu. Dalam perkembangan ilmu sejarah 
keagamaan di Indonesia, khususnya Jawa, stratifikasi sosial masyarakat terbagi menjadi



Dakwah dan Proses Penyebaran Islam di Indonesia 

 
74 

 

tiga yakni abangan, santri, dan priyayi  (Clifford Geertz, 1960). Dalam konteks tersebut, 
abangan berarti golongan Islam yang tidak mengikuti secara utuh praktik ajaran Islam. 
Golongan ini biasanya dapat ditelisik di kalangan petani di pedesaan. Ciri umum dari 
kelompok ini yakni masih adanya praktik-praktik bernuansa kejawen, sinkretisme, dan 
sebagainya. Sementara itu, golongan santri berarti kelompok masyarakat yang 
menjalankan praktik keagamaan Islam sesuai dengan aturan sebagaimana mestinya. 
Istilah santri, meski memiliki kesamaan dengan istilah pelajar di lingkup pondok 
pesantren, namun sejatinya berbeda makna dengan istilah yang dikemukakan Geertz. Hal 
ini dapat dimaklumi lantaran pemahaman Geertz tentang sosial masyarakat di Indonesia 
cenderung lebih banyak merujuk pada keilmuan antropologi. 

Lebih lanjut, konsep kelompok priyayi merujuk pada pandangan Geertz yakni 
kalangan bangsawan yang menganut agama Islam. Biasanya kelompok ini terdiri dari 
kelas-kelas sosial dengan strata tinggi yang umumnya bekerja sebagai aparatur 
pemerintahan. Dalam kelompok ini, ajaran Islam belum bisa diajalankan sepenuhnya 
sesuai dengan syariat Islam karena ada pengaruh budaya Hindu-Budha yang sebelumnya 
dianut oleh bangsawan. 

Selama perkembangan sejarah Islam, ada peran yang cukup vital dari kalangan 
istana atau kerajaan. Dengan kata lain, ketika para penguasa menerima Islam, masyarakat 
biasanya akan mengikuti. Hal ini umumnya terjadi pada kerajaan-kerajaan di Jawa dan 
Sumatra. Respons istana terhadap dakwah Islam sangat bervariasi, tergantung pada situasi 
politik dan sosial di kerajaan tersebut.



Ahmad Farid, Kurnia Nur Fitriyani, Murodi, Syamsul Yakin 

75 
 

Penerimaan Positif dari Penguasa dan Penyebaran Islam di Istana (Priyayi) 

Respons masyarakat dan pihak istana terhadap proses dakwah Islam di Nusantara, 
terutama di Jawa dan Sumatra, dapat dikelompokkan menjadi beberapa bagian. 
Masyarakat istana atau dalam bahasa Geertz disebut dengan Priyayi memiliki 
karakteristik yang berbeda-beda dalam merespons masuknya Islam. Proses dakwah yang 
dilakukan oleh ulama, wali, dan tokoh-tokoh Islam lainnya, baik melalui tasawuf, 
pendidikan, maupun hubungan politik, diterima dengan berbagai bentuk. Di antaranya 
mulai dari penerimaan yang positif, akulturasi budaya, hingga penolakan sementara 
sebelum Islam benar-benar diterima secara luas (Muzakki, 2019). 

Beberapa kerajaan di Nusantara menerima Islam dengan tangan terbuka. Salah 
satu contoh yang terkenal adalah Kesultanan Samudera Pasai di Aceh, yang menjadi pusat 
penyebaran Islam di wilayah Sumatra (Dinan et al., 2024). Setelah raja dan keluarganya 
masuk Islam, mereka dengan cepat mendukung penyebaran Islam di kalangan masyarakat 
umum.  

Kesultanan Demak di Jawa juga merupakan contoh bagaimana sebuah kerajaan 
yang menerima Islam menjadi pusat kekuatan dakwah. Raja-raja Demak, terutama Raden 
Patah, berperan penting dalam penyebaran Islam di Pulau Jawa. Dengan dukungan istana, 
para Walisongo bisa melakukan dakwah dengan lebih efektif, karena mereka tidak hanya 
mendapatkan dukungan moral, tetapi juga fasilitas dan perlindungan dari pihak kerajaan. 

 

Respons dari Masyarakat (Santri) 

Masyarakat umum atau kalangan santri di Nusantara pada masa awal penyebaran Islam 
sebagian besar masih memegang kuat kepercayaan animisme, dinamisme, Hindu-
Buddha, atau kepercayaan lokal lainnya (Clifford Geertz, 1960). Sikap mereka terhadap 
dakwah Islam dipengaruhi oleh beberapa faktor, antara lain pendekatan dakwah yang 
dilakukan oleh para ulama dan tokoh agama serta pengaruh sosial budaya yang ada pada 
masa itu. 

Salah satu pendekatan dakwah yang dilakukan oleh para wali dan ulama adalah 
dengan menggabungkan unsur-unsur kebudayaan lokal dengan ajaran Islam. Misalnya, 
Walisongo di Jawa menggunakan kesenian wayang dan gamelan untuk menyampaikan 
pesan-pesan Islam. Ini membuat Islam lebih mudah diterima oleh masyarakat karena 
tidak terkesan memaksakan perubahan drastis dalam kehidupan mereka. Akulturasi ini 
juga tampak dalam tradisi-tradisi Islam di Nusantara seperti tahlilan, ziarah kubur, atau 
peringatan Maulid Nabi yang memiliki warna budaya lokal. 

Masyarakat secara bertahap menerima ajaran Islam karena mereka melihat bahwa 
Islam tidak langsung merusak atau menggantikan kebudayaan mereka, melainkan 
menyesuaikan diri dengan tradisi lokal. Pendekatan tasawuf, yang lebih menekankan 
pengalaman spiritual dan ajaran yang bersifat esoterik, juga menarik perhatian 
masyarakat yang sebelumnya terbiasa dengan ajaran mistisisme Hindu-Buddha.



Dakwah dan Proses Penyebaran Islam di Indonesia 

 
74 

 

Proses dakwah yang dilakukan melalui perdagangan juga mendapat sambutan positif, 
terutama di daerah pesisir. Para pedagang Muslim yang datang dari Gujarat, Arab, dan 
Persia, selain berdagang, juga menyebarkan Islam. Hubungan yang baik antara pedagang 
Muslim dan masyarakat pesisir menyebabkan banyak dari mereka yang kemudian masuk 
Islam. Adopsi Islam juga sering kali diikuti oleh pernikahan antara pedagang Muslim 
dengan penduduk lokal, yang mempercepat proses Islamisasi di daerah tersebut. 

Meskipun banyak masyarakat yang menerima Islam, ada juga kelompok yang 
menolak karena merasa ajaran baru ini bertentangan dengan kepercayaan dan praktik 
mereka yang sudah ada. Di beberapa daerah, Islam awalnya diterima secara perlahan 
setelah mengalami gesekan dengan kepercayaan lokal. Misalnya, di Jawa, beberapa 
kelompok masyarakat yang masih kuat berpegang pada tradisi kejawen sempat menolak 
pengaruh Islam. Sebagaimana pendapat Kuntowijoyo (2017), di masa itu kelas 
masyarakat dibagi menjadi dua yaitu orang besar (priyayi) dan orang kecil (wong cilik, 
kawulo, atua abangan). Pada kejatuhan kerajaan Demak hingga akhir abad XIX, umat 
Islam (masyarakat) cenderung dipandang sebagai kawulo. Seiring waktu, pada prosesnya, 
melalui pendekatan damai dan akulturasi budaya, lama kelamaan mereka dapat menerima 
Islam. 

Respons Keagamaan dari Kalangan Abangan 

Meskipun ajaran tasawuf sangat populer pada awal masuknya Islam, dalam 
perkembangannya, terjadi pergeseran ke arah penegakan syariat yang lebih ketat. Pada 
mulanya, masyarakat lebih tertarik dengan ajaran Islam yang bersifat mistik—dalam 
kacamata Geertz diasosiasikan pada kalangan abangan—seperti yang diajarkan oleh 
Hamzah Fansuri dan Syamsuddin al-Sumatrani di Aceh. Namun, seiring waktu, ajaran 
syariat mulai lebih ditegakkan, terutama di kalangan istana. Tokoh seperti Nuruddin al-
Raniri dan Abdurrauf Singkel kemudian menjadi pelopor penerapan ajaran syariat Islam 
yang lebih formal di masyarakat (Mohammad, 2009). 

Peran Ulama dalam Mendamaikan Konflik 

Di beberapa kerajaan, para ulama berperan penting dalam mendamaikan konflik 
internal terkait penerimaan Islam. Para ulama yang bijaksana mampu menjelaskan bahwa 
Islam tidak bertentangan dengan tradisi lokal selama tradisi tersebut tidak melanggar 
ajaran Islam. Hal ini dapat dilihat dari salah satu peran kunci Sunan Muria dalam menjadi 
penengah konflik di internal Kasultanan Demak (Murodi, 2024). Ulama-ulama tasawuf, 
misalnya, sering kali menjadi mediator antara kelompok yang berbeda dalam menerima 
Islam. Respons masyarakat dan istana terhadap dakwah Islam di Nusantara sangat 
bervariasi, mulai dari penerimaan yang hangat hingga penolakan yang bersifat sementara. 
Namun, secara umum, Islam diterima dengan cara yang damai berkat pendekatan 
akulturasi budaya yang dilakukan oleh para wali dan ulama, serta dukungan dari istana. 
Para penguasa yang menerima Islam memainkan peran kunci dalam menyebarkan agama 
ini ke seluruh wilayah Nusantara, sementara masyarakat umum tertarik pada ajaran 
tasawuf yang menekankan dimensi spiritual Islam yang mendalam. 



Ahmad Farid, Kurnia Nur Fitriyani, Murodi, Syamsul Yakin 

75 
 

 
CONCLUSION  

Berdasarkan pembahasan di atas, proses masuknya Islam di Indonesia dapat 
disimpulkan telah melalui enam pendekatan atau metode. Hal ini di antaranya 
perdagangan, perkawinan, pendidikan, tasawuf, kesenian, dan politik. Berbagai dinamika 
pendekatan tersebut dilakukan sejalan konteks kondisi dan situasi masyarakat di masa 
lampau. Para tokoh penyebar Islam di masa lalu, menggunakan cara-cara damai yang 
pada gilirannya mampu memikat perhatian masyarakat di Nusantara. 

Di lain pihak, tokoh-tokoh Islam di Nusantara datang tidak pada masa yang 
seragam, melainkan secara periodik. Pada tahap awal, tokoh yang datang ke Nusantara, 
khususnya di Pulau Jawa, adalah walisongo. Kemudian peran dalam mendakwahkan 
Islam diteruskan oleh para ulama generasi penerus pengembangan Islam di Indonesia. 
Meski secara umum kedatangan Islam direspons dengan baik oleh masyarakat, namun di 
sejumlah wilayah dakwah Islam mengalami penolakan. Kalangan mad’u yang menolak 
sebagian besar berasal dari kalangan raja yang berlatar belakang Hindu-Buddha. Sikap 
ini dipicu oleh kekhawatiran bahwa Islam bakal menggerus kekuasaan di kerajaan 
tersebut, seperti yang terjadi pada masa keruntuhan Kerajaan Majapahit dan lahirnya 
Kerajaan Demak. 

Kendati demikian, para ulama yang datang dengan kebijaksanaan mampu 
meyakinkan masyarakat akan nilai-nilai Islam yang universal dan rahmatan lil ‘alamin. 
Hal ini bisa dilihat dari perkembangan masyarakat yang semakin banyak memeluk Islam. 
Hingga saat ini Islam menjadi agama mayoritas di Indonesia. 

Pembahasan materi ini telah membawa kita pada pengetahuan baru ihwal cikal-
bakal proses dakwah Islam di Nusantara, beserta gambaran para tokoh dan respons para 
mad’u atau penerima dakwah. Meski begitu, tim penulis menyadari ada banyak 
ketidaksempurnaan dalam membuat makalah ini. Kepada para peneliti atau akademisi 
yang hendak mengkaji topik ini di masa mendatang, disarankan untuk dapat menghimpun 
sumber-sumber yang lebih otentik dan terverifikasi. Selain itu, perlu pula memahami 
kondisi masyarakat di masa lampau secara antropologis dan sosiologis. Dengan begitu, 
peneliti bakal mampu menunjukkan konteks aktual yang terjadi di masa lalu, secara jelas 
dan koheren dengan sejarah.

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



Dakwah dan Proses Penyebaran Islam di Indonesia 

 
74 

 

REFERENCES  
Agus Irawan. (2023). STRATEGI DAKWAH DI ERA KONTEMPORER DALAM  

PERSPEKTIF HADITS. OSF PREPRINTS. 
https://doi.org/https://doi.org/10.31219/osf.io/f6n9q 

Azyumardi Azra. (2013). JARINGAN ULAMA TIMUR TENGAH DAN KEPULAUAN  
NUSANTARA ABAD XVII & VXII Akar Pembaruan Islam Indonesia  
Edisi Perenial. Kencana. 

Bernad Raho. (2021). Teori Sosiologi Modern (Revisi). Penerbit Ledalero. 
Campo, J. E. (2009). Enclycopedia of Islam. Facts On File. 
Clifford Geertz. (1960). The Religion of Java. The University of Chicago Press. 
Dinan, A., Dzakiyy, M., & Febrian, M. F. (2024). Sejarah Kerajaan Islam Di Indonesia  

Kerajaan Samudera Pasai. ULIL ALBAB : Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 3(7),  
161–167. 

Hauser, A. (2012). Da ‘ wah : Islamic Mission and Its Current Implications. International  
Bulletin of Missionary Research, 36(October), 189–194. 
https://doi.org/10.1177/239693931203600405 
Imam Gunawan. (2013). Metode Penelitian Kualitatif: Teori dan Praktik. PT Bumi 
Aksara. 

Kuntowijoyo. (2017). Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesia (E. Priyono & L. Hakiem  
(eds.)). IRCiSoD. 

Marwati Djoened Poesponegoro. (2019). Sejarah Nasional Indonesia Jilid 3: Zaman  
Pertumbuhan dan Perkembangan Kerajaan Islam di Indonesia (7th ed.). Balai 
Pustaka. 

Mohammad, A. (2009). PERANAN ULAMA DALAM MEMARTABATKAN  
TAMADUN ISLAM DI NUSANTARA: TUMPUAN TERHADAP ABDUL 
RAUF SINGKEL. Journal of Al-Tamaddun, 4(1), 81–98. 
https://ijps.um.edu.my/index.php/JAT/article/view/8314 

Muhammad Rijal Fadli. (2021). Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif.  
Humanika, Kajian Ilmiah Mata Kuliah Umum, 21(1), 33–54.  
https://doi.org/10.21831/hum.v21i1. 

Murodi. (2024). SEJARAH PERADABAN ISLAM Dari Islam Timur Sampai Islam  
Indonesia (1st ed.). Kencana. 

Muzakki, H. (2019). Mengukuhkan Islam Nusantara : An-Nuha Jurnal Kajian Islam,  
Pendidikan, Budaya Dan Sosial., 06(02), 216–239. 
https://doi.org/https://doi.org/10.36835/annuha.v6i2.336 

Nurul Syalafiyah, & Budi Harianto. (2020). Walisongo: Strategi Dakwah Islam di  
Nusantara. J-KIs: Jurnal Komunikasi Islam, 1(2), 41–52. 
https://doi.org/10.53429/j-kis.v1i2.184 

Parsons, T. (1991). The Social System. Routledge Sociology Classics. 
Sari, M., & Asmendri, A. (2020). Penelitian Kepustakaan (Library Research) dalam  

Penelitian Pendidikan IPA. Natural Science, 6(1), 41–53. 
https://doi.org/10.15548/nsc.v6i1.1555 

Sarkawi B. Husain. (2017). Sejarah Masyarakat Islam Indonesia. Airlangga University  
Press. 

Syafrizal, A. (2015). Sejarah Islam Nusantara. Islamuna: Jurnal Studi Islam, 2(2), 235– 
253. https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664 

 


