
Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 1, No 2, 1 Desember 2019



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 1, No 2, Desember 2019

i

JURNAL STUDI HADIS NUSANTARA
Volume 1 Nomor 2 Desember 2019

Penanggung Jawab
Dekanat Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah IAIN Syekh Nurjati

Redaktur
Rijal Mahdi

Tim Editor
Anisatun Muthi’ah
Alfian Febriyanto

Amin Iskandar

Layout 
 Nadhila Adlina

Sekretariat
Engkus Kusnandar

Alamat Redaksi
Jurusan Ilmu Hadis 

Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah 
Institut Agama Islam Negeri Syekh Nurjati

Jl Perjuangan By Pass Sunyaragi Cirebon 45232
(0231) 481264 Fax 489926 Email: jshnilha@gmail.com

Jurnal Studi Hadis Nusantara merupakan jurnal ilmiah dengan fokus studi al Hadis. 
Jurnal ini menyajikan karangan ilmiah berupa ilmu-ilmu al-Hadis, penafsiran/
pemahaman al-Hadis, hasil-hasil penelitian baik literatur (library research) 
maupun lapangan (field research) tentang al-Hadis, dan tinjauan buku. Jurnal ini 
diterbitkan secara berkala dua kali dalam setahun.

Isi artikel merupakan tanggung jawab sepenuhnya dari masing-masing penulis dan 
belum tentu merefleksikan pandangan Jurusan Ilmu Hadis Fakultas Ushuluddin 
Adab dan Dakwah IAIN Syekh Nurjati.

Dilarang mengutip sebagian atau seluruh isi buku ini dengan cara apapun termasuk 
menggandakan dengan menggunakan mesin fotokopi tanpa izin sah dari Jurusan 
Ilmu Hadis Fakultas Ushuluddin Adab dab Dakwah IAIN Syekh Nurjati.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 1, No 2, Desember 2019
ii

TABLE OF CONTENT :

TELA’AH KITAB RIJAL AL-HADIS
TAHZIB AL-KAMAL FI ASMAI AL-RIJAL

KARYA AL-MIZZI
(Ibnu Ahmad Saefudin, Umayah, Ahmad Faqih Hasim)

KAJIAN HADIS TENTANG LARANGAN MELAKUKAN
NIKAH MUT’AH

(STUDI ANALISIS SANAD DAN MATAN HADIS)
(M. Luthfi Habibi)

ANALISIS TENTANG HADIS PEREMPUAN
SEBAGAI PENGHUNI NERAKA MAYORITAS

(Siti Nurjanah)

METODE PEMBELAJARAN MUSHTHALAHUL HADIS
DI PONDOK PESANTREN

DARUSSALAM BUNTET CIREBON
(Anisatun Muthi’ah)

METODOLOGI KRITIK SANAD
Al-HAFIDZ IBNU HAJAR AL-ASQALANY

(Amin Iskandar)





Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 1, No 2, Desember 2019
1

METODOLOGI KRITIK SANAD
 Al-HAFIDZ IBNU HAJAR AL-ASQALANY

Amin Iskandar
IAIN Syekh Nurjati Cirebon

askar04@gmail.com

Abstrak
Sanad adalah rantai penutur atau silsilah para rawi hadis yang dijadikan 
sandaran oleh penakhrij hadis dalam mengemukakan suatu matan hadis. 
Untuk memahami bagaimana seorang perawi diterima atau ditolak 
periwayatannya, maka dibutuhkan ilmu jarh wa ta’dil. Ulama jarh wa 
ta’dil seperti Ibnu Hatim al-Razi, al-Sakhawi, al-Dzahabi, al-Harawi 
dan Ibnu Hajar, masing-masing mempunyai metodologi tersendiri dalam 
menyimpulkan bahwa seorang perawi ditolak atau diterima periwayatannya. 
Tulisan ini akan membahas tentang metodologi kritik sanad Ibnu Hajar. 
Oleh karena itu, setidaknya ada dua hal yang perlu dilakukan, yaitu meneliti 
metodologinya secara umum, dalam hal ini kita akan melihat metodologi 
Ibnu Hajar dalam penyusunan kitab Taqrib al-Tahdzib. Kemudian kita akan 
melihat metodologi Ibnu Hajar dalam menyimpulkan penilaian terhadap 
seorang rawi, dengan mempelajari beberapa kasus.

Kata kunci: Sanad, Jarh wa Ta’dil, Rawi

PENDAHULUAN
Hadis sebagai perkataan, perbuatan, taqrir, dan hal ihwal Nabi 

Muhammad SAW.. Hadis merupakan sumber ajaran Islam kedua setelah al-
Qur’an.1 Kedudukan sanad dalam hadis sangat penting, karena hadis yang 
diperoleh atau diriwayatkan akan mengikuti siapa yang meriwayatkannya. 
Sanad dapat digunakan untuk mengetahui suatu periwayatan hadis. Sanad 
juga dapat dimanfaatkan untuk mengetahui hadis yang dapat diterima atau 
ditolak, sahih atau tidak sahih, dan hadis yang dapat diamalkan atau tidak. 
1	 M. Syuhudi Ismail, Kaidah Kesahihan Sanad  (Jakarta. 2005), 3.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 1, No 2, Desember 2019

2

Amin Iskandar
Metodologi Kritik Sanad

Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

Para ahli hadis sangat berhati-hati dalam menerima suatu hadis, kecuali 
ahli hadis tersebut mengenal dari siapa perawi tersebut serta menerima 
hadis dan sumber yang disebutkan benar-benar dapat dipercaya.2

Sanad adalah rantai penutur atau perawi hadis3 yang dijadikan 
sandaran oleh penakhrij hadis dalam mengemukakan suatu matan hadis. 
Kaidah keshahihan sanad hadis terdiri dari lima unsur: a) Sanad bersambung 
(ittishal al-sanad); b) periwayat bersifat adil; c) periwayat bersifat dhabit; 
d) terhindar dari syudzudz (ke-syadz-an); dan d) terhindar dari ‘illat.4 

Guna memahami bagaimana seorang perawi diterima atau ditolak 
periwayatannya, maka dibutuhkan ilmu jarh wa ta’dil yang merupakan 
buah dari ilmu dirayah. Ilmu ini membahas kaidah-kaidah yang berkaitan 
dengan jarh wa ta’dil dan syarat-syarat yang harus dimiliki oleh Jarih dan 
Mu’addil, sehingga pen-ta’dil-an dan pen-tajrih-an dapat diterima atau 
ditolak.5

Ulama jarh wa ta’dil seperti Ibnu Hatim al-Razi, al-Sakhawi, al-
Dzahabi, al-Harawi, dan Ibnu Hajar mempunyai metodologi tersendiri 
dalam menyimpulkan seorang perawi ditolak atau diterima periwayatannya. 
Di dalam tulisan ini, penulis khusus menjelaskan biografi, maratib jarh wa 
ta’dil, dan metodologi kritik al-Hafidz Ibnu Hajar al-Asqalany.

PEMBAHASAN
A. Biografi Ibnu Hajar

Akhir abad kedelapan dan awal abad kesembilan hijriyah 
merupakan masa keemasan para ulama dan masa terbesar bagi 
perkembangan madrasah, perpustakaan, dan halaqah ilmu. Meskipun 
demikian, pada masa ini sering terjadi kekacauan dalam bidang 
sosial dan politik. Para penguasa masa itu memberikan perhatian 
serius. Perhatian ditunjukkan dengan membangun madrasah-
madrasah, perpustakaan, serta memberikan motivasi dan dorongan 
kepada para ulama dengan cara memberikan harta dan kedudukan. 
Kondisi ini menjadi penyebab para ulama berlomba-lombanya 
dalam menyebarkan ilmu. Penyebaran ilmu dilakukan dengan cara 
pengajaran dan menulis karya ilmiah dalam berbagai disiplin ilmu.6  

2	  M. Agus Solahuddin & Agus Suyadi, Ulumul Hadis (Bandung, 2009), 100.
3	 Ibid, 90.
4	 M. Syuhudi Ismail, Op. Cit., 130.
5	  Maman Abdurrahman & Elan Sumarna, Metode Kritik Hadis (Bandung, 2011) 91.
6	 Bai’ bin Hadi Umair. An-Nukat ‘Ala Kitab Ibnu Shalah li al-Hafidz Ibn Hajar. (Ma-

dinah Munawwarah. t.th), 35. Laqabnya disandarkan kepada Asqalan, yaitu sebuah 
daerah dekat pantai di Syam Palestina.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 1, No 2, Desember 2019
3

Amin Iskandar
Metodologi Kritik Sanad

Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

Pada masa demikianlah muncul seorang ulama besar yang namanya 
harum sampai saat ini, yaitu al-Hafidz Ibnu Hajar al-Asqalany.
Nama dan Nasab 

al-Hafidz Ibnu Hajar al-Asqalany adalah Syaikh al-Islam al-
Ustadz pemimpin para Imam,  Syihabuddin Abu al-Fadl Ahmad bin 
‘Ali bin Muhammad bin ‘Ali bin Ahmad al-Kannany al-Asqalany al-
Mishry al-Qahiri al-Syafi’i lebih dikenal dengan nama Ibnu Hajar.7

Kelahiran dan perkembangan Ibnu Hajar.
Ibnu Hajar dilahirkan pada bulan Sya’ban tahun 773 H di 

sebuah daerah pinggiran  sungai nil Mesir kuno. Ayahnya wafat pada 
tahun 777 H, sedangkan ibunya wafat sebelumnya.  Pada usia 4 tahun 
Ibnu Hajar sudah menjadi yatim piatu. Ibnu Hajar diasuh oleh kakak 
tertuanya, seorang saudagar kaya raya di Mesir yaitu Zakiuddin Abu 
Bakr bin Nuruddin ‘Ali al-Kharubi (w. 787 H) setelah kedua orang 
tuanya meninggal. Selanjutnya, Ibnu Hajar diasuh oleh al-‘Allamah 
Syamsuddin Ibnu al-Qatthan (w. 813 H).

Zakiuddin al-Kharubi menjadi wali Ibnu Hajar dengan penuh 
dedikasi. Ia mengerahkan segenap kemampuan untuk mengasuh 
dan mendidik Ibnu Hajar sampai wafatnya pada tahun 787 H. Ibnu 
Hajar hafal al-Qur’an pada usia 9 tahun. Pada suatu perjalanan umrah 
bersama dengan walinya, Ibnu Hajar yang saat itu berusia 12 tahun 
pernah menjadi Imam di Masjid al-Haram.8

Sekembalinya ke Mesir, Ibnu Hajar belajar dengan giat dan 
penuh semangat. Ibnu Hajar mampu menghafalkan beberapa kitab 
diantaranya: kitab Umdah al-Ahkam karya Abd al-Ghina al-Maqdisi, 
Al-Hawi al-Shagir karya Al-Qhazwini, Mukhtasar Ibnu al-Hajib al-
Ashli.9

Ibnu Hajar memiliki daya ingat yang kuat. Setiap hari, Ibnu 
Hajar menghafalkan setengah juz al-Qur’an. Hari-harinya diisi 
dengan belajar berbagai disiplin ilmu kepada para ulama ahli hadis, 
fiqh, bahasa dan sastra. Ibnu Hajar sangat bersungguh-sungguh 
dalam menuntut ilmu sehingga mendapatkan hasil yang maksimal. 
Ibnu Hajar berhasil menjadi ulama yang sangat disegani masyarakat, 
cerdas, dan sangat dalam ilmunya.10 
Sifat dan Akhlak Ibnu Hajar

Ibnu Taghri Bardi dalam kitabnya al-Nujum al-Zahirah 
7	 Ibid.
8	 Ibid.
9	 Ibid, 37.
10	 Ibid.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 1, No 2, Desember 2019

4

Amin Iskandar
Metodologi Kritik Sanad

Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

menerangkan sifat Ibnu Hajar sebagai berikut. Ibnu Hajar adalah 
Syaikh al-Islam hafidz seluruh wilayah timur dan barat, Amir al-
Mu’minin dalam bidang hadis, guru para syaikh al-Islam, penjaga 
Sunnah Nabi SAW., ketua para qadhi, pemimpin para hafidz dan 
rawi yang dijuluki Syihabuddin Abu al-Fadhl Ahmad bin Syaikh 
Nuruddin Ali bin Muhammad bin Muhammad bin Ali bin Ahmad bin 
Hajar al-Mishri. Ibnu Hajar dilahirkan, dibesarkan, bermukim, serta 
wafat di Mesir. Seorang ulama besar madzhab Syafi’i, pemimpin 
para qadhi mesir. Setelah masa Ibnu Hajar, belum ditemukan orang 
yang sebanding dengannya dalam hal ilmu hadis.11

Ibnu Hajar merupakan seorang imam yang alim, hafidz, 
pandai bersyair, sastrawan, penulis yang handal, kuat hafalan, fasih 
lisannya, sangat cerdas, dan menjadi pemimpin dimasanya.12 Ibnu 
Hajar merupakan orang yang tawadhu’, sangat wara’, lapang dada, 
tidak pendendam, memiliki rasa toleransi yang tinggi, dermawan, 
dan sangat disiplin terhadap waktu.13 
Perjalanan Ibnu Hajar dalam Menuntut Ilmu

Ibnu Hajar melakukan perjalanan ke berbagai wilayah untuk 
menuntut ilmu. Wilayah-wilayah yang ia singgahi diantaranya: 
Mesir, Syam, Hijaz, dan Yaman. Ibnu Hajar belajar dari para ulama 
yang ada di berbagai wilayah tersebut.
Para Guru Ibnu Hajar

Al-Sakhawy dalam kitabnya al-Jawahir wa al-Durar  membagi 
guru Ibnu Hajar menjadi tiga kelompok: a) Para Syaikh yang Ibnu 
Hajar pernah mendengar suatu hadis darinya, sekalipun hanya satu 
hadis; b) para Syaikh yang pernah memberikan ijazah kepada Ibnu 
hajar; c) para Syaikh yang Ibnu Hajar ikuti mudzakarah dan ceramah 
serta membaca karya-karyanya.

Jumlah keseluruhan guru Ibnu Hajar mencapai 640 ulama.14  
Diantara guru Ibnu Hajar yang mempunyai pengaruh terhadapnya 
adalah: Ibrahim bin Ahmad al-Ba’ly al-Ashli al-Dimasqi, Umar bin 
Ruslan al-kannani al-Asqalany, Abu Hafs Sirajuddin al-Balqiny, 
Ibnu Mulqin, Ibnu Jama’ah ‘Izzuddin. Ibnu Hajar banyak mendengar 
hadis dari para ulama pada masanya, diantaranya al-Dzahabi dan al-
Mizi.

11	Ibid, 43.
12	Ibid.
13	Ibid, 44.
14	Ibid, 38.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 1, No 2, Desember 2019
5

Amin Iskandar
Metodologi Kritik Sanad

Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

Murid-murid Ibnu Hajar
Ibnu Hajar dikenal dengan ilmunya yang luas serta akhlaknya 

yang mulia. Faktor inilah yang membuat orang orang tertarik 
untuk berguru kepadanya. Murid Ibnu Hajar  mencapai 500 orang. 
Beberapa murid Ibnu Hajar diantaranya: Ibrahim bin Ali al-Maky al-
Syafi’i, Syihabuddin Abu al-Fath al-Kalutany, al-Hijazi, Zakaria bin 
Muhammad bin Zakaria al-Anshari.15 
Wafatnya Ibnu Hajar

Ibnu Hajar menjalani masa-masa kehidupan yang penuh 
dengan kegiatan ilmiah dalam berkhidmah kepada ilmu dan berjihad 
menyebarkannya dengan beragam cara.  Cara yang dilakukan seperti 
pengajaran formal, imla’, berfatwa, dan menulis berbagai macam 
kitab. Ibnu Hajar menjalani aktifitas ini kurang lebih selama 60 
tahun. Ibnu Hajar jatuh sakit pada bulan Dzul qa’dah tahun 852 H . 
Di hari-hari berikutnya,  sakit yang dialami semakin parah  sampai 
wafat pada hari sabtu tanggal 18 Dzul Hijjah tahun 825 H. Ibnu Hajar 
dishalatkan oleh kaum muslimin yang jumlahnya mencapai sekitar 
lima puluh ribu orang. Kaum muslimin yang menyolati terdiri dari 
berbagai kalangan, meliputi ulama, umara, dan masyarakat umum. 
Jenazahnya dikuburkan di perkuburan Bani al-Kharubi, tidak jauh 
dari makam Imam al-Syafi’i.16

Karya-Karya Ibnu Hajar
Ibnu Hajar memiliki karya dalam berbagai bidang ilmu Ulum 

al-Qur’an dan Ulum al-Hadis dengan berbagai cabangnya seperti 
fiqh, akidah, ma’ajim, kutub al-rijal, manaqib, tarikh, sastra dan 
bahasa, serta syair. Karyanya tidak kurang dari seratus lima puluh 
kitab, diantaranya: Ithaf Al-Mahrah bi Athraf Al-Asyrah, Al-Ishabah 
Fi Tamyiz Al-Shahabah, Bulugh al-Maram Min Adillah al-Ahkam, 
Taqrib al-Tahdzib, Tahdzib al-Tahdzib, Fath al-Bari, Lisan Al-
mizan.17 

B. Martabat Jarh dan Ta’dil Menurut Ibnu Hajar.
Imam Ibnu Hajar al-Asqalani, dalam Taqrib al-Tahdzib (t.th: 

80) membagi martabat jarh dan ta’dil menjadi dua belas tingkatan.18 
Apabila diperinci maka akan menjadi enam martabat, yaitu enam 

15	 Ibid, 42.
16	 Ibid. 47-48.
17	 Ibid. 50-51
18	 Ibnu Hajar al-Asqalany, Taqrib al-Tahdzib. Tahqiq. Abu al-Usybal Shagir Ahmad 

Syaghif al-Bakistani. (Dar al-‘Asimah. t.th), 80-81.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 1, No 2, Desember 2019

6

Amin Iskandar
Metodologi Kritik Sanad

Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

martabat untuk jarh dan enam martabat untuk ta’dil.
Tingkatan lafadz ta’dil bagi rawi, sebagai berikut19 :

1. Martabat pertama adalah martabat tertinggi, yaitu sahabat Nabi 
SAW..

2. Martabat kedua adalah martabat ta’dil tertinggi menurut penilaian 
ulama dalam tazkiyah atau seleksinya, yaitu lafadz-lafadz ta’dil 
yang menunjukkan ketinggian mereka atau menggunakan bentuk 
af’al al-tafdhil, seperti: Autsaq an-Nas, Atsbat an-Nas, Adhbath 
an-Nas, Ilahi al-Muntaha fi al-Tatsabbut. Demikian juga kata-
kata La A’rifu lahu Nazhirun fi al-dunya, la Ahada Atsbata Minhu, 
Man Mitslu Fulan, atau Fulanun LaYus’alu Anhu.

3. Martabat ketiga adalah lafadz-lafadz ta’dil yang diulang-ulang, 
baik pengulangan maknawi seperti: Tsabtun Hujjatun, Tsabtun 
Hafizhun, Tsiqatun Tsabtun, dan Tsiqatun Mutqinun maupun 
pengulangan lafdzi, seperti: Tsiqatun Tsiqat, Tsabatun Tsabatun.

4. Martabat keempat adalah lafadz ta’dil tunggal seperti: Tsiqatun, 
Tsabtun, Mutqinun, Ka’annahu Mushhafun, Hujjatun, Imamun, 
dan ‘Adlun Dhabithun. Julukan Hujjatun lebih kuat daripada 
Tsiqatun.

5. Martabat kelima adalah lafadz laisa bihi ba’sun, la ba’sa bih, 
Shaduq, Ma’munun, Khiyar al-Khalqi, Ma a’lamu bihi ba’sun 
atau mahailuhu ash-Shidqu.

6. Martabat keenam adalah lafadz-lafadz yang mengesankan dekat 
kepada jarh. Martabat ini adalah martabat ta’dil terendah, seperti 
Laisa bi ba’id min al-shawab, Syaikhun, Yurwa hadisuhu, 
Yu’tabaru bih, Syaikhun Wasath, Ruwiya ‘anhu, Shalih al-hadis, 
Yuktabu hadisuhu, Muqarib al-Hadis, Ma aqraba hadisuhu, 
Shaduq insyaAllah.

Sedangkan tingkatan lafadz tajrih bagi rawi, sebagai berikut:
1. Martabat pertama, menunjuk keterlaluan rawi dalam cacatnya. 

Hal ini digambarkan dalam shigat al-tafdhil atau ungkapan lain 
yang menunjukkan arti sejenis, seperti: audha’ al-Nas, akdzabu 
al-Nas, Ilaihi al-muntaha fi al-wadh’i.

2. Martabat kedua, menunjuk sangat dalam kecacatannya. Hal 
ini biasanya digambarkan dalam shigat mubalaghah, seperti: 
Kadzdzabun, Dajjalun.

3. Martabat ketiga, menunjuk pada tuduhan dusta dan lain sebagainya, 
seperti lafadz: Fulan Muttaham bi al-kadzibi, Fulan fihi al-nadzar, 

19	Nuruddin ‘Itr. Manhaj al-Naqd fi Ulum al-Hadis. Terj. Mujiyo. Ulumul Hadis (Band-
ung. 2014), 102-103.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 1, No 2, Desember 2019
7

Amin Iskandar
Metodologi Kritik Sanad

Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

Fulan sakitun, Fulan dzahib al-hadis, Fulan matruk al-hadis.
4. Martabat keempat, menunjuk pada sangat dalam cacatnya atau 

lemahnya. Seperti lafadz: Mutharrahu al-hadis (orang yang 
dilempar hadisnya), Fulan dha’ifun, Fulan mardud al-hadis.

5. Martabat keempat, menunjuk pada lemah dan kacaunya hafalan 
rawi, seperti lafadz: Fulan la yuhtajju bihi (orang yang hadisnya 
tidak bisa dijadikan hujjah), Fulan munkar al-hadis, Fulan 
mudhtarib al-hadis (orang yang kacau hadisnya), Fulan wahun 
(orang yang banyak menduga-duga).

6.  Martabat keenam, menunjukkan kelemahan rawi dengan sifat yang 
berdekatan dengan adil, seperti lafadz: Dhu’ifa hadisuhu (orang 
yang di dha’ifkan hadisnya), Fulan maqalun fihi (orang yang 
diperbincangkan), Fulan fihi khalaf (orang yang disingkirkan), 
Fulan layyinun (orang yang lunak), Fulan laisa bi al-hujjah, 
Fulan laisa bi al-qawi.20

Ada beberapa perbedaan dalam urutan maratib jarh dan 
ta’dil. Menurut Amin Abu Lawi, penyebab perbedaan peringkat 
jarh dan ta’dil adalah adanya perbedaan dalam mengukur ke-
dhabit-an dan kekuatan hafalan seorang rawi.

Sedangkan ukuran keadilan seorang rawi tidak ada 
perbedaan karena hanya ada dua pilihan untuk seorang rawi 
yaitu, antara adil dan tidak adil. Khusus mazhab Ibnu Hajar  
mengelompokkan orang yang dianggap melakukan bid’ah pada 
martabat kelima. Sedangkan para imam lainnya menyebutkan 
aqidah seorang rawi dengan dua tujuan. Pertama, ditinggalkan 
riwayatnya jika seorang rawi ahli bid’ah serta mempropagandakan 
kebid’ahannya, seperti telah dijelaskan dalam syarat-syarat 
diterimanya seorang perawi ahli bid’ah.21 Kedua, pengetahuan 
tentang akidahnya, karena ada kemungkinan dia melakukan 
bid’ah yang dikafirkan oleh sebagian atau mayoritas ulama dan 
tidak menjadikannya martabat secara terpisah. Misalnya yang 
dikatakan oleh al-Daruquthni terhadap ‘Ibad bin Ya’kub: Syi’i, 
Shaduq.

Para rawi  yang riwayatnya diterima dan hadisnya dijadikan 
hujjah menurut pendapat Ibnu Hajar adalah mereka yang berada 
dimartabat kesatu sampai keempat. Sedangkan menurut pendapat 
al-Dzahabi dan al-Iraqi adalah para perawi yang berada dimartabat 
kesatu sampai ketiga. Sementara itu, menurut Ibnu al-Shalah dan 

20	 Maman Abdurrahman & Elan Sumarna, Op. Cit., 152
21	 Amin Abu Lawi, Ilm Ushul al-Jarh wa al-Ta’dil (Saudi Arabia. 1997). 234.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 1, No 2, Desember 2019

8

Amin Iskandar
Metodologi Kritik Sanad

Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

Ibnu Abi Hatim al-Razi adalah mereka yang berada dimartabat 
kesatu dan kedua.22

C. Metodologi Kritik Sanad Ibnu Hajar
Untuk memahami metodologi kritik Ibnu Hajar setidaknya 

ada dua hal yang perlu dilakukan. Pertama, meneliti metodologinya 
secara umum, dalam hal ini akan melihat metodologi Ibnu Hajar 
dalam penyusunan kitab Taqrib al-Tahdzib. Kedua, melihat 
metodologi Ibnu Hajar dalam menyimpulkan penilaian terhadap 
seorang rawi dengan mempelajari beberapa kasus.

Mukaddimah Taqrib al-Tahdzib Ibnu Hajar menjelaskan 
metodologi penyusunan kitab tersebut. Bahwasanya Ibnu Hajar 
menilai setiap orang dari para perawi dengan penetapan yang 
paling shahih, mengambarkannya dengan selurusnya, dan memberi 
keterangan yang ringkas, serta mengambil intisari dari isyarah-nya. 
Sehingga, setiap biografi tidak lebih dari satu baris, sudah tercantum 
nama sang perawi, serta nama ayah dan kakeknya. Dicantumkan 
juga nasab, kunyah, dan laqab serta dijelaskan syakl-nya dengan 
huruf. Kemudian, dijelaskan juga penilaian jarh dan ta’dil-nya serta 
thabaqah-nya. Dicantumkan pula tahun wafatnya, sesuai yang Ibnu 
Hajar ketahui. Thabaqah pertama dan kedua sebelum tahun 100 H, 
thabaqah ketiga sampai kedelapan diatas tahun 100 H, thabaqah 
kesembilan dan seterusnya diatas tahun 200 H, jika ada yang beda 
maka dijelaskan oleh Ibnu Hajar.23 
Contoh:

Nama Rawi	 : Muslim bin Yannaq (huruf ”ya” dengan harakat 
fathah, “Nun” tasydid, dan akhir qaf)

Kunyah		  : Abu al-Hasan al-Maky
Laqab 		  : Al-Khaza’i
Rutbah		  : Tsiqah
Thabaqah		  : 4

Menurut Shalih al-Haidan dalam kitabnya metodologi Ibnu 
Hajar dalam menyimpulkan penilaian terhadap seorang rawi adalah 
memadukan dua langkah berikut ini:
a.	 Memilih salah satu pendapat dari penilaian-penilaian ulama 

kritikus sebelumnya, dan menyandarkannya dalam kitab taqrib.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 1, No 2, Desember 2019
9

Amin Iskandar
Metodologi Kritik Sanad

Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

b.	 Mengambil intisari dari pendapat-pendapat tersebut dan 
dibahaskan ulang dengan redaksinya sendiri.

Argumentasinya adalah berdasarkan pernyataan Ibnu Hajar 
dalam Taqrib al-Tahdzib. ”Terkadang Ibnu Hajar memilih satu 
pendapat dari beragam penilaian ulama terhadap seorang rawi. 
Terkadang juga membuat redaksi baru yang merupakan komposisi 
dari sejumlah pendapat ulama”.24 
Contoh poin pertama:

Dalam kitab Taqrib, diterangkan tarjamah Muhammad bin 
Hatim bin Sulaiman al-Zimma. Ibnu Hajar menilainya Tsiqah.25  
Disebutkan dalam kitab Tahdzib, sebagai berikut:

26

Shalih bin Muhammad al-Asadi, al-Nasa’I, dan al-Daruqutni 
menilainya Tsiqah. Ibnu Hibban juga menilainya Tsiqah, sedangkan 
Abi Hatim menilainya Shaduq. Dalam hal ini Ibnu Hajar mengambil 
pendapat mayoritas ulama, dan men-tautsiq penilaian Abi Hatim.27 
Contoh poin kedua:

27	 Ibid. 286.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 1, No 2, Desember 2019

10

Amin Iskandar
Metodologi Kritik Sanad

Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

Dalam Taqrib, diterangkan tarjamah Taubah Abu Shadaqah al-
Anshari, Ibnu Hajar menilainya Maqbul.28 Dijelaskan dalam kitab 
Tahdzib, sebagai berikut:

29

Abu al-Fath al-Azdi menilainya: La yuhtajju bihi, al-Dzahabi 
menilainya Tsiqah. Syu’bah meriwayatkan darinya, yang berarti 
tautsiq untuknya (dikenal bahwa Syu’bah bin al-Hajjaj tidak 
meriwayatkan hadis kecuali dari rawi yang tsiqah). Penilaian al-Azdi 
dengan kalimat la yuhtajju bihi mengisyaratkan bahwa rawi tersebut 
tidak terlalu dha’if, karena kalimat la yuhtajju bihi tidak selalu 
menunjukkan ke-dha’if-an. Dan tautsiq dengan periwayatan  Syu’bah 
yang berasal darinya bukanlah tautsiq yang kuat. Dari  pertentangan 
antara adanya isyarat tidak terlalu dha’if dan tautsiq yang tidak kuat 
inilah Ibnu Hajar menyimpulkan Taubah Abu Shadaqah al-Anshari 
Maqbul.

Demikianlah diantara metode Ibnu Hajar berdasarkan penelitian 
beberapa kasus penilaian terhadap para rawi.

 
SIMPULAN

Ibnu Hajar membagi martabat jarh dan ta’dil menjadi dua belas 
tingkatan, dengan rincian enam martabat ta’dil dan enam martabat jarh. 
Penyebab perbedaan peringkat jarh dan ta’dil diantara para ulama adalah 
adanya perbedaan dalam mengukur ke-dhabit-an dan kekuatan hafalan 
seorang rawi. Sedangkan ukuran keadilan seorang rawi tidak ada perbedaan, 
karena hanya ada dua pilihan untuk seorang rawi, yaitu antara adil dan 

28	 Ibnu Hajar. Taqrib.. Op. Cit. 183.
29	 Ibnu Hajar, Tahdzib, Op. Cit., 516.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 1, No 2, Desember 2019
11

Amin Iskandar
Metodologi Kritik Sanad

Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

tidak adil.
Metodologi Ibnu Hajar dalam menyimpulkan penilaian terhadap 

seorang rawi adalah dengan memadukan dua langkah berikut ini:
a.	 Memilih salah satu pendapat dari penilaian-penilaian ulama 

kritikus sebelumnya, dan menyandarkannya dalam kitab taqrib.
b.	 Mengambil intisari dari pendapat-pendapat tersebut dan 

dibahaskan ulang dengan redaksinya sendiri.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 1, No 2, Desember 2019

12

Amin Iskandar
Metodologi Kritik Sanad

Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

DAFTAR PUSTAKA

‘Itr, Nuruddin. Manhaj al-Naqd fi Ulum al-Hadis. Terj. Mujiyo. Ulumul 
Hadis. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2014.

Abdurrahman, Maman & Elan Sumarna.  Metode Kritik Hadis. Bandung: 
PT Remaja Rosdakarya, 2011.

al-Haidan, Shalih. Kutub Tarajim Al-Rijal Baina Al-Jarh wa Al-Ta’dil. 
Riyadh: Dar al-Thawiq Li Al-Nasr wa Al-Tauzi’, 1415 H/1995 M.

Bai’ bin Hadi Umair. An-Nukat ‘Ala Kitab Ibnu Shalah li al-Hafidz Ibn 
Hajar. Madinah Munawwarah: Al-Majlis al-Ilmi li al-Turats al-
Islami, t.th.

Hajar, Ibnu. Tahdzib Al-Tahdzib. India: Majlis Dairah al-Ma’arif al-
Nidzamiyah al-Kainah, 1325 H.

Ibnu Hajar. Taqrib al-Tahdzib. Tahqiq. Abu Al-Asybal Shagir Ahmad 
Syaghif Al-Bakistani. 	Dar al-Asimah, t.th. 

Ismail, Syuhudi. Kaidah Kesahihan Sanad Hadis. Jakarta: PT Bulan 
Bintang, 2005.

Lawi, Amin Abu. Ilm Ushul al-Jarh wa al-Ta’dil. Saudi Arabia: Dar Ibn 
Affan, 1997.



JSHN

Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 1, No 2, 1 Desember 2019

TELA’AH KITAB RIJAL AL-HADIS
TAHZIB AL-KAMAL FI ASMAI AL-RIJAL
KARYA AL-MIZZI
(Ibnu Ahmad Saefudin, Umayah, Ahmad Faqih Hasim)

KAJIAN HADIS TENTANG LARANGAN MELAKUKAN
NIKAH MUT’AH
(STUDI ANALISIS SANAD DAN MATAN HADIS)
(M. Luth� Habibi)

ANALISIS TENTANG HADIS PEREMPUAN
SEBAGAI PENGHUNI NERAKA MAYORITAS 
(Siti Nurjanah)

METODE PEMBELAJARAN MUSHTHALAHUL HADIS
DI PONDOK PESANTREN
DARUSSALAM BUNTET CIREBON
(Anisatun Muthi’ah)

METODOLOGI KRITIK SANAD
Al-HAFIDZ IBNU HAJAR AL-ASQALANY
(Amin Iskandar)


