IAI N i
A\ SYEKH NURJATI
CIREBON

JURNAL
STUDI HADIS NUSANTARA

| Vol 1, No 2, 1 Desember 2019

T (Y e
SN A




JURNAL STUDI HADIS NUSANTARA
Volume 1 Nomor 2 Desember 2019

Penanggung Jawab
Dekanat Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah IAIN Syekh Nurjati

Redaktur
Rijal Mahdi

Tim Editor
Anisatun Muthi’ah
Alfian Febriyanto
Amin Iskandar

Layout
Nadhila Adlina

Sekretariat
Engkus Kusnandar

Alamat Redaksi
Jurusan [Imu Hadis
Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah
Institut Agama Islam Negeri Syekh Nurjati
JI Perjuangan By Pass Sunyaragi Cirebon 45232
(0231) 481264 Fax 489926 Email: jshnilha@gmail.com

Jurnal Studi Hadis Nusantara merupakan jurnal ilmiah dengan fokus studi al Hadis.
Jurnal ini menyajikan karangan ilmiah berupa ilmu-ilmu al-Hadis, penafsiran/
pemahaman al-Hadis, hasil-hasil penelitian baik literatur (library research)
maupun lapangan (field research) tentang al-Hadis, dan tinjauan buku. Jurnal ini
diterbitkan secara berkala dua kali dalam setahun.

Isi artikel merupakan tanggung jawab sepenuhnya dari masing-masing penulis dan
belum tentu merefleksikan pandangan Jurusan Ilmu Hadis Fakultas Ushuluddin
Adab dan Dakwah TAIN Syekh Nurjati.

Dilarang mengutip sebagian atau seluruh isi buku ini dengan cara apapun termasuk

menggandakan dengan menggunakan mesin fotokopi tanpa izin sah dari Jurusan
Ilmu Hadis Fakultas Ushuluddin Adab dab Dakwah IAIN Syekh Nurjati.

. Jurnal
1 Studi Hadis Nusantara
Vol 1, No 2, Desember 2019



TABLE OF CONTENT :

TELA’AH KITAB RIJAL AL-HADIS
TAHZIB AL-KAMAL FI ASMAI AL-RIJAL
KARYA AL-MIZZ1
(Ibnu Ahmad Saefudin, Umayah, Ahmad Faqih Hasim)

KAJIAN HADIS TENTANG LARANGAN MELAKUKAN
NIKAH MUT’AH
(STUDI ANALISIS SANAD DAN MATAN HADIS)
(M. Luthfi Habibi)

ANALISIS TENTANG HADIS PEREMPUAN
SEBAGAI PENGHUNI NERAKA MAYORITAS
(Siti Nurjanah)

METODE PEMBELAJARAN MUSHTHALAHUL HADIS
DI PONDOK PESANTREN
DARUSSALAM BUNTET CIREBON
(Anisatun Muthi’ah)

METODOLOGI KRITIK SANAD

AlI-HAFIDZ IBNU HAJAR AL-ASQALANY
(Amin Iskandar)

urnal |,
Studi Hadis Nusantara 11
Vol 1,No 2, Desember 2019






wwwww
WA ISLAM
uuuuuu

svsxuﬁr:ugggi @ Jurnal
_Studi Hadis Nusantara
METODOLOGI KRITIK SANAD
Al-HAFIDZ IBNU HAJAR AL-ASQALANY

JSHN

Amin Iskandar
TAIN Syekh Nurjati Cirebon
askar04@gmail.com

Abstrak

Sanad adalah rantai penutur atau silsilah para rawi hadis yang dijadikan
sandaran oleh penakhrij hadis dalam mengemukakan suatu matan hadis.
Untuk memahami bagaimana seorang perawi diterima atau ditolak
periwayatannya, maka dibutuhkan ilmu jarh wa ta’dil. Ulama jarh wa
ta’dil seperti Ibnu Hatim al-Razi, al-Sakhawi, al-Dzahabi, al-Harawi
dan Ibnu Hajar, masing-masing mempunyai metodologi tersendiri dalam
menyimpulkan bahwa seorang perawi ditolak atau diterima periwayatannya.
Tulisan ini akan membahas tentang metodologi kritik sanad Ibnu Hajar.
Oleh karena itu, setidaknya ada dua hal yang perlu dilakukan, yaitu meneliti
metodologinya secara umum, dalam hal ini kita akan melihat metodologi
Ibnu Hajar dalam penyusunan kitab Tagrib al-Tahdzib. Kemudian kita akan
melihat metodologi Ibnu Hajar dalam menyimpulkan penilaian terhadap
seorang rawi, dengan mempelajari beberapa kasus.

Kata kunci: Sanad, Jarh wa Ta 'dil, Rawi

PENDAHULUAN

Hadis sebagai perkataan, perbuatan, tagrir, dan hal ihwal Nabi
Muhammad SAW.. Hadis merupakan sumber ajaran Islam kedua setelah al-
Qur’an.! Kedudukan sanad dalam hadis sangat penting, karena hadis yang
diperoleh atau diriwayatkan akan mengikuti siapa yang meriwayatkannya.
Sanad dapat digunakan untuk mengetahui suatu periwayatan hadis. Sanad
juga dapat dimanfaatkan untuk mengetahui hadis yang dapat diterima atau
ditolak, sahih atau tidak sahih, dan hadis yang dapat diamalkan atau tidak.
1 M. Syuhudi Ismail, Kaidah Kesahihan Sanad (Jakarta. 2005), 3.




Metodologi Kritik Sanad
Amin Iskandar Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

Para ahli hadis sangat berhati-hati dalam menerima suatu hadis, kecuali
ahli hadis tersebut mengenal dari siapa perawi tersebut serta menerima
hadis dan sumber yang disebutkan benar-benar dapat dipercaya.?

Sanad adalah rantai penutur atau perawi hadis® yang dijadikan
sandaran oleh penakhrij hadis dalam mengemukakan suatu matan hadis.
Kaidah keshahihan sanad hadis terdiri dari lima unsur: a) Sanad bersambung
(ittishal al-sanad); b) periwayat bersifat adil; ¢) periwayat bersifat dhabit;
d) terhindar dari syudzudz (ke-syadz-an); dan d) terhindar dari ‘i/lat.*

Guna memahami bagaimana seorang perawi diterima atau ditolak
periwayatannya, maka dibutuhkan ilmu jarh wa ta’dil yang merupakan
buah dari ilmu dirayah. Ilmu ini membahas kaidah-kaidah yang berkaitan
dengan jarh wa ta’dil dan syarat-syarat yang harus dimiliki oleh Jarih dan
Mu’addil, sehingga pen-fa’dil-an dan pen-tajrih-an dapat diterima atau
ditolak.’

Ulama jarh wa ta’dil seperti Ibnu Hatim al-Razi, al-Sakhawi, al-
Dzahabi, al-Harawi, dan Ibnu Hajar mempunyai metodologi tersendiri
dalam menyimpulkan seorang perawi ditolak atau diterima periwayatannya.
Di dalam tulisan ini, penulis khusus menjelaskan biografi, maratib jarh wa
ta’dil, dan metodologi kritik al-Hafidz Ibnu Hajar al-Asqalany.

PEMBAHASAN
A. Biografi Ibnu Hajar

Akhir abad kedelapan dan awal abad kesembilan hijriyah
merupakan masa keemasan para ulama dan masa terbesar bagi
perkembangan madrasah, perpustakaan, dan halagah ilmu. Meskipun
demikian, pada masa ini sering terjadi kekacauan dalam bidang
sosial dan politik. Para penguasa masa itu memberikan perhatian
serius. Perhatian ditunjukkan dengan membangun madrasah-
madrasah, perpustakaan, serta memberikan motivasi dan dorongan
kepada para ulama dengan cara memberikan harta dan kedudukan.
Kondisi ini menjadi penyebab para ulama berlomba-lombanya
dalam menyebarkan ilmu. Penyebaran ilmu dilakukan dengan cara
pengajaran dan menulis karya ilmiah dalam berbagai disiplin ilmu.°

M. Agus Solahuddin & Agus Suyadi, Ulumul Hadis (Bandung, 2009), 100.

1bid, 90.

M. Syuhudi Ismail, Op. Cit., 130.

Maman Abdurrahman & Elan Sumarna, Metode Kritik Hadis (Bandung, 2011) 91.
Bai’ bin Hadi Umair. An-Nukat ‘Ala Kitab Ibnu Shalah li al-Hafidz Ibn Hajar. (Ma-
dinah Munawwarah. t.th), 35. Laqabnya disandarkan kepada Asqalan, yaitu sebuah
daerah dekat pantai di Syam Palestina.

[©) NNV SRV S}

Jurnal
2 Studi Hadis Nusantara

o 1, No 2, Desernber 2019



Metodologi Kritik Sanad
Amin Iskandar Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

Pada masa demikianlah muncul seorang ulama besar yang namanya
harum sampai saat ini, yaitu al-Hafidz Ibnu Hajar al-Asqalany.
Nama dan Nasab

al-Hafidz Ibnu Hajar al-Asqalany adalah Syaikh al-Islam al-
Ustadz pemimpin para Imam, Syihabuddin Abu al-Fadl Ahmad bin
‘Ali bin Muhammad bin ‘Ali bin Ahmad a/-Kannany al-Asqalany al-
Mishry al-Qahiri al-Syafi’i lebih dikenal dengan nama Ibnu Hajar.
Kelahiran dan perkembangan Ibnu Hajar.

Ibnu Hajar dilahirkan pada bulan Sya’ban tahun 773 H di
sebuah daerah pinggiran sungai nil Mesir kuno. Ayahnya wafat pada
tahun 777 H, sedangkan ibunya wafat sebelumnya. Pada usia 4 tahun
Ibnu Hajar sudah menjadi yatim piatu. Ibnu Hajar diasuh oleh kakak
tertuanya, seorang saudagar kaya raya di Mesir yaitu Zakiuddin Abu
Bakr bin Nuruddin ‘Ali al-Kharubi (w. 787 H) setelah kedua orang
tuanya meninggal. Selanjutnya, Ibnu Hajar diasuh oleh al-‘A/lamah
Syamsuddin Ibnu al-Qatthan (w. 813 H).

Zakiuddin al-Kharubi menjadi wali Ibnu Hajar dengan penuh
dedikasi. Ia mengerahkan segenap kemampuan untuk mengasuh
dan mendidik Ibnu Hajar sampai wafatnya pada tahun 787 H. Ibnu
Hajar hafal al-Qur’an pada usia 9 tahun. Pada suatu perjalanan umrah
bersama dengan walinya, Ibnu Hajar yang saat itu berusia 12 tahun
pernah menjadi Imam di Masjid al-Haram.®

Sekembalinya ke Mesir, Ibnu Hajar belajar dengan giat dan
penuh semangat. Ibnu Hajar mampu menghafalkan beberapa kitab
diantaranya: kitab Umdah al-Ahkam karya Abd al-Ghina al-Maqdisi,
Al-Hawi al-Shagir karya Al-Qhazwini, Mukhtasar Ibnu al-Hajib al-
Ashli.?

Ibnu Hajar memiliki daya ingat yang kuat. Setiap hari, Ibnu
Hajar menghafalkan setengah juz al-Qur’an. Hari-harinya diisi
dengan belajar berbagai disiplin ilmu kepada para ulama ahli hadis,
figh, bahasa dan sastra. Ibnu Hajar sangat bersungguh-sungguh
dalam menuntut ilmu sehingga mendapatkan hasil yang maksimal.
Ibnu Hajar berhasil menjadi ulama yang sangat disegani masyarakat,
cerdas, dan sangat dalam ilmunya.'

Sifat dan Akhlak Ibnu Hajar
Ibnu Taghri Bardi dalam kitabnya al-Nujum al-Zahirah

7 Ibid.
8 Ibid.
9 1Ibid, 37.
10 Ibid.




Metodologi Kritik Sanad
Amin Iskandar Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

menerangkan sifat Ibnu Hajar sebagai berikut. Ibnu Hajar adalah
Syaikh al-Islam hafidz seluruh wilayah timur dan barat, Amir al-
Mu’minin dalam bidang hadis, guru para syaikh al-Islam, penjaga
Sunnah Nabi SAW., ketua para gadhi, pemimpin para hafidz dan
rawi yang dijuluki Syihabuddin Abu al-Fadhl Ahmad bin Syaikh
Nuruddin Ali bin Muhammad bin Muhammad bin Ali bin Ahmad bin
Hajar al-Mishri. Tbnu Hajar dilahirkan, dibesarkan, bermukim, serta
wafat di Mesir. Seorang ulama besar madzhab Syafi’i, pemimpin
para gadhi mesir. Setelah masa Ibnu Hajar, belum ditemukan orang
yang sebanding dengannya dalam hal ilmu hadis."

Ibnu Hajar merupakan seorang imam yang alim, hafidz,
pandai bersyair, sastrawan, penulis yang handal, kuat hafalan, fasih
lisannya, sangat cerdas, dan menjadi pemimpin dimasanya.'? Ibnu
Hajar merupakan orang yang tawadhu’, sangat wara’, lapang dada,
tidak pendendam, memiliki rasa toleransi yang tinggi, dermawan,
dan sangat disiplin terhadap waktu."

Perjalanan Ibnu Hajar dalam Menuntut Ilmu

Ibnu Hajar melakukan perjalanan ke berbagai wilayah untuk
menuntut ilmu. Wilayah-wilayah yang ia singgahi diantaranya:
Mesir, Syam, Hijaz, dan Yaman. Ibnu Hajar belajar dari para ulama
yang ada di berbagai wilayah tersebut.

Para Guru Ibnu Hajar

Al-Sakhawy dalam kitabnya al-Jawahir wa al-Durar membagi
guru Ibnu Hajar menjadi tiga kelompok: a) Para Syaikh yang Ibnu
Hajar pernah mendengar suatu hadis darinya, sekalipun hanya satu
hadis; b) para Syaikh yang pernah memberikan ijazah kepada Ibnu
hajar; ¢) para Syaikh yang Ibnu Hajar ikuti mudzakarah dan ceramah
serta membaca karya-karyanya.

Jumlah keseluruhan guru Ibnu Hajar mencapai 640 ulama.'
Diantara guru Ibnu Hajar yang mempunyai pengaruh terhadapnya
adalah: Ibrahim bin Ahmad al-Ba’ly al-Ashli al-Dimasqi, Umar bin
Ruslan al-kannani al-Asqalany, Abu Hafs Sirajuddin al-Balginy,
Ibnu Mulqin, Ibnu Jama’ah ‘Izzuddin. Ibnu Hajar banyak mendengar
hadis dari para ulama pada masanya, diantaranya al-Dzahabi dan al-
Mizi.

11 1bid, 43.
12 Ibid.

13 Ibid, 44.
14 Ibid, 38.

Jurnal
4 Studi Hadis Nusantara
Vol 1, No 2, Desember 2019



Metodologi Kritik Sanad
Amin Iskandar Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

Murid-murid Ibnu Hajar

Ibnu Hajar dikenal dengan ilmunya yang luas serta akhlaknya
yang mulia. Faktor inilah yang membuat orang orang tertarik
untuk berguru kepadanya. Murid Ibnu Hajar mencapai 500 orang.
Beberapa murid Ibnu Hajar diantaranya: Ibrahim bin Ali al-Maky al-
Syafi’i, Syihabuddin Abu al-Fath al-Kalutany, al-Hijazi, Zakaria bin
Muhammad bin Zakaria al-Anshari."
Wafatnya Ibnu Hajar

Ibnu Hajar menjalani masa-masa kehidupan yang penuh
dengan kegiatan ilmiah dalam berkhidmah kepada ilmu dan berjihad
menyebarkannya dengan beragam cara. Cara yang dilakukan seperti
pengajaran formal, imla’, berfatwa, dan menulis berbagai macam
kitab. Ibnu Hajar menjalani aktifitas ini kurang lebih selama 60
tahun. Ibnu Hajar jatuh sakit pada bulan Dzul qa’dah tahun 852 H .
Di hari-hari berikutnya, sakit yang dialami semakin parah sampai
wafat pada hari sabtu tanggal 18 Dzul Hijjah tahun 825 H. Ibnu Hajar
dishalatkan oleh kaum muslimin yang jumlahnya mencapai sekitar
lima puluh ribu orang. Kaum muslimin yang menyolati terdiri dari
berbagai kalangan, meliputi ulama, umara, dan masyarakat umum.
Jenazahnya dikuburkan di perkuburan Bani al-Kharubi, tidak jauh
dari makam Imam al-Syafi’i.'®
Karya-Karya Ibnu Hajar

Ibnu Hajar memiliki karya dalam berbagai bidang ilmu Ulum
al-Qur’an dan Ulum al-Hadis dengan berbagai cabangnya seperti
figh, akidah, ma’ajim, kutub al-rijal, manaqib, tarikh, sastra dan
bahasa, serta syair. Karyanya tidak kurang dari seratus lima puluh
kitab, diantaranya: Ithaf Al-Mahrah bi Athraf Al-Asyrah, Al-Ishabah
Fi Tamyiz Al-Shahabah, Bulugh al-Maram Min Adillah al-Ahkam,
Taqrib al-Tahdzib, Tahdzib al-Tahdzib, Fath al-Bari, Lisan Al-
mizan."

B. Martabat Jarh dan Ta’dil Menurut Ibnu Hajar.
Imam Ibnu Hajar al-Asqalani, dalam Taqrib al-Tahdzib (t.th:
80) membagi martabat jarh dan ta’dil menjadi dua belas tingkatan.'®
Apabila diperinci maka akan menjadi enam martabat, yaitu enam

15 1bid, 42.

16 1bid. 47-48.

17 Ibid. 50-51

18 Ibnu Hajar al-Asqalany, Taqrib al-Tahdzib. Tahqiq. Abu al-Usybal Shagir Ahmad
Syaghif al-Bakistani. (Dar al-‘Asimabh. t.th), 80-81.




Amin Iskandar

Metodologi Kritik Sanad
Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

martabat untuk jarh dan enam martabat untuk za 'dil.

1.

Tingkatan lafadz ta’dil bagi rawi, sebagai berikut' :
Martabat pertama adalah martabat tertinggi, yaitu sahabat Nabi
SAW..

. Martabat kedua adalah martabat 7a 'dil tertinggi menurut penilaian

ulama dalam tazkiyah atau seleksinya, yaitu lafadz-lafadz ta’dil
yang menunjukkan ketinggian mereka atau menggunakan bentuk
af’al al-tafdhil, seperti: Autsaq an-Nas, Atsbat an-Nas, Adhbath
an-Nas, Ilahi al-Muntaha fi al-Tatsabbut. Demikian juga kata-
kata La A rifu lahu Nazhirun fi al-dunya, la Ahada Atsbata Minhu,
Man Mitslu Fulan, atau Fulanun LaYus alu Anhu.

. Martabat ketiga adalah lafadz-lafadz ta’dil yang diulang-ulang,

baik pengulangan maknawi seperti: Tsabtun Hujjatun, Tsabtun
Hafizhun, Tsiqatun Tsabtun, dan Tsiqatun Mutginun maupun
pengulangan lafdzi, seperti: Tsigatun Tsiqat, Tsabatun Tsabatun.

. Martabat keempat adalah /afadz ta’dil tunggal seperti: Tsigatun,

Tsabtun, Mutginun, Ka annahu Mushhafun, Hujjatun, Imamun,
dan ‘Adlun Dhabithun. Julukan Hujjatun lebih kuat daripada
Tsigatun.

. Martabat kelima adalah /lafadz laisa bihi ba'’sun, la ba’sa bih,

Shadugq, Ma’munun, Khiyar al-Khalgi, Ma a’lamu bihi ba Sun
atau mahailuhu ash-Shidqu.

. Martabat keenam adalah lafadz-lafadz yang mengesankan dekat

kepada jarh. Martabat ini adalah martabat fa 'dil terendah, seperti
Laisa bi ba’id min al-shawab, Syaikhun, Yurwa hadisuhu,
Yu'tabaru bih, Syaikhun Wasath, Ruwiya ‘anhu, Shalih al-hadis,
Yuktabu hadisuhu, Mugarib al-Hadis, Ma aqraba hadisuhu,
Shaduq insyaAllah.

Sedangkan tingkatan lafadz tajrih bagi rawi, sebagai berikut:

. Martabat pertama, menunjuk keterlaluan rawi dalam cacatnya.

Hal ini digambarkan dalam shigat al-tafdhil atau ungkapan lain
yang menunjukkan arti sejenis, seperti: audha’ al-Nas, akdzabu
al-Nas, Ilaihi al-muntaha fi al-wadh’i.

. Martabat kedua, menunjuk sangat dalam kecacatannya. Hal

ini biasanya digambarkan dalam shigat mubalaghah, seperti:
Kadzdzabun, Dajjalun.

3. Martabat ketiga, menunjuk pada tuduhan dusta dan lain sebagainya,

seperti lafadz: Fulan Muttaham bi al-kadzibi, Fulan fihi al-nadzar,

19 Nuruddin ‘Itr. Manhaj al-Naqgd fi Ulum al-Hadis. Terj. Mujiyo. Ulumul Hadis (Band-

ung. 2014), 102-103.



Metodologi Kritik Sanad
Amin Iskandar Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

Fulan sakitun, Fulan dzahib al-hadis, Fulan matruk al-hadis.

4. Martabat keempat, menunjuk pada sangat dalam cacatnya atau
lemahnya. Seperti lafadz: Mutharrahu al-hadis (orang yang
dilempar hadisnya), Fulan dha’ifun, Fulan mardud al-hadis.

5. Martabat keempat, menunjuk pada lemah dan kacaunya hafalan
rawi, seperti lafadz: Fulan la yuhtajju bihi (orang yang hadisnya
tidak bisa dijadikan hujjah), Fulan munkar al-hadis, Fulan
mudhtarib al-hadis (orang yang kacau hadisnya), Fulan wahun
(orang yang banyak menduga-duga).

6. Martabat keenam, menunjukkan kelemahan rawi dengan sifat yang
berdekatan dengan adil, seperti lafadz: Dhu’ifa hadisuhu (orang
yang di dha’ifkan hadisnya), Fulan magalun fihi (orang yang
diperbincangkan), Fulan fihi khalaf (orang yang disingkirkan),
Fulan layyinun (orang yang lunak), Fulan laisa bi al-hujjah,
Fulan laisa bi al-gawi.*®

Ada beberapa perbedaan dalam urutan maratib jarh dan
ta’dil. Menurut Amin Abu Lawi, penyebab perbedaan peringkat
jarh dan ta’dil adalah adanya perbedaan dalam mengukur ke-
dhabit-an dan kekuatan hafalan seorang rawi.

Sedangkan ukuran keadilan seorang rawi tidak ada
perbedaan karena hanya ada dua pilihan untuk seorang rawi
yaitu, antara adil dan tidak adil. Khusus mazhab Ibnu Hajar
mengelompokkan orang yang dianggap melakukan bid’ah pada
martabat kelima. Sedangkan para imam lainnya menyebutkan
aqidah seorang rawi dengan dua tujuan. Pertama, ditinggalkan
riwayatnya jika seorang rawi ahli bid’ah serta mempropagandakan
kebid’ahannya, seperti telah dijelaskan dalam syarat-syarat
diterimanya seorang perawi ahli bid’ah.?! Kedua, pengetahuan
tentang akidahnya, karena ada kemungkinan dia melakukan
bid’ah yang dikafirkan oleh sebagian atau mayoritas ulama dan
tidak menjadikannya martabat secara terpisah. Misalnya yang
dikatakan oleh al-Daruquthni terhadap ‘Ibad bin Ya’kub: Syi’i,
Shadugq.

Pararawi yang riwayatnya diterima dan hadisnya dijadikan
hujjah menurut pendapat Ibnu Hajar adalah mereka yang berada
dimartabat kesatu sampai keempat. Sedangkan menurut pendapat
al-Dzahabi dan al-Iraqi adalah para perawi yang berada dimartabat
kesatu sampai ketiga. Sementara itu, menurut Ibnu al-Shalah dan

20 Maman Abdurrahman & Elan Sumarna, Op. Cit., 152
21 Amin Abu Lawi, /lm Ushul al-Jarh wa al-Ta dil (Saudi Arabia. 1997). 234.

Studi Hadis
Vol 1,No2,



Metodologi Kritik Sanad
Amin Iskandar Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

Ibnu Abi Hatim al-Razi adalah mereka yang berada dimartabat
kesatu dan kedua.?

C. Metodologi Kritik Sanad Ibnu Hajar

Untuk memahami metodologi kritik Ibnu Hajar setidaknya
ada dua hal yang perlu dilakukan. Pertama, meneliti metodologinya
secara umum, dalam hal ini akan melihat metodologi Ibnu Hajar
dalam penyusunan kitab Tagrib al-Tahdzib. Kedua, melihat
metodologi Ibnu Hajar dalam menyimpulkan penilaian terhadap
seorang rawi dengan mempelajari beberapa kasus.

Mukaddimah 7agrib al-Tahdzib lbnu Hajar menjelaskan
metodologi penyusunan kitab tersebut. Bahwasanya Ibnu Hajar
menilai setiap orang dari para perawi dengan penetapan yang
paling shahih, mengambarkannya dengan selurusnya, dan memberi
keterangan yang ringkas, serta mengambil intisari dari isyarah-nya.
Sehingga, setiap biografi tidak lebih dari satu baris, sudah tercantum
nama sang perawi, serta nama ayah dan kakeknya. Dicantumkan
juga nasab, kunyah, dan lagab serta dijelaskan syakl-nya dengan
huruf. Kemudian, dijelaskan juga penilaian jarh dan ta 'dil-nya serta
thabagah-nya. Dicantumkan pula tahun wafatnya, sesuai yang Ibnu
Hajar ketahui. Thabagah pertama dan kedua sebelum tahun 100 H,
thabaqah ketiga sampai kedelapan diatas tahun 100 H, thabagah
kesembilan dan seterusnya diatas tahun 200 H, jika ada yang beda
maka dijelaskan oleh Ibnu Hajar.”

Contoh:

PO TP TIPS PR IR PEFTING Pt SO SRR N
mlf'ulw- i tqs...\l"_,..a..l'l

Nama Rawi : Muslim bin Yannaq (huruf ”ya” dengan harakat
fathah, “Nun” tasydid, dan akhir qaf)

Kunyah : Abu al-Hasan al-Maky

Laqgab : Al-Khaza’i

Rutbah : Tsiqah

Thabaqah 4

Menurut Shalih al-Haidan dalam kitabnya metodologi Ibnu
Hajar dalam menyimpulkan penilaian terhadap seorang rawi adalah
memadukan dua langkah berikut ini:

a. Memilih salah satu pendapat dari penilaian-penilaian ulama
kritikus sebelumnya, dan menyandarkannya dalam kitab taqrib.




Metodologi Kritik Sanad

Amin Iskandar Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

b. Mengambil intisari dari pendapat-pendapat tersebut dan

dibahaskan ulang dengan redaksinya sendiri.
Argumentasinya adalah berdasarkan pernyataan Ibnu Hajar

dalam Tagrib al-Tahdzib. Terkadang Ibnu Hajar memilih satu
pendapat dari beragam penilaian ulama terhadap seorang rawi.
Terkadang juga membuat redaksi baru yang merupakan komposisi
dari sejumlah pendapat ulama”.*
Contoh poin pertama:

e L ‘q‘.;“ Olacke o ol (t dass

il Li;-ibdla.- IR+ g | Jep nq;l.-i]i‘.“ sadpall

p;EA{JT [

aAYY

Dalam kitab Taqrib, diterangkan tarjamah Muhammad bin
Hatim bin Sulaiman al-Zimma. Ibnu Hajar menilainya 7sigah.”
Disebutkan dalam kitab Tahdzib, sebagai berikut:

Blae ! sy dam ) (V) e WOl o e A - By
2 TR S ay FesaaEgLLiy _=Sies
T - LY YT BV J’L‘)-L""J"MJ"‘J‘J‘
L L B..r‘_},u S .-5:1-":-&--'-;.:'._;- P92 9%s ghas

s sad ey t‘e’-")-l-zq".u#.a\--‘!\a‘-.:u_a‘;g Aarmny olgall e
Oradlaey oolall e ey aVe s Jlatle i Al oSy
L2 mm s L O e OBWIN 55 NS )y e oz e
ot o=l oramy s I e Al e 5 53
"85 5 Vet O 50l g e e 1y el LL
LT PRI S LWL PO Y a..-d‘.i_,‘_;,.x..pt.sl-‘,.‘l,jti :
B P R S | JB - S d ot nle 575,380

® O nsine sy
26
Shalih bin Muhammad al-Asadi, al-Nasa’l, dan al-Daruqutni
menilainya Tsigah. Ibnu Hibban juga menilainya 7sigah, sedangkan
Abi Hatim menilainya Shadug. Dalam hal ini Ibnu Hajar mengambil
pendapat mayoritas ulama, dan men-tautsig penilaian Abi Hatim.?’
Contoh poin kedua:

27 Ibid. 286.

Ju rml
Studi Hadis t: 9
Vol 1, No 2, Desember 2019




Metodologi Kritik Sanad
Amin Iskandar Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

H.i_’-h lgf;#-_-“‘[“"]._,—i!u]r n‘ﬁJL.n}'Y”i“x‘;Lj - ALY
v il N
Dalam Tagqrib, diterangkan tarjamah Taubah Abu Shadaqah al-
Anshari, Ibnu Hajar menilainya Magbul.*® Dijelaskan dalam kitab
Tahdzib, sebagai berikut:
eyt ol d S jall GOlaiVGas ) i 4 5 - P8
sy, C_.{JJ (:-’y.‘: t}-'cf.:i Slany Laluie g lall 23,3
O\ O\bar (3 SV _m s 2y aml iy ab) gl
JByr Tl 0 ey daln 55 0B 8 e Ss e A5 )
aie 5y 00 Jy a3 L iy 4 VYA

od__ 355 amanlyyy gm Lal

29

Abu al-Fath al-Azdi menilainya: La yuhtajju bihi, al-Dzahabi
menilainya 7sigah. Syu’bah meriwayatkan darinya, yang berarti
tautsiq untuknya (dikenal bahwa Syu’bah bin al-Hajjaj tidak
meriwayatkan hadis kecuali dari rawi yang tsigah). Penilaian al-Azdi
dengan kalimat /a yuhtajju bihi mengisyaratkan bahwa rawi tersebut
tidak terlalu dha’if, karena kalimat la yuhtajju bihi tidak selalu
menunjukkan ke-dha 'if-an. Dan tautsiqg dengan periwayatan Syu’bah
yang berasal darinya bukanlah tautsig yang kuat. Dari pertentangan
antara adanya isyarat tidak terlalu dha’if dan tautsiq yang tidak kuat
inilah Ibnu Hajar menyimpulkan Taubah Abu Shadaqah al-Anshari
Magbul.

Demikianlah diantara metode Ibnu Hajar berdasarkan penelitian
beberapa kasus penilaian terhadap para rawi.

SIMPULAN

Ibnu Hajar membagi martabat jarh dan fa’dil menjadi dua belas
tingkatan, dengan rincian enam martabat fa 'dil dan enam martabat jarh.
Penyebab perbedaan peringkat jarh dan ta’dil diantara para ulama adalah
adanya perbedaan dalam mengukur ke-dhabit-an dan kekuatan hafalan
seorang rawi. Sedangkan ukuran keadilan seorang rawi tidak ada perbedaan,
karena hanya ada dua pilihan untuk seorang rawi, yaitu antara adil dan

28 Ibnu Hajar. Tagrib.. Op. Cit. 183.
29 Ibnu Hajar, Tahdzib, Op. Cit., 516.

Jurnal
1 0 Studi Hadis Nusantara
Vol 1, No 2, Deserber 2019



Metodologi Kritik Sanad
Amin Iskandar Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

tidak adil.
Metodologi Ibnu Hajar dalam menyimpulkan penilaian terhadap
seorang rawi adalah dengan memadukan dua langkah berikut ini:
a. Memilih salah satu pendapat dari penilaian-penilaian ulama
kritikus sebelumnya, dan menyandarkannya dalam kitab taqrib.
b. Mengambil intisari dari pendapat-pendapat tersebut dan
dibahaskan ulang dengan redaksinya sendiri.

Jurnal
Studi Hadis Nusantara 1 1
Vol 1,No 2, Desember 2019



Metodologi Kritik Sanad
Amin Iskandar Al-Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalany

DAFTAR PUSTAKA

‘Itr, Nuruddin. Manhaj al-Naqd fi Ulum al-Hadis. Terj. Mujiyo. Ulumul
Hadis. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2014.

Abdurrahman, Maman & Elan Sumarna. Metode Kritik Hadis. Bandung:
PT Remaja Rosdakarya, 2011.

al-Haidan, Shalih. Kutub Tarajim Al-Rijal Baina Al-Jarh wa Al-Ta’dil.
Riyadh: Dar al-Thawiq Li Al-Nasr wa Al-Tauzi’, 1415 H/1995 M.

Bai’ bin Hadi Umair. An-Nukat ‘Ala Kitab Ibnu Shalah li al-Hafidz Ibn
Hajar. Madinah Munawwarah: Al-Majlis al-Ilmi li al-Turats al-
Islami, t.th.

Hajar, Ibnu. Tahdzib Al-Tahdzib. India: Majlis Dairah al-Ma’arif al-
Nidzamiyah al-Kainah, 1325 H.

Ibnu Hajar. Taqrib al-Tahdzib. Tahqiq. Abu Al-Asybal Shagir Ahmad
Syaghif Al-Bakistani. Dar al-Asimabh, t.th.

Ismail, Syuhudi. Kaidah Kesahihan Sanad Hadis. Jakarta: PT Bulan
Bintang, 2005.

Lawi, Amin Abu. I/lm Ushul al-Jarh wa al-Ta’dil. Saudi Arabia: Dar Ibn
Affan, 1997.

Jurnal
1 2 Studi Hadis Nusantara
Vol 1, No 2, Desember 2019



JURNAL
STUDI HADIS NUSANTARX

| Vol 1, No 2, 1 Desember 2019

g &9‘{2})‘5

TELA’AH KITAB RIJAL AL-HADIS
TAHZIB AL-KAMAL FI ASMAI AL-RIJAL

KARYA AL-MIZZ1
(Ibnu Ahmad Saefudin, Umayah, Ahmad Faqgih Hasim)

KAJIAN HADIS TENTANG LARANGAN MELAKUKAN
NIKAH MUT’AH

(STUDI ANALISIS SANAD DAN MATAN HADIS)

(M. Luthfi Habibi)

ANALISIS TENTANG HADIS PEREMPUAN

SEBAGAI PENGHUNI NERAKA MAYORITAS
(Siti Nurjanah)

METODE PEMBELAJARAN MUSHTHALAHUL HADIS
DI PONDOK PESANTREN

DARUSSALAM BUNTET CIREBON
(Anisatun Muthi’ah)

METODOLOGI KRITIK SANAD

Al-HAFIDZ IBNU HAJAR AL-ASQALANY
(Amin Iskandar)




