Gufion

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam
P-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593
Vol. 10, No. 2, Desember 2025

Relasi Kiai dalam Penyelesaian Sengketa Waris di Madura

Gufron
Sekolah Tinggi Agama Islam Yogyakarta
Email: gufron@staiyogyakarta.ac.id

ABSTRACT

Indonesia is a country that adheres to legal pluralism in the application of inheritance law. This choice
has an impact on the resolution of various inheritance disputes, including those carried out by the
majority of people in Madura. This study aims to determine three important points. (1) the factors
causing the Madurese people to choose customary inheritance law in the distribution of inheritance
assets (2), what are the techniques for resolving inheritance disputes in Madura? And (3) how is the
relationship between the kiai in resolving inheritance disputes in Madura? This research is qualitative,
by combining field data obtained through a series of interviews, in-depth observations. Then descriptive-
analytical is carried out by analyzing the findings of data in the field using a legal sociology approach.
The findings of this study are as follows. First, Madurese society in inheritance practices generally uses
legal pluralism. Namely Islamic law, positive law, and customary law. However, the majority of
Madurese people use customary inheritance law by dividing equally. Second, there are three models of
practice in resolving inheritance disputes carried out by Madurese society in general. Namely by means
of family deliberation to reach consensus, then mediation involving a kiai as a mediator, and finally
taking the legal route. Third, the figure of the kiai in Madura has an important position and role in
society, especially acting as a mediator when an inheritance dispute occurs. Such a pattern can create a
relationship that is not only limited to patron-client, but also a broader reciprocal relationship between
the two that is mutually beneficial.

Keywords: Madurese Customary Inheritance Law, Kiai Relations, Inheritance Disputes

ABSTRAK

Indonesia merupakan negara yang menganut pluralisme hukum dalam penerapan hukum waris. Pilihan
tersebut berdampak pada penyelesaian sengketa waris yang beragam, termasuk yang dilakukan sebagian
besar masyarakat di Madura. Penelitian ini bertujuan mengetahui tiga poin penting. (1) faktor penyebab
masyarakat Madura memilih hukum waris adat dalam pembagian harta waris (2), bagaimana teknik
penyelesaian sengketa waris di Madura? Dan (3) bagaimana relasi kiai dalam meneyelesaikan sengketa
waris di Madura? Penelitian ini bersifat kualitatif (qualitative research), dengan memadukan data
lapangan (filed research) yang didapatkan melalui serangkaian wawancara, observasi secara mendalam.
Kemudian dilakukan deskriptif-analitis dengan menganalisa temuan data di lapangan dengan
menggunakan pendekatan sosiologi hukum. Temuan dari penelitian ini sebagai berikut. Pertama,
masayarakat Madura dalam praktik waris secara umum menggunakan pluralisme hukum. Yakni hukum
Islam, hukum positif, dan hukum adat. Akan tetapi, secara mayoritas masyarakat Madura menggunakan
hukum waris adat dengan cara membagi rata. Kedua, ada tiga model praktik dalam penyelesaian
sengketa waris yang dilakukan masyarakat Madura pada umumnya. Yakni dengan cara Musyawarah
kekeluargaan untuk mencapai mufakat, kemudian mediasi dengan melibatkan seorang kiai sebagai
mediator, dan terakhir menempuh jalur peradilan. Ketiga, figur kiai di Madura mempunyai kedudukan
dan peran penting di masyarakat, terutama berperan sebagai mediator bila terjadi sengketa waris. Pola
semacam itu dapat tercipta relasi yang tidak hanya sebatas patron-client, akan tetapi lebih luas lagi
hubungan timbal balik keduanya yang saling menguntungkan.

Kata Kunci: Hukum Waris Adat Madura, Relasi Kiai, Sengketa Waris

141
Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025


mailto:gufron@staiyogyakarta.ac.id

Gufion

PENDAHULUAN
Agama dan manusia tidak dapat dipasahkan, keduanya subuah entitas yang saling
membutuhkan. Manusia dalam perilakunya tidak mudah lepas dari bayang-bayang agama
(homo riligiosus), karena sejatinya agama sebuah kebutuhan dasar manusia!. Sehingga dalam
perkembangannya perilaku masyarakat sebagai bentuk dari manifestasi dalam beragama.
Ajaran agama sebagai pedoman manusia tidak hanya sebagai bentuk kepatuhan, lebih dari itu
tertanam nilai kemanusian. Islam memberikan perhatian yang cukup serius tentang perintah
menjalankan kewajiban agama, tidak terkecuali tentang waris. Sejauh ini penggunaan istilah
waris dalam arti praktiknya, para ahli dan kepustakaan belum menemukan keseragaman istilah,
ada yang menggunakan istilah hukum waris, ada juga yang menggunakan hukum kewarisan?.
Waris disebut sebagai hukum yang mengatur tentang proses pemindahan hak
kepemilikan harta peninggalan (tirkah) pewaris, kemudian menentukan siapa yang berhak, dan
berapa bagiannya’. Dalam konteks Indonesia, hukum waris dibagi menjadi tiga bagian, yakni
hukum waris Islam, hukum waris adat, dan hukum waris perdata atau disebut Burgerlijk
Wetboek sebagai warisan hukum Barat*. Keanekaragaman dalam penerapan hukum waris di
Indonesia yang berlaku pada kenyataannya tidak bersifat tunggal. Namun bermacam-macam

mengikuti bentuk masyarakat dan sistem kekeluargaan masyarakat Indonesia’.

Berkaiatan dengan pilihan masyarakat antara hukum Islam, hukum adat, dan atau
hukum perdata (legal formal), hukum adat menjadi alternatif pilihan masyarakat muslim di
Indonesia dalam praktik waris. Alasannya pun beragam, dan yang mudah dijumpai dikarenakan
pembagian laki-laki dan perempuan dibagi secara rata, sama-sama menguntungkan kedua pihak
(win-win solution)®. Penerapan hukum waris di Indonesia yang didasarkan pada hukum Islam
sejauh ini melahirkan problem sosial dalam keluarga. Doktrin agama tentang kewajian
penerepan pembagian warisan bagi pemeluknya sejauh ini terus menjadi diskursus yang rumit’.

Belum lagi tantangan yang muncul belakangan tentang wacana keadilan gender, tuntutan

"' Wibisono M. Yusuf, Sosiologi Agama, vol. 53. 2013, hlm. 56.

2 Eman Suparman, Intisari Hukum Waris Indonesia (Bandung: PT Bandar Maju, 1991), 14.

3 Saekan and Emiati Effendi, Sejarah Penyusunan Kompilasi Hukum Islam Indonesia (Surabaya: Arkola, 1997),
hlm. 125.

4 Erwan, “Pembagian Harta Waris (Studi Analisis Marga Mandailing Di Kabupaten Pasaman Berdasarkan
Konsep Dasar Sosiologi Hukum ),” Al-Himayah 2, no. 2 (2018): hlm. 218.

5 Mohammad Fauzi, "Legislasi Hukum Kewarisan Di Indonesia”. Ijtimaiyya 9, no. 2 (2016): hlm. 54.

¢ Sulistyowati Irianto, “Competition and Interaction between State Law and Customary Law in the Court Room:
A Study of Inheritance Cases in Indonesia, ” Journal of Legal Pluralism and Unofficial Law 36, no. 49 (2004):
hlm. 109.

7 Adam J. Hirsch, “Default Rules in Inheritance Law: A Problem in Search of Its Context,” Fordham Law
Review 73, no. 3 (2004). him.

142

Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

pembagian waris yang proporsional, dan tantangan perubahan sosial-budaya masyarakat yang
berdampak dan menuntut pada perubahan hukum?®. Oleh sebab itu, sistem hukum waris adat
lebih banyak digunakan di Indonesia dikarenakan dalam hukum waris adat mengandung
pluralisme hukum®. Sebagaiaman pernah disinggung Franz Von Benda Bekcmann, tentang

praktik hukum waris adat yang terjadi di Minangkabau'?.

Resistensi dari pembagaian harta warisan sejauh ini yang tidak dapat dihindarkan
apabila terjadi konflik dan sengketa waris diantara ahli waris. Termasuk tata cara
penyelesaiannya. Sejauh ini penyelesaian sengketa waris menggunakan dua model sistem,
menggunakan jalur litigasi dan non litigasi. Seperti penyelesaian sengketa waris pada
masyarakat Adat Karo yang menggunakan cara adat dan proses di pengadilan''. Begitu juga
dengan masyarkat Madura dalam menyelesaikan sengketa warisan lebih memilih cara
penyelesaian non litigasi'?>. Khusus penyelesaian sengketa waris non litigasi yang terjadi di
Madura akan menjadi perhatian serus dalam riset ini, terutama keterlibatan tokoh agama “Kiai”

di Madura.

Berdasarakan uraian singkat di atas, riset ini berkepentingan untuk melihat,
menganalisis tentang relasi kiai bila terjadi konflik sengketa warisan dalam keluarga pada
masyarakat Madura. Adapun riset ini akan difokuskan tiga hal penting. (1) faktor penyebab
masyarakat Madura memilih hukum waris adat dalam pembagian harta waris (2), bagaimana
relasi kiai dalam meneyelesaikan sengketa waris di Madura? (3) dan bagaimana teknik yang

dilakukan kiai dalam penyelesaian sengketa waris di Madura?

METODE PENELITIAN
Riset ini menggunakan pendekatan kualitatif (qualitative research) dengan melakukan
serangkaian wawancara, observasi secara mendalam. Kemudian riset ini bersifat deskriptif-

analitis, dengan menganalisa temuan data di lapangan berkenaan dengan rumusan masalah yang

8 Fikri Arif, “Fleksibilitas Hukum Islam Dalam Perubahan Sosial,” ASAS: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 11,
no. 2 (2019): Him. 150

% Ellyne Dwi Poespasari, Pemahaman Seputar Hukum Waris Adat Di Indonesia (Jakarta: Prenadamedia Group,
2018), hlm. 1.

10 Novelia Musda, “Islamic Law, Adat and State Law Franz von Benda-Beckmann on Systems of Property and
Inheritance in Minangkabau,” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 8, no. 2
(2012): hlm. 188.

"I Maria Kaban, “Penyelesaian Sengketa Waris Tanah Adat Pada Masyarakat Adat Karo,” Mimbar Hukum -
Fakultas Hukum Universitas Gadjah Mada 28, no. 3 (2016): hlm. 460.

12 Hasanah, Mohammad Hamzah, Amir, and Mufarrijul Ikhwan, “Pluralisme Hukum Dalam Penyelesaian
Sengketa Warisan Pada Masyarakat Madura,” Arena Hukum 11, no. 1 (2018): hlm.163

143

Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

13| sebuah cabang ilmu

diajukan, dengan pendekatan sosiologi hukum (sociology of law
sosiologi yang mengkaji masalah hukum'4. Disamping itu, teori relasi kuasa digunakan untuk
melihat relasi dan peran kiai di Madura yang memiliki otoritas keagamaan secara kultural dalam
menyelesaikan sengketa waris. Pengetahuan lebih tentang agama seorang kiai berpotensi
menciptakan relasi kuasa, sebagaimana pandangan Foucault, kekuasaan membentuk
pengetahuan dan sebaliknya pengetahuan membentuk kekuasaan's. Kekuasaan dimiliki oleh
siapa pun yang memiliki relasi pengetahuan, menyebar dan menyelinap ke dalam seluruh aspek
kehidupan sosial masyarakat!é

Data-data primer dalam riset ini didapatkan melalui serangkaian observasi dan
wawancara selama melakukan field research di tiga Kabupaten (Sumenep, Pamekasan,
Bangkalan) di Madura. Observasi merupakan metode pengumpulan data dimana peneliti
mencatat informasi selama penelitian'’. Observasi bentuk lain dari deskripsi yang faktual,
cermat, dan terperinci dari situasi sosial dimana kegiatan-kegiatan itu terjadi'®. Pemilihan
narasumber dalam riset menggunakan teknik purposive sampling dengan menentukan metode
sampel di awal'®. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analisis untuk memeperoleh hasil

yang komperhenshif dan faktual.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Konseptual Hukum Waris

Warisan secara etimologi berasal dari bahasa Arab mawarist, yakni berpindahnya sesuatu
kepada orang lain. Sedangkan berdasarkan KBBI, waris bermakna orang yang berhak menerima
harta pusaka dari orang yang telah meninggal dunia?’. Adapun warisan menurut beberapa ahli

adalah kekayaan baik yang berbentuk material dan non material peninggalan pewaris yang

13 A. Javier Trevino, The Sociology of Law: Classical and Contemporary Perspectives, Taylor & Francis Group
(New York: Routledge, 2017). hIm.6

14 Yati Nurhayati, Ifrani Ifrani, and M. Yasir Said, “Metodologi Normatif Dan Empiris Dalam Perspektif Ilmu
Hukum,” Jurnal Penegakan Hukum Indonesia 2, no. 1 (2021). hlm.14

15 Mangihut Siregar, “Kritik Terhadap Teori Kekuasaan-Pengetahuan Foucault,” JURNAL ILMU SOSIAL
Dan ILMU POLITIK 1, no. 1 (2021): him.8

16 Arif Syafiuddin, “Pengaruh Kekuasaan Atas Pengetahuan (Memahami Teori Relasi Kuasa Michel
Foucault),” Refleksi: Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam 18, no. 2 (2018): him.151

"W Gulo, Metodologi Penelitian, 1st ed. (Jakarta: Grasindo, 2005). hlm.116

! Husaini Usman and Purnomo Setiady Akbar, Metodologi Penelitian Sosial (Jakarta: Bumi Aksara, 2006).
hlm. 56

19 Catherine Dawson, Introduction to Research Methods, A Prsctical Guide for Anyone Undertaking a Research
Project, How to Content, 2009, him.49

20 Badan Pengembangan Dan Pembinaan Bahasa, “KBBI,” 2016, https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/Konflik.

144

Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

kemudian dibagikan kepada ahli waris yang berhak menerimanya setelah kewajiban pewaris
semasa hidupnya diselesaikan, seperti hutang-pihutang dan seterusnya?!.

Sedangkan Maimun mengistilahkan kewarisan sebagai proses pemindahan kepemilikan
harta benda bergerak atau tidak bergerak seseorang sebagai akibat kematian??. Ilmu yang
mengkaji tentang kewarisan dalam Islam disebut ilmu fara>id} atau pembagian. Terdapat dua
alasan peyebutan ilmu waris menjadi ilmu fara>id}. Pertama, didasarkan pada al-Quran dan
Hadist yang menyebutkan imu waris atau pembagian harta waris menggunakan istilah fara>id}.
Kedua, terkhusus ilmu kewarisan (fara>id}) diatur secara terperinci termasuk pembagian dan

golongan penerima warisan (ahli waris) di dalam al-Qur’an?3.

Indonesia yang notabene penduduknya muslim yang seharusnya menggunakan hukum
Islam dalam praktik waris. Namun tidak demikian, selain disebabkan rumitnya penerapan, juga
perbedaan konteks sosial masyarakat Indonesia yang beragam?*. Indonesia dalam ranah tertentu
menggunakan sitem hukum campuran, dan secara yuridiksi legislasi penerpan hukum Islam

hanya berlaku untuk keluarga muslim saja®.

Perkembangan teori hukum waris di Indonesia sudah melewati masa krisis, terutama
ketegangan teori hukum Islam dan adat di era kolonial. Munculnya teori Receptio in complexu
yang diperkenalkan oleh Christian Van den Berg (1845- 1927), kemudian teori receptie, sebagai
bantahan Snouck Hurgronje (1857-1936) terhadap teori receptio in complex. Teori receptie
kemudian disistematisasikan dan dikembangkan oleh Cornelis van Vollenhoven dan ter Haar
dan para pengikutnya®. Di awal kemerdekaan teori Reseptic mendapatkan pertentangan yang
dikenal sebagai teori Reseptie exit, Hazairin menyebut teori Snouck Hurgronje sebagai teori
iblis, menandai berakhirnya teori Reseptie dengan memberlakukan UUD 194527, Sejak saat itu
hukum Islam dan adat tidak dapat dipisahkan, keduanya saling melengkapi®®. Pada gilirannya
terbentuklah hukum waris Islam, hukum waris adat, dan hukum waris barat (BW) di Indonesia,

dengan konsep pluralisme hukum waris Indonesia®’.

2l Asmuni, Isnina, and Atikah Rahmi, HUKUM WARIS ISLAM: Komparatif Antara Fikih Klasik Dan Fikih
Kontemporer, Kelompok Penerbit Perdana Mulya Sarana (Perdana Publishing, 2021). hlm.4
22 Maimun Nawawi, Pengantar Hukum Kewarisan Islam, ed. Ulfatun Hasanah (Surabaya: Pustak Radja, 2016).
hlm.4
2 Ibid, him.5
24 Eliana Carranza, “Islamic Inheritance Law, Son Preference and Fertility Behavior of Muslim Couples in
Indonesia,” Policy Research Working Paper 3, no.2 (2014): him.6
3 Ibid, him. 8.
26 Habiburrahman, Rekonstruksi Hukum Kewarisan Islam Di Indonesia, 1st ed. (Jakarta: Kencana, 2011). him.74
27 Hazairin, Hukum Kekeluargaan Nasional (Jakarta: TintaMas, 1982), him.8
28 Ratno Lukito, Tradisi Hukum Indonesia, 1st ed. (Yogyakarta: Teras, 2008), hlm.65
2 Adela Nasution, “Plurasime Hukum Waris Di Indonesia,” 4/-Qadha 5, no. 1 (2018), him.24
145

Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

Upaya kodifikasi hukum dengan cara melegislasi hukum Islam yang kemudian dikenal
dengan istilah Kompilasi Hukum Islam (KHI). Dalam konteks waris KHI tersebut
mempertahankan doktrin figih (klasik dan kontemporer) yang bersumber dari nas Al-quran dan
Sunnah, KHI juga mengkomparasikan dengan norma adat yang berlaku di Indonesia*’. Sebagai
produk ijtihad ulama kontemporer terutama di Indonesia, KHI disandarkan pada asas keadilan
dan kemaslahatan®!. Dari beragamnya penerapan hukum kewarisan di Indoensia sifatnya bukan
sebuah keharusan, melainkan pilihan (choice of law) bagi masyarakat hukum apa yang hendak
digunakan dalam praktik pembagian warisan. Pada kenyataannya masyarakat berada pada
sikap ambivalen, disatu sisi ingin menerapkan hukum waris berdasarkan hukum Islam, dan lain
sisi masih memegang teguh hukum waris adat berdasarakan kebiasaan yang sudah turun-

temurun32.

Praktik Pembagian Waris Di Madura

Islam sebagai agama mayoritas masyarakat Madura, yang berpegang teguh pada agama dan
nilai tradisi budaya. Muslim madura bagian dari varian Islam kultural di Indonesia dengan
melalui proses dialektika antara Islam dengan budaya Madura itu sendiri, yang pada gilirannya
menghasilkan tradisi yang bersendikan nilai-nilai kelslamaan’?. Sehingga Islam dan tradisi
Madura menjadi sebuah kesatuan yang sukar untuk dipisahkan. Oleh karenanya bagi
masyarakat Madura dalam praktik sosial keagamaanya lebih menghormati lembaga agama atau
ulama dibandingkan aparat dan pejabat setempat®*.

Kuatnya tradisi yang dimiliki masyarakat Madura, berlaku pula dalam praktik
pembagian harta waris. Adat atau tradisi kemudian diistilahkan dalam hukum Islam sebagai
‘urf. Yakni perilaku masyarakat yang dilakukan secara berulang-ulang disuatu daerah sebagai
kearifan lokal dan tidak bertentangan dengan akal sehat manusia dalam rangka mewujudkan
rasa keadilan masyarakat setempat®®. Perihal hukum waris adat sejatinya bagian dari hukum
adat itu sendiri, dengan ketentuan di dalamnya meliputi asas-asas, pewaris, ahli waris, harta

waris dan tata cara pengalihan harta waris*¢. Hukum waris adat di Indonesia memiliki ciri khas

30 Euis Nurlaelawati, “Menuju Kesetaraan Dalam Aturan Kewarisan Islam Indonesia: Kedudukan Anak
Perempuan versus Saudara Kandung, ” Jurnal Indo-Islamika 2, no. 1 (2015): hlm.79

31 Op.Cit. hlm.6

32 Komari, “Eksistensi Hukum Waris Di Indonesia: Antara Adat Dan Syariat,” Asy-Syari’ah Vol.17,n0.2 (2015):
hlm.170

33 Achmad Mulyadi, “Memaknai Praktik Tradisi Ritual Masyarakat Muslim Sumenep,” Endogami: Jurnal Ilmiah
Kajian Antropologi Vol.1, No.2 (2018): him.125

34 Totok Rochana, “Orang Madura: Suatu Tinjauan Antropologis,”. him.48.
35 Maimun Nawawi, Pengantar Hukum Kewarisan Islam, ( Surabaya, Pustaka Radja, 2016) hlm.182
36 Ibid 183

146

Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

yang berbeda dengan hukum Islam atau hukum Barat. Hukum waris adat didasarkan pada nilai
Pancasila seperti gotong royong, kerukunan, keselarasan dan kedamaian3”- Praktik hukum waris
adat dalam pengalihan harta dapat dilakukan ketika pewaris masih hidup atau sudah meninggal
dunia®®. Praktik waris sebelum pewaris meninggal dunia tentu masih terjadi perdebatan dari

para ahli. Adapun istilahnya berbeda-beda menyesuaikan tradisi setempat.

Masyarakat Madura pada umumnya memiliki dua cara dalam hal pengalihan harta,
yakni dengan cara waris atau wasiat, yang kedua dengan cara hibah atau hadiah. Menurut
penuturan tokoh setempat, harta yang dibagikan setelah orang tua (pewaris) meninggal dunia
masuk katagori waris, sedangkan harta yang dibagikan kepada anak (ahli waris) sebelum
pewaris meninggal dunia masuk katagori hibah*®. Adapun praktik pembagiannya terdapat dua
sandaran hukum, dengan menggunakan metode hukum Islam (faroid), yang kedua dengan cara
kekeluargaan, kebiasaan ( ‘urf) masyarakat setempat.*® Cara yang pertama dengan membagi
harta waris menggunakan hukum Islam dilakukan oleh keluarga yang berlatar agamis—
masyarakat yang hidup dilingkungan pesantren. sedangkan cara yang kedua lebih digunakan
masyarakat Madura pada umumnya®*'. Adat atau kebiasan “urf” yang berkembang di Madura
dalam penyebutan harta peniggalan “firkah” orang tua (pewaris) kepada anaknya (ahli waris),
baik itu dibagi sebelum meninggal dunia atau setelah orang tua meninggal dunia—dibagi

dengan cara waris atau hibah dalam termenologi masyarakat Madura disebut sangkolan.

Istilah “sangkolan” sendiri bagi masyarakat Madura tidak sebatas proses pemindahan
harta kepada anak, lebih dari itu sebagai nilai budaya atas kepatuhan anak kepada orang tua.
Ahli waris yang akan mendapatkan “sangkolan” hanya berlaku pada ahli waris berdasarkan
garis keturunan dan cenderung dibagi secara merata baik laki-laki maupun perempuan®?.
Adakalanya besaran sangkolan dibagi berdasarkan kondisi perekonimian masing-masing ahli
waris. Hal itu berbeda dengan pengertian waris dan hibah dalam ketentuan hukum waris Islam

klasik, dimana anak laki-laki sebagai aset besar dalam keluarga sehingga berhak mendapatkan

37 Yulia, Hukum Adat (Sulawesi: Unimal Press, 2016). hlm.82

38 Op. Cithlm.184

3% Wawancara Kiai Syaifie Ansori, tokoh masyarakat Sumenep yang ahli dibidang ilmu faraid dan Dewan
Pengasuh PP An-Nuqoyyah. 6 November 2023

40 Wawancara Kiai Naqib, Nyai Fadilah, Kiai Syafie Ansori, Pengasuh Pondok Pesantren An-Nuqoyah, Guluk-
guluk-Sumenep. 6 November 2023.

41 Wawancara Kiai Afiffurrahman, pengasuh Pondok Pesantren Miftahul Ulum, Sekar Anyar-Pamekasan. 25
Juli 2023

42 Muhammad Hipni and Muh. Karim, “Akar Budaya Emansipasi Pekerja Imigran Wanita Madura; Kajian
Terhadap Praktik Waris Adat Madura,” KABILAH : Journal of Social Community Vol.4, No.2 (2019): hlm.
11

147

Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

bagian paling besar diantara saudara perempuan*’. Hukum Islam dalam menentukan ahli waris
ditentukan golongan dan bagiannya berdasarkan jalur nasab dan perkawinan*. Seperti yang
diungkapkan Rahim, warga Desa Angsanah Kabupaten Pamekasan. Ia menuturkan, orang
tuanya (pewaris) membagikan harta warisan kepada anaknya (ahli waris) baik laki-laki maupun
perempuan secara merata, demikian dilakukan untuk menghindari perselisihan antar saudara,
dan hal itu dilakukan secara turun temurun dalam keluarganya®, tegasnya. Adapun proses dan
pilihan hukum, masyarakat Madura dalam pembagian harta waris, berikut penuturan tokoh
masyarakat di Madura:

Bahwa sistem pembagian harta warisan bagi masyarakat Madura itu tidak lazim, yang lazim
adalah hibah. Dimana hibah disini merupakan pemberian orang tua terhadap anak untuk
dikelola, akan tetapi tidak sepenuhnya menjadi hak milik anak. Menariknya di Madura itu, hibah
yang diberikan orang tua terhadap anak akan berlanjut terhadap hak milik anak (hak paten)
setelah orang tua meninggal, dan hal tersebut dapat dikatakan boleh-boleh saja, karena hal
tersebut merupakan tindakan untuk kemaslahatan.

Dalam membagi harta warisan, seorang pewaris biasanya akan melihat terhadap kondisi
ekonomi anaknya sebagai ahli waris. Anak yang menanggung proses kematian sampai selesai
hari penghormatan terakhir (hari ke 1000) akan mendapatkan bagian lebih banyak*’.

Proses dalam melakukan pembagian harta warisan antara hukum Islam dan hukum adat, jelas
tidak sama. Karena hukum Islam sudah terdapat ketentuan-ketentuan yang sudah berlaku dan
tidak dapat dirubah dengan argumen apapun, namun hukum adat tidak mengacu pada
pendapatan harta warisan yang diterima oleh ahli waris. Berbicara tentang kesamaan yang ada,
lebih tepat terhadap rasa keadilan yang dimiliki oleh pewaris dan rasa keadilan yang diperoleh
ahli waris®®,

Melihat proses peralihan harta waris kepada ahli waris di Madura cukup menarik.

Keadilan, kemaslahatan dan kesetaraan menjadi poin penting agar terhindar dari persoalan
sengkata dikemudian hari. Selain itu masyarakat Madura juga tidak menolak adanya sistem
pembagian harta waris secara hukum Islam. Hal tersebut yang dikatakan Munawir Sjadzali
sebagai ambivalensi, yakni disatu sisi menirima konsep figih mawaris atau faraid, dan dilain
sisi mengupayakan alternatif adat dan budaya setempat sebaagai jalan tengah mencari rasa
keadilan. Praktiknya dengan membagi harta peninggalan warisan dengan cara hibah sebelum

orang tua (pewaris) meninggal dunia®.

s

43 Carranza, “Islamic Inheritance Law, Son Preference and Fertility Behavior of Muslim Couples in Indonesia,’
him.8

4 Agus Sudaryanto, “Aspek Ontologi Pembagian Waris Dalam Hukum Islam Dan Hukum Adat Jawa,” Mimbar
Hukum Vol.22, No.3 (2010): hlm.541

45 Wawancara Rahim, warga Desa Angsanah Kabupaten Pamekasan, dilakukan pada 27 April 2023

46 Wawancara Kiai Afiffurrahman, pengasuh Pondok Pesantren Miftahul Ulum, Sekar Anyar-Pamekasan. 25
Juli 2023

47 Wawancara Imam Bukhari, Tokoh Masyarakat Desa Akkor, Kecamatan Palenggaan, Pamekasan Madura.
Tanggal 23 Juli 2023

48 Wawancara Muhammad Masduki, Kepala Desa Angsanah, Kecamatan Palenggaan Pamekasan Madura. 24
Juli 2023

4 Ainiyah, Marwiyah, and Sa'adah, “Pembagian Waris Etnis Madura Terhadap Anak Luar Nikah Di Dusun
Kebonan Kecamatan Yosowilangun Kabupaten Lumajang,” hlm.350

148
Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

Praktik pembagian sangkolan yang dilakukan masyarakat Madura dengan membagi
harta sebelum pewaris (orang tua) meninggal dunia, para tokoh masyarakat Madura sepakat
menyebut istilah “hibah” orang tua kepada anaknya, bukan waris. Akan tetapi kebiasaan
masyarakat Madura tidak semua harta benda orang tua (pewaris) dibagi semasa hidupnya.
Berikut penuturan salah satu tokoh masyarakat di Kabupaten Sumenep:

Orang tua (pewaris) membagi hartanya sebelum meninggal agar tidak timbul cekcok antar
saudara di keluarga nantinya. Dan tidak semu harta dibagi habis saat itu. Ada harta yang tersisa,
biasanya rumah orang tua. Kalau di Madura istilahnya patobin (sisa harta setelah dibagi-bagi),
kalau di jawa istilahnya (fonggok umur). Patobin biasanya diberikan ke anak yang merawat
orang tua, biasanya jatuh ke anak perempuan atau anak bungsu (terakhir). seperti saya disini, ini
rumah orang tua kami. Kalau di masyarakat patobin ini yang sering banyak menimbulkan
masalah, karena sifatnya menggantung tidak ada kejelasan dari awal™.

Harta pathobin yang merupakan harta sisa orang tua setelah dibagikan sebelum

meninggal dunia yang kemudian akan dibagiakan setelah orang tua (pewaris) meninggal dunia.
Pathobin inilah yang menjadi harta waris dan akan dibagiakan berdasarkan hukum waris. Ada
kalanya menggunakan hukum Islam dengan metode fiqih (faroid), ada juga membagikan harta
waris secara kekeluargaan atau yang dikenal dengan istilah hukum waris adat atau kebiasaan
masyarakat setempat. Harta pathobin inilah yang kemudian akan menimbulkan perselisihan

antar ahli waris.

Berdasarkan observasi kecenderungan masyarakat Madura memilih hukum waris adat
dengan sistem kekeluargaan, terdapat sejumlah faktor. Pertama, pembagian harta waris atau
yang disebut “pathobin” menggunakan tradisi setempat secara turun-temurun dilakukan.
Kedua, pambagian warta waris berdasarkan hukum Islam (faroid), hanya dilakukan oleh
kelompok tertentu yang dalam katagori agamis. Secara umum masyarakat Madura tidak banyak
memahami dan pembagian waris menggunakan konsep hukum Islam yang dinilai rumit. Ketiga,
untuk menghindari sengketa, pembagian harta waris dibagi secara merata dan tentu berdasarkan
asas kemaslahatan masing-masing keluarga, dengan pertimbangan kondisi perekonomian ahli
waris. Keempat, tujuan menggunakan konsep kekeluargaan dalam pembagian waris bertujuan
untuk menghindari perselisihan, sengketa sesama ahli waris. Oleh karena itu, praktik waris dan
penyelesaian sengketa waris bilamana diperlukan menggunakan kearifan lokal setempat. Hal
ini tentu kontradiktif dengan asumsi yang menyatakan masyarakat Madura fanatik dalam

beragama. Dalam wilayah tertentu masyarakat Madura justeru fliksibel dalam menjalankan

50 Wawancara Kiai Nagib dan Nyai Fadilah, tokoh masyarakat dan dewan pengasuh PP. An-Nugayyah Guluk-
Guluk Sumenep. 6 November 2023
149

Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

tuntunan agamanya. Pada kenyataannya praktik hukum kewarisan di Madura, masyarakat

menghendaki adanya pluralisme hukum.

Penyelesaian Sengketa Waris di Madura

Penggunaan istilah sengketa (dispute) dan konflik (conflict) secara bahasa terdapat perbedaaan,
merujuk pada KBBI sengketa merupakan tindakan yang menyebabkan perbedaan pendapat,
pertengkaran, dan perbantahan. Sedangkan konflik merupakan pertentangan, perselisihan dua
kekuatan atau lebih baik dilakukan perorangan atau kelompok>!. Secara konsep sengketa lebih
digunakan dalam terminologi hukum, sedangkan konflik lebih luas dan menjadi istilah ranah
sosiologi, keduanya bertujuan menyelesaikan sebuah perselisihan?2,

Sedangkan penyelesaian sengketa waris, khususnya bagi daerah yang memegang kuat
adat dan tradisi di Indonesia, dapat diselesaikan dengan menggunakan mekanisme adat yang
berlaku, dengan cara musyawarah mufakat®}. Masyarakat Madura dalam penyelesaian sengketa
waris pada umumnya menggunakan konsep nonlitigasi, baik dilakukan dengan cara mediasi
atau dengn cara berdasarkan kearifan lokal setempat’*. Adapula yang menggunakan jalur
peradilan (litigasi), bilamana penyeleseaian secara musyawarah tidak menemukan titik temu

kedua pihak, hal itu jarang terjadi di Madura>°.

Penyelesaian sengketa waris masih menjadi diskursus dikalangan akademisi dan
institusi berwenang. Terutama harmonisasi peraturan yang dianggap adil oleh masyarakat
dalam mencari keadilan dalam berperkara warisan®®. Hukum waris Islam sendiri yang ditempuh
melalui jalur legislasi nasional ternyata tidak bersifat imperatif bagi masyarakat muslim, bebeda
dengan hukum perkawanian®’. Artinya, tidak semua masyarakat muslim dalam menyelesaiakan
perihal kewarisan tunduk dalam aturan selama ini. Pada umumnya masyarakat terutama yang

memiliki akar kuat dengan adat dan tradisi, menggunakan sistem hukum adat sebagai pilihan

31 Bahasa, “KBBL”

52 Michael L Moffitt and Robert C Bordone, eds., “Handbook of Dispute Resolution” (San Francisco: Jossey-
BASS, 2005). hlm.3

53 Maria Kaban and Runtung Sitepu, “The Efforts of Inheritance Dispute Resolution for Customary Land on
Indigenous Peoples in Karo, North Sumatra, Indonesia,” International Journal of Private Law Vol.8, No.3
(2017): him.294

34 Uswatun Hasanah, Amir Mohammad Hamzah, and Mufarrijul Ikhwan, “Penyelesaian Sengketa Tanah Waris
Berbasis Kearifan Lokal Masyarakat Madura” (Malang, 2017). HIm.15

55 Uswatun Hasanah, Afdolul Anam, and Mohammad Hamzah, “Kekuatan Mengikat Mediasi Penyelesaian
Sengketa Waris Masyarakat Madura,”.Arena  Hukum Vol.13, No.02 (2020): HIm.300-313.
https://doi.org/10.21776/ub.arenahukum.2020.01302.6.

56 Hirsch, “Default Rules in Inheritance Law: A Problem in Search of Its Context,” him. 1036

57 Fauzi, “Legislasi Hukum Kewarisan Di Indonesia”. him.71

150
Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

logis dalam praktik kewarisan. Tentu hal demikian akan berdampak pada penyelesaian

bilamana terjadi sengketa waris.

Keragaman hukum tentang waris yang berdampak pada penyelesaian sengketa waris
akan terus menemui jalan buntu. Menurut Fauzi, dua hal yang kemungkinan terjadi, Pertama
bilamana terjadi sengketa waris di masyarakat penyelesaiannya diranah pengadilan. Kedua,
perlunya unifikasi hukum yang bersifat nasional khusus tentang penyelesaian sengketa waris>®.
Namun tidak semua pendekatan hukum dapat terselesaiakan dan menjamin keadilan substansial
pada masyarakat. Madura sekian dari daerah di Indonesia yang dalam penyelesaian sengketa
waris menggunakan konsep kearifan lokal. Penyelesaian menggunakan jalur pengadilan
(litigasi) merupakan opsi terakhir, dan hal itu jarang terjadi. Berikut penuturan tokoh
masyarakat dan warga perihal sengketa waris di Madura:

Bilamana terjadi sengketa waris antar ahli waris, maka kembali pada keluarga masing-masing.

Mereka biasanya musyawarah dengan anggota keluarganya. Diselesaikan secara kekeluargaan.

Kemaslahatan keluarga lebih diutamakan. Kalau masih belum sepakat meminta pendapat

seoarang ahli tokoh agama (kiai) sebagai mediator. Intinya sangkolan kalau di Madura itu

apakah bentuknya waris/hibah/wasiat yang didahulukan adalah kesepakatan keluarga dan
kemaslahatan keluarga, begitupun bila terjadi sengekta®.

Dilakukan musyawarah secara kekeluargaan untuk melakukan pembagian ulang dengan catatan

semua ahli waris sama-sama sepakat terhadap pengulangan pembagian harta warisan tersebut.

Apabila hal demikian tidak dapat dilaksanakan, biasanya masyarakat atau ahli waris yang

bersangkutan akan mendatangkan tokoh agama (kiai) untuk menjadi penengah dalam

menyelesaikan sengketa yang ada®.

Kalau kami orang kampung (Desa) menempuh jalan secara musyawarah kekeluargaan, dan
jarang yang menempuh jalur hukum (peradilan)®'.

Penyelesaian sengketa waris di Madura dengan cara musyawarah, dengan pendekatan
kearifan lokal sudah turun-temurun dilakukan. Meskipun praktik pembagian waris yang
dilakukan masyarakat Madura beragam. Baik praktik pembagian waris secara hukum Islam
(faraid), secara hukum konvensional (KHI), atau secera adat kebiasaan masyarakat setempat,
namun bilaman terjadi sengketa antar ahli waris, mereka lebih memilih dengan cara
musyawarah kekeluargaan untuk mencapai mufakat daripada menempuh jalur formal di
peradilan. Seperti halnya yang diungkapkan Kiai Fattah, seorang Kiai alumni Mekkah ini
mengaskan, bahwa masyarakat Madura bilamana terjadi sengketa sangkolan (waris), mereka
diselesaikan secara mandiri antar ahli waris, jika belum mencapai mufakat mereka meminta

bantuan tokoh masyarakat atau kiai untuk membantu menyelesaikannya. Ia lebih lanjut

58 Ibid, Him.72

59 Wawancara KH. Nagib, Dewan Pengasuh PP. Annuqoyah Guluk-Guluk Sumenep. 06 November 2023
0 Wawancara Muhammad Rusdi, Tokoh Masyarakat Desa Rombuh, Pamekasan. 25 Juli 2023

! Wawancara Imaduddin, warga Desa Angsanah, Pamekasan. 26 April 2023

151
Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

menegaskan, cara penyelesaian yang berujung di pengadilan, penilaian masyarakat setempat
suatu yang dianggap tabu dan menjadi aib keluarga®. Selain itu, perbedaan secara sosial-budaya
yang memungkinkan masyarakat menentukan pilihannya dalam penyelesaian sengketa waris®?.
Hal ini dapat terjadi pada kelompok masyarakat yang hidup dilingkungan perkotaan yang
cenderung menempuh jalur pengadilan manakala terjadi sengketa waris. Namun ketidakpuasan
atas pembagian harta waris merupakan faktor utama yang memicu terjadinya sengketa antar
ahli waris, baik ditempuh dengan cara kearifan lokal (non litigasi) maupun secara peradilan
(litigasi). Berdasarkan observasi, proses tahapan penyelesaian sengketa waris di Madura
melalui tiga tahap.
1. Musyawarah Kekeluaragaan
Proses penyelesaian sengketa waris di Madura tergolong unik, dengan mengedepankan asas
kekeluargaan. Hal demikian dilakukan bertujuan untuk menghidari perselisihan antar ahli
waris yang berujung pada sengketa dan konflik. Masyarakat Madura berkeyakinan
musyawarah merupakan salah satu cara yang dapat meredam perselisihan antar ahli waris,
dengan cara bilamana diantara salah satu ahli waris yang kurang menerima hasil pembagian
harta waris, maka pihak keluarga akan bermusyawarah bersama guna mencari jalan ke luar.
2. Mediasai Tokoh Masyarakat
Keterlibatan tokoh masyarakat dalam penyelesaian sengketa waris di Madura menjadi
penting. Peran tokoh masyarakat yang secara spesifik diperankan oleh seorang kiai, menjadi
alternatif kedua bilamana musyawarah keluarga menemui jalan buntu. Peran kiai menjadi
penting, karena meminjam istilah Fucoult, bahwa kiai memiliki relasi kuasa terutama di
masyarakat Madura. Relasi kuasa kiai kemudian diterjemahkan dalam bentuk peran sebagai
tokoh yang memiliki otoritas dalam keilmuan agama (Islam), dan yang kedua peran relasi
sosial yang menghubungkan kepentingan antar masyarakat. Dalam konteks sengketa waris,
kiai menjadi juru damai diantara keluarga yang bersengketa.
3. Menempuh Jalur Peradilan
Tahapan yang ke tiga dari proses penyelesaian sengketa waris bagi masyarakat Madura ialah
dengan menempuh jalur peradilan. Tentu hal ini berbeda dengan kultur masyarakat pada
umumnya, yang berasumsi jalur peradilan merupakan jalur pilihan utama para pencari

keadilan. Negara dalam rangka menjaga prinsip negara hukum dan menjamin persamaan di

62 Wawancara KH. Abd Fattah, Pengasuh PP Nurul Karomah, Galis Bangkalan. 07 November 2023
3 Wawancara Dr. Siti Musawwamah, Dekan Fakultas Syariah IAIN Madura. 07 November 2023
152

Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

muka hukum equality before the law telah mengatur sedemikian rupa melalui peraturan
perundang-undangan yang berlaku.

Konteks masyarakat Madura, penyelesaian sengketa waris dengan menempuh jalur
peradilan menjadi opsi yang terakhir. Hal tersebut dilakukan bilamana tahapan di atas sudah
dilakukan dan tidak menemukan kesepakatan atau titik temu antar ahli waris. Selain itu
faktor budaya yang berkembang di masyarakat Madura, masyarakat yang bersentuhan
dengan hukum atau peradilan diasumsikan sebagai mengumbar aib keluarga. Masyarakat
Madura dikenal sebagai masyarakat yang sangat menjaga kehormatan keluarga, sehingga

sengketa waris menjadi wilayah privat keluarga.

Relasi Kiai Sebagai Mediator Sengketa Waris
Tokoh agama di Madura atau dikenal dengan sebutan “Kiai” memiliki peran sentral dan
kedudukan penting dalam struktur sosial masyarakat Madura. Kedudukan kiai Madura yang
demikian itu, yang oleh Foucault disebut sebagai genealogi. Yakni kiai sebagai pemegang
otoritas agama dilevel lokal membentuk relasi kuasa dan pengatahuan untuk menguasai dan
mengontrol masyarakat®. Karena pengetahuan merupakan dasar atau sumber dari kekuasaan
yang membentuk sebuah relasi®. Dalam konteks penyelesaian sengketa waris, kiai sebagai
sumber rujukan, memiliki relasi kuasa di masyarakat yang bertindak sebagai mediator,
penengah bilamana timbul perselisihan antar ahli waris.

Faridl menjelaskan, seorang kiai diposisikan sebagai elit dalam struktur sosial karena dua
hal penting, yakni ketokohan sebagai pemuka agama yang memiliki otoritas agama (Islam) di
level lokal. Kemudian peran kiai secara sosial politik yang menyentuh pada segala aspek
kehidupan masyarakat Madura®. Disamping itu, kiai yang memiliki keahlian dibidang hukum
Islam, terkadang juga bertindak sebagai agen penggerak perubahan sosial (social change)

masyarakat®’

. Pada level budaya, kiai berperan sebagai penyangga tradisi dan budaya atau
makelar budaya (culture brokers) yang menghubungkan aspek kepentingan sosial-politik

masyarakat Madura®®,

% Syafiuddin, “Pengaruh Kekuasaan Atas Pengetahuan (Memahami Teori Relasi Kuasa Michel Foucault)”.
hlm.150

% Foucault, “The Subject and Power,” Hlm.787

6 Miftah Faridl, Peran Sosial Politik Kyai Di Indonesia, Jurnal Sosioteknologi Vol.1 No.11 Tahun (2007):hlm.
197.

67 Hiriko Horikoshi, Kyai Dan Perubahan Sosial (Jakarta: LP3ES, 1987), Him.242

68 Clifford Geertz, Agama Jawa: Abangan, Santri, Priyayi, terjemahan (Surabaya: Pustaka Jaya, 1985), him.234

153

Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

Tiga alasan penting di atas yang mencakup dimensi spiritual, sosial-politik dan budaya
menjadikan kedudukan kiai di Madura begitu berpengaruh. Pola demikian itu sudah lama
terbentuk sejalan dengan tradisi masyarakat Madura yang sangat menghormati agama dan tokoh
agama, berikut dengan kuatnya memegang teguh tradisi. Sehingga persoalan masyarakat
menjadi tanggungjawab moral para kiai disekitarnya. Hubungan saling menjaga kepercayaan
masyarakat dan kiai, membentuk hubungan timbal balik yang saling menguntungkan. Satu sisi
kedudukan kiai dengan segala bentuk penghormatan dan kepercayaan oleh masyarakat, di sisi

lain upaya kiai menjaga kepercayaan yang diberikan masyarakat dalam bentuk peranannya.

Peran dan fungsi seorang kiai menjadi penting bilamana terlibat dalam wupaya
penyelesaian sengketa waris. Masyarakat Madura selalu melibatkan peran kiai terutama pada
penyelesaian sengketa waris jika antar ahli waris tidak menemukan kesepakan bersama.
Penunjukan seorang kiai sebagai mediator atau juru damai bagi ahli waris yang sedang
bersengketa merupakan simbol kearifan lokal di Madura. Seperti diungkapkan salah satu tokoh
atau kiai yang memiliki keahlian dalam bidang ilmu waris Islam (faraidl). Ia sering diminta
warga untuk memediasi ahli waris yang sedang bersengketa. Menurutnya, dalam memediasi
warga ada yang menerima keputusannya dengan alasan yang beragam, ada pula yang tidak puas
dan melanjutkan ke ranah pengadilan, tetapi masyarakat sekitar banyak yang menerima

keputusannya, tegasnya .

Begitu juga penuturan Rahim salah seorang warga Desa Angsanah, Pamekasan™. Ia
mengungkapkan; warga sekitar bila ada yang bersengketa waris sering melibatkan kiai setempat
untuk melakukan mediasi antar ahli waris yang bersengketa. Tidak sedikit yang menerima
keputusan seorang kiai. Ia lanjut menuturkan; melibatkan kiai dalam penyelesaian sengketa
selain bentuk penghormatan sebagai seorang yang memiliki kedalaman ilmu agama (Islam),
warga mengharap keberkahan atas harta yang telah disengketakan nantinya. Kepercayaan itu

tertanam kuat bagi masyrakat Madura dan lestari lintas generasi.

KESIMPULAN
Adapun kesimpulan dari hasil riset ini sebagai berikut. Pertama, masayarakat Madura dalam
praktik waris secara umum menggunakan pluralisme hukum, baik hukum Islam, hukum

nasional, dan hukum adat. Secara mayoritas penggunakan hukum adat berdasarkan

% Wawancara Kiai Syaifie Ansori, tokoh masyarakat Sumenep yang ahli dibidang ilmu fara’id dan Dewan
Pengasuh PP An-Nuqoyyah. 6 November 2023
70 Wawancara Rahim, warga Desa Angsanah Kabupaten Pamekasan, dilakukan pada 27 April 2023
154

Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

musyawarah kekeluargaan sangat dikenal bagi masyarakat Madura. Yang menarik dari
pembagian waris ialah harta waris dibagi terlebih dahulu kepada ahli waris sebelum orang tua
meninggal dunia, dan sisa hartanya yang disebut “Pathobin” dibagikan setelahnya. Adapun
factor masyarakat Madura memilih hukum adat berdasarkan musyawarah kekeluargaan
diantaranya—pembagian harta waris tersebut dinilai cukup adil karena bukan berdasarkan jenis
kelamin, akan tetapi keadaan ekonomi menjadi pertimbangan besar kecilnya pembagian. Selain
itu, factor kemudahan dan tradisi turun-temurun dilakukan oleh masyarakat setempat.

Kedua, ada tiga model praktik dalam penyelesaian sengketa waris yang dilakukan
masyarakat Madura pada umumnya. (1). Musyawarah kekeluargaan. Masyarakat Madura
bilamana dalam pembagian harta waris dirasa ada potensi ketidak puasaan diantara ahli waris,
yang dilakukan pertama yakni mengupayakan musyawarah mufakat antar ahli waris dalam
lingkup kekeluargaan. (2). Melibatkan kiai sebagai mediator. Bilamana musyawarah
kekeluargaan tidak mencapai mufakat, maka biasanya para ahli waris meminta tokoh setempat
dalam hal ini kiai sebagai penengah. Tidak hanya itu, kiai juga biasanya dimintai fatwa jalan
keluar dari masalah yang dihadapi. (3). Menempuh jalur peradilan. Opsi yang terakhir
dilakukan bilamana dua jalan upaya sudah dilakukan dan tidak membuahkan hasil, satu-satunya

jalan dalam kontek hukum ialah jalur peradilan.

Ketiga, kedudukan kiai di Madura cukup penting baik secara ketokohan maupun relasi,
sehingga keberadaan kiai menjadi rujukan masalah keagamaan oleh masyarakat setempat.
Relasi sosial-agama terbangun di masyarakat cukup kuat terutama masalah waris. Dalam
konteks waris kiai diposisikan sebagai mediator atau penengah untuk mencari jalan keluar bila
antar ahli waris tidak menemui titik temu yang berpotensi menimbulkan sengketa waris. Kiai
dan masyarakat di Madura mempunyai ikatan kuat baik secara transcendental dan sosial,

sehingga hubungan tersebut dapat dikatagorikan hubungan patron-client.

DAFTAR PUSTAKA

A. Javier Trevino. The Sociology of Law: Classical and Contemporary Perspectives. Taylor &
Francis Group. New York: Routledge, 2017

Achidsti, Sayfa Auliya. “Eksistensi Kiai Dalam Masyarakat.” IBDA" : Jurnal Kajian Islam Dan
Budaya vol.12, no. 2 (2014)

Ainiyah, Qurrotul, Syarifah Marwiyah, and Sri Lumatus Sa'adah. “Pembagian Waris Etnis
Madura Terhadap Anak Luar Nikah Di Dusun Kebonan Kecamatan Yosowilangun
Kabupaten Lumajang.” Al-IThkam: Jurnal Hukum & Pranata Sosial Vol.11, no. 2 (2016)

155
Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

Arif, Fikri. “Fleksibilitas Hukum Islam Dalam Perubahan Sosial.” ASAS: Jurnal Hukum
Ekonomi Syariah vol.11, no. 2 (2019)

Arifin Mansurnoor, lik. “Local Initiative and Government Plans: Ulama and Rural
Development in Madura, Indonesia.” Journal of Social Issues in Southeast Asia 7, no. 1
(1992)

Asmuni, Isnina, and Atikah Rahmi. HUKUM WARIS ISLAM: Komparatif Antara Fikih Klasik
Dan Fikih Kontemporer. Kelompok Penerbit Perdana Mulya Sarana. Perdana Publishing,
2021.

Bahasa, Badan Pengembangan Dan Pembinaan. “KBBI,” 2016.
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/Konflik.

Carranza, Eliana. “Islamic Inheritance Law, Son Preference and Fertility Behavior of Muslim
Couples in Indonesia.” Policy Research Working Paper 3, no. 2 (2014)

Catherine Dawson. Introduction to Research Methods; A Prsctical Guide for Anyone
Undertaking a Research Project. How to Content, 2009.

Dhofier, Zamakhsari. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai Dan Visinya
Mengenai Masa Depan Indonesia. Lp3Es. 10th ed. Jakarta: LP3ES, 2019.

Dwi Poespasari, Ellyne. Pemahaman Seputar Hukum Waris Adat Di Indonesia. Jakarta:
Prenadamedia Group, 2018.

Eman Suparman. Intisari Hukum Waris Indonesia. Bandung: PT Bandar Maju, 1991.

Erwan. “Pembagian Harta Waris (Studi Analisis Marga Mandailing Di Kabupaten Pasaman
Berdasarkan Konsep Dasar Sosiologi Hukum ).”” Al-Himayah vol. 2, no. 2 (2018)

Faridl, Miftah. “Peran Sosial Politik Kyai Di Indonesia Dr. Miftah Faridl.” Jurnal
Sosioteknologi Vol.11 No.2 (2007)

Fauzi, Mohammad, Legislasi Hukum Kewarisan Di Indonesia. Ijtimaiyya Vol. 9, no. 2 (2016)

Foucault, Michel. “The Subject and Power.”” Readings for a History of Anthropological Theory,
Sixth Edition 8, no. Summer 1982 (1982)

Geertz, Clifford. Agama Jawa: Abangan, Santri, Priyayi. Terjemahan. Surabaya: Pustaka Jaya,
1985.

Gulo, W. Metodologi Penelitian. 1st ed. Jakarta: Grasindo, 2005.

Habiburrahman. Rekonstruksi Hukum Kewarisan Islam Di Indonesia. 1st ed. Jakarta: Kencana,
2011.

Hasanah, Hasanah, Mohammad Hamzah, Amir, and Mufarrijul Ikhwan. “Pluralisme Hukum

Dalam Penyelesaian Sengketa Warisan Pada Masyarakat Madura.” Arena Hukum
Vol.11, no. 1 (2018)

Hasanah, Uswatun, Afdolul Anam, and Mohammad Hamzah. “Kekuatan Mengikat Mediasi
Penyelesaian Sengketa Waris Masyarakat Madura.” Arena Hukum vol. 13, no. 02 (2020)

Hazairin. Hukum Kekeluargaan Nasional. Jakarta: TintaMas, 1982.

Hefni, Moh. “Patron-Client Relationship Pada Masyarakat Madura.” KARSA: Journal of
Social and Islamic Culture 15, no. 1 (2012)
156
Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

Hidayaturrahman, Mohammad. “Integration Of Islam And Local Culture: Tandhe’ in
Madura.” MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu Kelslaman vol. 42, no. 1 (2018)

Hipni, Muhammad, and Muh. Karim. “Akar Budaya Emansipasi Pekerja Imigran Wanita
Madura; Kajian Terhadap Praktik Waris Adat Madura.” KABILAH : Journal of Social
Community vol.4, no. 2 (2019)

Hirsch, Adam J. “Default Rules in Inheritance Law: A Problem in Search of Its Context.”
Fordham Law Review 73, no. 3 (2004)

Horikoshi, Hiriko. Kyai Dan Perubahan Sosial. Jakarta: LP3ES, 1987.

Ilahi, Mohammad Takdir. “KIAI : Figur Elite Pesantren.” Jurnal Kebudayaan Islam vol.12, no.
2 (2014)

Irianto, Sulistyowati. “Competition and Interaction between State Law and Customary Law in
the Court Room: A Study of Inheritance Cases in Indonesia.” Journal of Legal Pluralism
and Unofficial Law 36, no. 49 (2004)

Jannah, Hasanatul. “Kyai, Perubahan Sosial Dan Dinamika Politik Kekuasaan.” Fikrah -
Jurnal Ilmu Aqidah Dan Studi Keagamaan 3, no. 1 (2015)

Joses, Jimmy, Simbiring. Cara Penyelesaikan Sengketa Di Luar Pengadilan: Negosiasi,
Mediasi, Konsiliasi & Arbitrase. Jakarta: Visimedia, 2011.

Juwana, Hikmahanto. “Dispute Resolution Process in Indonesia.” JAPAN, 2003.

Kaban, Maria. “Penyelesaian Sengketa Waris Tanah Adat Pada Masyarakat Adat Karo.”
Mimbar Hukum Fakultas Hukum Universitas Gadjah Mada 28, no. 3 (2016)

Kaban, Maria, and Runtung Sitepu. “The Efforts of Inheritance Dispute Resolution for
Customary Land on Indigenous Peoples in Karo, North Sumatra, Indonesia.” International
Journal of Private Law 8, no. 3—4 (2017)

Komari. “Eksistensi Hukum Waris Di Indonesia: Antara Adat Dan Syariat.”” Asy-Syari’ah vol.
17,no0. 2 (2015)

Lukito, Ratno. Tradisi Hukum Indonesia. 1st ed. Yogyakarta: Teras, 2008.

Marisa, Mira. “Patterns Of Social Relations Between Ethnics To Make Social Integration Of
Historical Education Students Of The Pgri Ilkip Of Pontianak Pola.” Santhet: (Jurnal
Sejarah, Pendidiikan Dan Humaniora) vol.5, no.1 (2021)

Moffitt, Michael L, and Robert C Bordone, eds. “Handbook of Dispute Resolution,” 560. San
Francisco: Jossey-BASS, 2005

Mudhoffir, Abdil Mughis. “Teori Kekuasaan Michel Foucault: Tantangan Bagi Sosiologi
Politik,” n.d.

Mulyadi, Achmad. “Memaknai Praktik Tradisi Ritual Masyarakat Muslim Sumenep.”
Endogami: Jurnal Ilmiah Kajian Antropologi Vol.1, no. 2 (2018)

Musda, Novelia. “Islamic Law, Adat and State Law Franz von Benda-Beckmann on Systems of
Property and Inheritance in Minangkabau.” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary
Journal of Islamic Studies vol. 8, no. 2 (2012)

Nasution, Adela. “Plurasime Hukum Waris Di Indonesia.” Al-Qadha vol.5, no. 1 (2018): 20-.

157
Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



Gufion

Nawawi, Maimun. Pengantar Hukum Kewarisan Islam. Edited by Ulfatun Hasanah. Surabaya:
Pustak Radja, 2016.

Nurhayati, Yati, Ifrani Ifrani, and M. Yasir Said. “Metodologi Normatif Dan Empiris Dalam
Perspektif llmu Hukum.” Jurnal Penegakan Hukum Indonesia vol. 2, no. 1 (2021)

Nurlaelawati, Euis. Menuju Kesetaraan Dalam Aturan Kewarisan Islam Indonesia: Kedudukan
Anak Perempuan versus Saudara Kandung. Jurnal Indo-Islamika vol.2, no. 1 (2015)

Saekan, and Erniati Effendi. Sejarah Penyusunan Kompilasi Hukum Islam Indonesia. Surabaya:
Arkola, 1997.

Siregar, Mangihut. “Kritik Terhadap Teori Kekuasaan-Pengetahuan Foucault.” Jurnal Ilmu
Sosial Dan Ilmu Politik vol. 1, no. 1 (2021)

Sudaryanto, Agus. Aspek Ontologi Pembagian Waris Dalam Hukum Islam Dan Hukum Adat
Jawa, Mimbar Hukum vol. 22, no. 3 (2010)

Syafiuddin, Arif. Pengaruh Kekuasaan Atas Pengetahuan (Memahami Teori Relasi Kuasa
Michel Foucault), Refleksi: Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam vol.18, no. 2 (2018)

Totok Rochana. Orang Madura: Suatu Tinjauan Antropologis. Humanus vol. 11, no. 1 (2012)

Usman, Husaini, and Purnomo Setiady Akbar. Metodologi Penelitian Sosial. Jakarta: Bumi
Aksara, 2006.

Veeger, K.J. Realitas Sosial : Refleksi Filsafat Sosial Atas Hubungan Individu-Masyarakat
Dalam Cakrawala Sejarah Sosiologi. 3rd ed. Jakarta: Gramedia Pustaka, 1990.

Yulia. Hukum Adat. Sulawesi: Unimal Press, 2016.
Yusuf, Wibisono M. Sosiologi Agama. Sosiologi Agama. Vol. 53, 2013.

158
Mahkamah. Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol 10, No. 2, Desember 2025



