
Gufron 

141 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam 

p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 

Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

 

Relasi Kiai dalam Penyelesaian Sengketa Waris di Madura 
 

Gufron 

Sekolah Tinggi Agama Islam Yogyakarta 

Email: gufron@staiyogyakarta.ac.id  

 
ABSTRACT 

Indonesia is a country that adheres to legal pluralism in the application of inheritance law. This choice 

has an impact on the resolution of various inheritance disputes, including those carried out by the 

majority of people in Madura. This study aims to determine three important points. (1) the factors 

causing the Madurese people to choose customary inheritance law in the distribution of inheritance 

assets (2), what are the techniques for resolving inheritance disputes in Madura? And (3) how is the 

relationship between the kiai in resolving inheritance disputes in Madura? This research is qualitative, 

by combining field data obtained through a series of interviews, in-depth observations. Then descriptive-

analytical is carried out by analyzing the findings of data in the field using a legal sociology approach. 

The findings of this study are as follows. First, Madurese society in inheritance practices generally uses 

legal pluralism. Namely Islamic law, positive law, and customary law. However, the majority of 

Madurese people use customary inheritance law by dividing equally. Second, there are three models of 

practice in resolving inheritance disputes carried out by Madurese society in general. Namely by means 

of family deliberation to reach consensus, then mediation involving a kiai as a mediator, and finally 

taking the legal route. Third, the figure of the kiai in Madura has an important position and role in 

society, especially acting as a mediator when an inheritance dispute occurs. Such a pattern can create a 

relationship that is not only limited to patron-client, but also a broader reciprocal relationship between 

the two that is mutually beneficial. 

Keywords: Madurese Customary Inheritance Law, Kiai Relations, Inheritance Disputes 

 

ABSTRAK 
Indonesia merupakan negara yang menganut pluralisme hukum dalam penerapan hukum waris. Pilihan 

tersebut berdampak pada penyelesaian sengketa waris yang beragam, termasuk yang dilakukan sebagian 

besar masyarakat di Madura. Penelitian ini bertujuan mengetahui tiga poin penting. (1) faktor penyebab 

masyarakat Madura memilih hukum waris adat dalam pembagian harta waris (2), bagaimana teknik 

penyelesaian sengketa waris di Madura? Dan (3) bagaimana relasi kiai dalam meneyelesaikan sengketa 

waris di Madura? Penelitian ini bersifat kualitatif (qualitative research), dengan memadukan data 

lapangan (filed research) yang didapatkan melalui serangkaian wawancara, observasi secara mendalam. 

Kemudian dilakukan deskriptif-analitis dengan menganalisa temuan data di lapangan dengan 

menggunakan pendekatan sosiologi hukum. Temuan dari penelitian ini sebagai berikut. Pertama, 

masayarakat Madura dalam praktik waris secara umum menggunakan pluralisme hukum. Yakni hukum 

Islam, hukum positif, dan hukum adat. Akan tetapi, secara mayoritas masyarakat Madura menggunakan 

hukum waris adat dengan cara membagi rata. Kedua, ada tiga model praktik dalam penyelesaian 

sengketa waris yang dilakukan masyarakat Madura pada umumnya. Yakni dengan cara Musyawarah 

kekeluargaan untuk mencapai mufakat, kemudian mediasi dengan melibatkan seorang kiai sebagai 

mediator, dan terakhir menempuh jalur peradilan. Ketiga, figur kiai di Madura mempunyai kedudukan 

dan peran penting di masyarakat, terutama berperan sebagai mediator bila terjadi sengketa waris. Pola 

semacam itu dapat tercipta relasi yang tidak hanya sebatas patron-client, akan tetapi lebih luas lagi 

hubungan timbal balik keduanya yang saling menguntungkan.   

Kata Kunci: Hukum Waris Adat Madura, Relasi Kiai, Sengketa Waris 

 

  

mailto:gufron@staiyogyakarta.ac.id


Gufron 

142 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

PENDAHULUAN 

Agama dan manusia tidak dapat dipasahkan, keduanya subuah entitas yang saling 

membutuhkan. Manusia dalam perilakunya tidak mudah lepas dari bayang-bayang agama 

(homo riligiosus), karena sejatinya agama sebuah kebutuhan dasar manusia1. Sehingga dalam 

perkembangannya perilaku masyarakat sebagai bentuk dari manifestasi dalam beragama. 

Ajaran agama sebagai pedoman manusia tidak hanya sebagai bentuk kepatuhan, lebih dari itu 

tertanam nilai kemanusian. Islam memberikan perhatian yang cukup serius tentang perintah 

menjalankan kewajiban agama, tidak terkecuali tentang waris. Sejauh ini penggunaan istilah 

waris dalam arti praktiknya, para ahli dan kepustakaan belum menemukan keseragaman istilah, 

ada yang menggunakan istilah hukum waris, ada juga yang menggunakan hukum kewarisan2.  

Waris disebut sebagai hukum yang mengatur tentang proses pemindahan hak 

kepemilikan harta peninggalan (tirkah) pewaris, kemudian menentukan siapa yang berhak, dan 

berapa bagiannya3. Dalam konteks Indonesia, hukum waris dibagi menjadi tiga bagian, yakni 

hukum waris Islam, hukum waris adat, dan hukum waris perdata atau disebut Burgerlijk 

Wetboek sebagai warisan hukum Barat4. Keanekaragaman dalam penerapan hukum waris di 

Indonesia yang berlaku pada kenyataannya tidak bersifat tunggal. Namun bermacam-macam 

mengikuti bentuk masyarakat dan sistem kekeluargaan masyarakat Indonesia5.   

Berkaiatan dengan pilihan masyarakat antara hukum Islam, hukum adat, dan atau 

hukum perdata (legal formal), hukum adat menjadi alternatif pilihan masyarakat muslim di 

Indonesia dalam praktik waris. Alasannya pun beragam, dan yang mudah dijumpai dikarenakan 

pembagian laki-laki dan perempuan dibagi secara rata, sama-sama menguntungkan kedua pihak 

(win-win solution)6. Penerapan hukum waris di Indonesia yang didasarkan pada hukum Islam 

sejauh ini melahirkan problem sosial dalam keluarga. Doktrin agama tentang kewajian 

penerepan pembagian warisan bagi pemeluknya sejauh ini terus menjadi diskursus yang rumit7. 

Belum lagi tantangan yang muncul belakangan tentang wacana keadilan gender, tuntutan 

 
1 Wibisono M. Yusuf, Sosiologi Agama, vol. 53. 2013, hlm. 56. 
2 Eman Suparman, Intisari Hukum Waris Indonesia (Bandung: PT Bandar Maju, 1991), 14. 
3 Saekan and Erniati Effendi, Sejarah Penyusunan Kompilasi Hukum Islam Indonesia (Surabaya: Arkola, 1997), 

hlm. 125. 
4 Erwan, “Pembagian Harta Waris (Studi Analisis Marga Mandailing Di Kabupaten Pasaman Berdasarkan 

Konsep Dasar Sosiologi Hukum ),” Al-Himayah 2, no. 2 (2018): hlm. 218. 
5 Mohammad Fauzi, "Legislasi Hukum Kewarisan Di Indonesia". Ijtimaiyya 9, no. 2 (2016): hlm. 54. 
6 Sulistyowati Irianto, “Competition and Interaction between State Law and Customary Law in the Court Room: 

A Study of Inheritance Cases in Indonesia,” Journal of Legal Pluralism and Unofficial Law 36, no. 49 (2004): 

hlm. 109. 
7 Adam J. Hirsch, “Default Rules in Inheritance Law: A Problem in Search of Its Context,” Fordham Law 

Review 73, no. 3 (2004). hlm.  



Gufron 

143 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

pembagian waris yang proporsional, dan tantangan perubahan sosial-budaya masyarakat yang 

berdampak dan menuntut pada perubahan hukum8. Oleh sebab itu, sistem hukum waris adat 

lebih banyak digunakan di Indonesia dikarenakan dalam hukum waris adat mengandung 

pluralisme hukum9. Sebagaiaman pernah disinggung Franz Von Benda Bekcmann, tentang 

praktik hukum waris adat yang terjadi di Minangkabau10.  

Resistensi dari pembagaian harta warisan sejauh ini yang tidak dapat dihindarkan 

apabila terjadi konflik dan sengketa waris diantara ahli waris. Termasuk tata cara 

penyelesaiannya. Sejauh ini penyelesaian sengketa waris menggunakan dua model sistem, 

menggunakan jalur litigasi dan non litigasi. Seperti penyelesaian sengketa waris pada 

masyarakat Adat Karo yang menggunakan cara adat dan proses di pengadilan11. Begitu juga 

dengan masyarkat Madura dalam menyelesaikan sengketa warisan lebih memilih cara 

penyelesaian non litigasi12. Khusus penyelesaian sengketa waris non litigasi yang terjadi di 

Madura akan menjadi perhatian serus dalam riset ini, terutama keterlibatan tokoh agama “Kiai” 

di Madura. 

Berdasarakan uraian singkat di atas, riset ini berkepentingan untuk melihat, 

menganalisis tentang relasi kiai bila terjadi konflik sengketa warisan dalam keluarga pada 

masyarakat Madura. Adapun riset ini akan difokuskan tiga hal penting. (1) faktor penyebab 

masyarakat Madura memilih hukum waris adat dalam pembagian harta waris (2), bagaimana 

relasi kiai dalam meneyelesaikan sengketa waris di Madura? (3) dan bagaimana teknik yang 

dilakukan kiai dalam penyelesaian sengketa waris di Madura?  

 

METODE PENELITIAN 

Riset ini menggunakan pendekatan kualitatif (qualitative research) dengan melakukan 

serangkaian wawancara, observasi secara mendalam. Kemudian riset ini bersifat deskriptif-

analitis, dengan menganalisa temuan data di lapangan berkenaan dengan rumusan masalah yang 

 
8 Fikri Arif, “Fleksibilitas Hukum Islam Dalam Perubahan Sosial,” ASAS: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 11, 

no. 2 (2019): Hlm. 150  
9 Ellyne Dwi Poespasari, Pemahaman Seputar Hukum Waris Adat Di Indonesia (Jakarta: Prenadamedia Group, 

2018), hlm. 1. 
10 Novelia Musda, “Islamic Law, Adat and State Law Franz von Benda-Beckmann on Systems of Property and 

Inheritance in Minangkabau,” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 8, no. 2 

(2012): hlm. 188. 
11 Maria Kaban, “Penyelesaian Sengketa Waris Tanah Adat Pada Masyarakat Adat Karo,” Mimbar Hukum - 

Fakultas Hukum Universitas Gadjah Mada 28, no. 3 (2016): hlm. 460. 
12 Hasanah, Mohammad Hamzah, Amir, and Mufarrijul Ikhwan, “Pluralisme Hukum Dalam Penyelesaian 

Sengketa Warisan Pada Masyarakat Madura,” Arena Hukum 11, no. 1 (2018): hlm.163 



Gufron 

144 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

diajukan, dengan pendekatan sosiologi hukum (sociology of law)13, sebuah cabang ilmu 

sosiologi yang mengkaji masalah hukum14. Disamping itu, teori relasi kuasa digunakan untuk 

melihat relasi dan peran kiai di Madura yang memiliki otoritas keagamaan secara kultural dalam 

menyelesaikan sengketa waris. Pengetahuan lebih tentang agama seorang kiai berpotensi 

menciptakan relasi kuasa, sebagaimana pandangan Foucault, kekuasaan membentuk 

pengetahuan dan sebaliknya pengetahuan membentuk kekuasaan15. Kekuasaan dimiliki oleh 

siapa pun yang memiliki relasi pengetahuan, menyebar dan menyelinap ke dalam seluruh aspek 

kehidupan sosial masyarakat16. 

Data-data primer dalam riset ini didapatkan melalui serangkaian observasi dan 

wawancara selama melakukan field research di tiga Kabupaten (Sumenep, Pamekasan, 

Bangkalan) di Madura. Observasi merupakan metode pengumpulan data dimana peneliti 

mencatat informasi selama penelitian17. Observasi bentuk lain dari deskripsi yang faktual, 

cermat, dan terperinci dari situasi sosial dimana kegiatan-kegiatan itu terjadi18. Pemilihan 

narasumber dalam riset menggunakan teknik purposive sampling dengan menentukan metode 

sampel di awal19. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analisis untuk memeperoleh hasil 

yang komperhenshif dan faktual. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konseptual Hukum Waris 

Warisan secara etimologi berasal dari bahasa Arab mawarist, yakni berpindahnya sesuatu 

kepada orang lain. Sedangkan berdasarkan KBBI, waris bermakna orang yang berhak menerima 

harta pusaka dari orang yang telah meninggal dunia20. Adapun warisan menurut beberapa ahli 

adalah kekayaan baik yang berbentuk material dan non material peninggalan pewaris yang 

 
13 A. Javier Trevino, The Sociology of Law: Classical and Contemporary Perspectives, Taylor & Francis Group 

(New York: Routledge, 2017). hlm.6  
14 Yati Nurhayati, Ifrani Ifrani, and M. Yasir Said, “Metodologi Normatif Dan Empiris Dalam Perspektif Ilmu 

Hukum,” Jurnal Penegakan Hukum Indonesia 2, no. 1 (2021). hlm.14 
15 Mangihut Siregar, “Kritik Terhadap Teori Kekuasaan-Pengetahuan Foucault,” JURNAL ILMU SOSIAL 

Dan ILMU POLITIK 1, no. 1 (2021): hlm.8 
16 Arif Syafiuddin, “Pengaruh Kekuasaan Atas Pengetahuan (Memahami Teori Relasi Kuasa Michel 

Foucault),” Refleksi: Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam 18, no. 2 (2018): hlm.151 
17 W Gulo, Metodologi Penelitian, 1st ed. (Jakarta: Grasindo, 2005). hlm.116 
18 Husaini Usman and Purnomo Setiady Akbar, Metodologi Penelitian Sosial (Jakarta: Bumi Aksara, 2006). 

hlm. 56 
19 Catherine Dawson, Introduction to Research Methods; A Prsctical Guide for Anyone Undertaking a Research 

Project, How to Content, 2009, hlm.49 
20 Badan Pengembangan Dan Pembinaan Bahasa, “KBBI,” 2016, https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/Konflik. 



Gufron 

145 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

kemudian dibagikan kepada ahli waris yang berhak menerimanya setelah kewajiban pewaris 

semasa hidupnya diselesaikan, seperti hutang-pihutang dan seterusnya21.   

Sedangkan Maimun mengistilahkan kewarisan sebagai proses pemindahan kepemilikan 

harta benda bergerak atau tidak bergerak seseorang sebagai akibat kematian22. Ilmu yang 

mengkaji tentang kewarisan dalam Islam disebut ilmu fara>id} atau pembagian. Terdapat dua 

alasan peyebutan ilmu waris menjadi ilmu fara>id}. Pertama, didasarkan pada al-Quran dan 

Hadist yang menyebutkan imu waris atau pembagian harta waris menggunakan istilah fara>id}. 

Kedua, terkhusus ilmu kewarisan (fara>id}) diatur secara terperinci termasuk pembagian dan 

golongan penerima warisan (ahli waris) di dalam al-Qur’an23.  

Indonesia yang notabene penduduknya muslim yang seharusnya menggunakan hukum 

Islam dalam praktik waris. Namun tidak demikian, selain disebabkan rumitnya penerapan, juga 

perbedaan konteks sosial masyarakat Indonesia yang beragam24. Indonesia dalam ranah tertentu 

menggunakan sitem hukum campuran, dan secara yuridiksi legislasi penerpan hukum Islam 

hanya berlaku untuk keluarga muslim saja25.  

Perkembangan teori hukum waris di Indonesia sudah melewati masa krisis, terutama 

ketegangan teori hukum Islam dan adat di era kolonial. Munculnya teori Receptio in complexu 

yang diperkenalkan oleh Christian Van den Berg (1845- 1927), kemudian teori receptie, sebagai 

bantahan Snouck Hurgronje (1857-1936) terhadap teori receptio in complex. Teori receptie 

kemudian disistematisasikan dan dikembangkan oleh Cornelis van Vollenhoven dan ter Haar 

dan para pengikutnya26. Di awal kemerdekaan teori Reseptie mendapatkan pertentangan yang 

dikenal sebagai teori Reseptie exit, Hazairin menyebut teori Snouck Hurgronje sebagai teori 

iblis, menandai berakhirnya teori Reseptie dengan memberlakukan UUD 194527. Sejak saat itu 

hukum Islam dan adat tidak dapat dipisahkan, keduanya saling melengkapi28. Pada gilirannya 

terbentuklah hukum waris Islam, hukum waris adat, dan hukum waris barat (BW) di Indonesia, 

dengan konsep pluralisme hukum waris Indonesia29.  

 
21 Asmuni, Isnina, and Atikah Rahmi, HUKUM WARIS ISLAM: Komparatif Antara Fikih Klasik Dan Fikih 

Kontemporer, Kelompok Penerbit Perdana Mulya Sarana (Perdana Publishing, 2021). hlm.4 
22 Maimun Nawawi, Pengantar Hukum Kewarisan Islam, ed. Ulfatun Hasanah (Surabaya: Pustak Radja, 2016). 

hlm.4 
23 Ibid, hlm.5 
24 Eliana Carranza,“Islamic Inheritance Law, Son Preference and Fertility Behavior of Muslim Couples in 

Indonesia,” Policy Research Working Paper 3, no.2 (2014): hlm.6 
25 Ibid, hlm.8. 
26 Habiburrahman, Rekonstruksi Hukum Kewarisan Islam Di Indonesia, 1st ed. (Jakarta: Kencana, 2011). hlm.74 
27 Hazairin, Hukum Kekeluargaan Nasional (Jakarta: TintaMas, 1982), hlm.8 

28 Ratno Lukito, Tradisi Hukum Indonesia, 1st ed. (Yogyakarta: Teras, 2008), hlm.65 
29 Adela Nasution, “Plurasime Hukum Waris Di Indonesia,” Al-Qadha 5, no. 1 (2018), hlm.24 



Gufron 

146 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

Upaya kodifikasi hukum dengan cara melegislasi hukum Islam yang kemudian dikenal 

dengan istilah Kompilasi Hukum Islam (KHI). Dalam konteks waris KHI tersebut 

mempertahankan doktrin fiqih (klasik dan kontemporer) yang bersumber dari nas Al-quran dan 

Sunnah, KHI juga mengkomparasikan dengan norma adat yang berlaku di Indonesia30. Sebagai 

produk ijtihad ulama kontemporer terutama di Indonesia, KHI disandarkan pada asas keadilan 

dan kemaslahatan31. Dari beragamnya penerapan hukum kewarisan di Indoensia sifatnya bukan 

sebuah keharusan, melainkan pilihan (choice of law) bagi masyarakat hukum apa yang hendak 

digunakan  dalam praktik pembagian warisan. Pada kenyataannya masyarakat berada pada 

sikap ambivalen, disatu sisi ingin menerapkan hukum waris berdasarkan hukum Islam, dan lain 

sisi masih memegang teguh hukum waris adat berdasarakan kebiasaan yang sudah turun-

temurun32.   

 

Praktik Pembagian Waris Di Madura 

Islam sebagai agama mayoritas masyarakat Madura, yang berpegang teguh pada agama dan 

nilai tradisi budaya. Muslim madura bagian dari varian Islam kultural di Indonesia dengan 

melalui proses dialektika antara Islam dengan budaya Madura itu sendiri, yang pada gilirannya 

menghasilkan tradisi yang bersendikan nilai-nilai keIslamaan33. Sehingga Islam dan tradisi 

Madura menjadi sebuah kesatuan yang sukar untuk dipisahkan. Oleh karenanya bagi 

masyarakat Madura dalam praktik sosial keagamaanya lebih menghormati lembaga agama atau 

ulama dibandingkan aparat dan pejabat setempat34. 

Kuatnya tradisi yang dimiliki masyarakat Madura, berlaku pula dalam praktik 

pembagian harta waris. Adat atau tradisi kemudian diistilahkan dalam hukum Islam sebagai 

‘urf. Yakni perilaku masyarakat yang dilakukan secara berulang-ulang disuatu daerah sebagai 

kearifan lokal dan tidak bertentangan dengan akal sehat manusia dalam rangka mewujudkan 

rasa keadilan masyarakat setempat35. Perihal hukum waris adat sejatinya bagian dari hukum 

adat itu sendiri, dengan ketentuan di dalamnya meliputi asas-asas, pewaris, ahli waris, harta 

waris dan tata cara pengalihan harta waris36. Hukum waris adat di Indonesia memiliki ciri khas 

 
30 Euis Nurlaelawati, “Menuju Kesetaraan Dalam Aturan Kewarisan Islam Indonesia: Kedudukan Anak 

Perempuan versus Saudara Kandung,” Jurnal Indo-Islamika 2, no. 1 (2015): hlm.79 
31 Op.Cit. hlm.6 
32 Komari, “Eksistensi Hukum Waris Di Indonesia: Antara Adat Dan Syariat,” Asy-Syari’ah Vol.17, no.2 (2015): 

hlm.170 
33 Achmad Mulyadi, “Memaknai Praktik Tradisi Ritual Masyarakat Muslim Sumenep,” Endogami: Jurnal Ilmiah 

Kajian Antropologi Vol.1, No.2 (2018): hlm.125 
34 Totok Rochana, “Orang Madura: Suatu Tinjauan Antropologis,”. hlm.48. 

35 Maimun Nawawi, Pengantar Hukum Kewarisan Islam, ( Surabaya, Pustaka Radja, 2016) hlm.182 
36 Ibid 183 



Gufron 

147 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

yang berbeda dengan hukum Islam atau hukum Barat. Hukum waris adat didasarkan pada nilai 

Pancasila seperti gotong royong, kerukunan, keselarasan dan kedamaian37. Praktik hukum waris 

adat dalam pengalihan harta dapat dilakukan ketika pewaris masih hidup atau sudah meninggal 

dunia38. Praktik waris sebelum pewaris meninggal dunia tentu masih terjadi perdebatan dari 

para ahli. Adapun istilahnya berbeda-beda menyesuaikan tradisi setempat.  

Masyarakat Madura pada umumnya memiliki dua cara dalam hal pengalihan harta, 

yakni dengan cara waris atau wasiat, yang kedua dengan cara hibah atau hadiah. Menurut 

penuturan tokoh setempat,  harta yang dibagikan setelah orang tua (pewaris) meninggal dunia 

masuk katagori waris, sedangkan harta yang dibagikan kepada anak (ahli waris) sebelum 

pewaris meninggal dunia masuk katagori hibah39. Adapun praktik pembagiannya terdapat dua 

sandaran hukum, dengan menggunakan metode hukum Islam (faroid), yang kedua dengan cara 

kekeluargaan, kebiasaan (‘urf) masyarakat setempat.40 Cara yang pertama dengan membagi 

harta waris menggunakan hukum Islam dilakukan oleh keluarga yang berlatar agamis—

masyarakat yang hidup dilingkungan pesantren. sedangkan cara yang kedua lebih digunakan 

masyarakat Madura pada umumnya41. Adat atau kebiasan “urf” yang berkembang di Madura 

dalam penyebutan harta peniggalan “tirkah” orang tua (pewaris) kepada anaknya (ahli waris), 

baik itu dibagi sebelum meninggal dunia atau setelah orang tua meninggal dunia—dibagi 

dengan cara waris atau hibah dalam termenologi masyarakat Madura disebut sangkolan.  

Istilah “sangkolan” sendiri bagi masyarakat Madura tidak sebatas proses pemindahan 

harta kepada anak, lebih dari itu sebagai nilai budaya atas kepatuhan anak kepada orang tua. 

Ahli waris yang akan mendapatkan “sangkolan” hanya berlaku pada ahli waris berdasarkan 

garis keturunan dan cenderung dibagi secara merata baik laki-laki maupun perempuan42. 

Adakalanya besaran sangkolan dibagi berdasarkan kondisi perekonimian masing-masing ahli 

waris. Hal itu berbeda dengan pengertian waris dan hibah dalam ketentuan hukum waris Islam 

klasik, dimana anak laki-laki sebagai aset besar dalam keluarga sehingga berhak mendapatkan 

 
37 Yulia, Hukum Adat (Sulawesi: Unimal Press, 2016). hlm.82 
38 Op. Cit.hlm.184 
39 Wawancara Kiai Syaifie Ansori, tokoh masyarakat Sumenep yang ahli dibidang ilmu faraid dan Dewan 

Pengasuh PP An-Nuqoyyah. 6 November 2023 
40 Wawancara Kiai Naqib, Nyai Fadilah, Kiai Syafie Ansori, Pengasuh Pondok Pesantren An-Nuqoyah, Guluk-

guluk-Sumenep. 6 November 2023. 
41 Wawancara Kiai Afiffurrahman, pengasuh Pondok Pesantren Miftahul Ulum, Sekar Anyar-Pamekasan. 25 

Juli 2023  
42 Muhammad Hipni and Muh. Karim, “Akar Budaya Emansipasi Pekerja Imigran Wanita Madura; Kajian 

Terhadap Praktik Waris Adat Madura,” KABILAH : Journal of Social Community Vol.4, No.2 (2019): hlm. 

11 



Gufron 

148 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

bagian paling besar diantara saudara perempuan43. Hukum Islam dalam menentukan ahli waris 

ditentukan golongan dan bagiannya berdasarkan jalur nasab dan perkawinan44. Seperti yang 

diungkapkan Rahim, warga Desa Angsanah Kabupaten Pamekasan. Ia menuturkan, orang 

tuanya (pewaris) membagikan harta warisan kepada anaknya (ahli waris) baik laki-laki maupun 

perempuan secara merata, demikian dilakukan untuk menghindari perselisihan antar saudara, 

dan hal itu dilakukan secara turun temurun dalam keluarganya45, tegasnya. Adapun proses dan 

pilihan hukum, masyarakat Madura dalam pembagian harta waris, berikut penuturan tokoh 

masyarakat di Madura: 

Bahwa sistem pembagian harta warisan bagi masyarakat Madura itu tidak lazim, yang lazim 

adalah hibah. Dimana hibah disini merupakan pemberian orang tua terhadap anak untuk 

dikelola, akan tetapi tidak sepenuhnya menjadi hak milik anak. Menariknya di Madura itu, hibah 

yang diberikan orang tua terhadap anak akan berlanjut terhadap hak milik anak (hak paten) 

setelah orang tua meninggal, dan hal tersebut dapat dikatakan boleh-boleh saja, karena hal 

tersebut merupakan tindakan untuk kemaslahatan46. 

Dalam membagi harta warisan, seorang pewaris biasanya akan melihat terhadap kondisi 

ekonomi anaknya sebagai ahli waris. Anak yang menanggung proses kematian sampai selesai 

hari penghormatan terakhir (hari ke 1000) akan mendapatkan bagian lebih banyak47. 

Proses dalam melakukan pembagian harta warisan antara hukum Islam dan hukum adat, jelas 

tidak sama. Karena hukum Islam sudah terdapat ketentuan-ketentuan yang sudah berlaku dan 

tidak dapat dirubah dengan argumen apapun, namun hukum adat tidak mengacu pada 

pendapatan harta warisan yang diterima oleh ahli waris. Berbicara tentang kesamaan yang ada, 

lebih tepat terhadap rasa keadilan yang dimiliki oleh pewaris dan rasa keadilan yang diperoleh 

ahli waris48. 

Melihat proses peralihan harta waris kepada ahli waris di Madura cukup menarik. 

Keadilan, kemaslahatan dan kesetaraan menjadi poin penting agar terhindar dari persoalan 

sengkata dikemudian hari. Selain itu masyarakat Madura juga tidak menolak adanya sistem 

pembagian harta waris secara hukum Islam. Hal tersebut yang dikatakan Munawir Sjadzali 

sebagai ambivalensi, yakni disatu sisi menirima konsep fiqih mawaris atau faraid, dan dilain 

sisi mengupayakan alternatif adat dan budaya setempat sebaagai jalan tengah mencari rasa 

keadilan. Praktiknya dengan membagi harta peninggalan warisan dengan cara hibah sebelum 

orang tua (pewaris) meninggal dunia49.   

 
43 Carranza, “Islamic Inheritance Law, Son Preference and Fertility Behavior of Muslim Couples in Indonesia,” 

hlm.8 
44 Agus Sudaryanto, “Aspek Ontologi Pembagian Waris Dalam Hukum Islam Dan Hukum Adat Jawa,” Mimbar 

Hukum Vol.22, No.3 (2010): hlm.541 
45 Wawancara Rahim, warga Desa Angsanah Kabupaten Pamekasan, dilakukan pada 27 April 2023 
46 Wawancara Kiai Afiffurrahman, pengasuh Pondok Pesantren Miftahul Ulum, Sekar Anyar-Pamekasan. 25 

Juli 2023 
47 Wawancara Imam Bukhari, Tokoh Masyarakat Desa Akkor, Kecamatan Palenggaan, Pamekasan Madura. 

Tanggal 23 Juli 2023 
48 Wawancara Muhammad Masduki, Kepala Desa Angsanah, Kecamatan Palenggaan Pamekasan Madura. 24 

Juli 2023 
49 Ainiyah, Marwiyah, and Sa`adah, “Pembagian Waris Etnis Madura Terhadap Anak Luar Nikah Di Dusun 

Kebonan Kecamatan Yosowilangun Kabupaten Lumajang,” hlm.350 



Gufron 

149 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

Praktik pembagian sangkolan yang dilakukan masyarakat Madura dengan membagi 

harta sebelum pewaris (orang tua) meninggal dunia, para tokoh masyarakat Madura sepakat 

menyebut istilah “hibah” orang tua kepada anaknya, bukan waris. Akan tetapi kebiasaan 

masyarakat Madura tidak semua harta benda orang tua (pewaris) dibagi semasa hidupnya. 

Berikut penuturan salah satu tokoh masyarakat di Kabupaten Sumenep: 

Orang tua (pewaris) membagi hartanya sebelum meninggal agar tidak timbul cekcok antar 

saudara di keluarga nantinya. Dan tidak semu harta dibagi habis saat itu. Ada harta yang tersisa, 

biasanya rumah orang tua. Kalau di Madura istilahnya patobin (sisa harta setelah dibagi-bagi), 

kalau di jawa istilahnya (tonggok umur). Patobin biasanya diberikan ke anak yang merawat 

orang tua, biasanya jatuh ke anak perempuan atau anak bungsu (terakhir). seperti saya disini, ini 

rumah orang tua kami. Kalau di masyarakat patobin ini yang sering banyak menimbulkan 

masalah, karena sifatnya menggantung tidak ada kejelasan dari awal50.      

Harta pathobin yang merupakan harta sisa orang tua setelah dibagikan sebelum 

meninggal dunia yang kemudian akan dibagiakan setelah orang tua (pewaris) meninggal dunia. 

Pathobin inilah yang menjadi harta waris dan akan dibagiakan berdasarkan hukum waris. Ada 

kalanya menggunakan hukum Islam dengan metode fiqih (faroid), ada juga membagikan harta 

waris secara kekeluargaan atau yang dikenal dengan istilah hukum waris adat atau kebiasaan 

masyarakat setempat. Harta pathobin inilah yang kemudian akan menimbulkan perselisihan 

antar ahli waris. 

Berdasarkan observasi kecenderungan masyarakat Madura memilih hukum waris adat 

dengan sistem kekeluargaan, terdapat sejumlah faktor. Pertama, pembagian harta waris atau 

yang disebut “pathobin” menggunakan tradisi setempat secara turun-temurun dilakukan. 

Kedua, pambagian warta waris berdasarkan hukum Islam (faroid), hanya dilakukan oleh 

kelompok tertentu yang dalam katagori agamis. Secara umum masyarakat Madura tidak banyak 

memahami dan pembagian waris menggunakan konsep hukum Islam yang dinilai rumit. Ketiga, 

untuk menghindari sengketa, pembagian harta waris dibagi secara merata dan tentu berdasarkan 

asas kemaslahatan masing-masing keluarga, dengan pertimbangan kondisi perekonomian ahli 

waris. Keempat, tujuan menggunakan konsep kekeluargaan dalam pembagian waris bertujuan 

untuk menghindari perselisihan, sengketa sesama ahli waris. Oleh karena itu, praktik waris dan 

penyelesaian sengketa waris bilamana diperlukan menggunakan kearifan lokal setempat. Hal 

ini tentu kontradiktif dengan asumsi yang menyatakan masyarakat Madura fanatik dalam 

beragama. Dalam wilayah tertentu masyarakat Madura justeru fliksibel dalam menjalankan 

 
50 Wawancara Kiai Naqib dan Nyai Fadilah, tokoh masyarakat dan dewan pengasuh PP. An-Nuqayyah Guluk-

Guluk Sumenep. 6 November 2023 



Gufron 

150 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

tuntunan agamanya. Pada kenyataannya praktik hukum kewarisan di Madura, masyarakat 

menghendaki adanya pluralisme hukum.         

 

Penyelesaian Sengketa Waris di Madura 

Penggunaan istilah sengketa (dispute) dan konflik (conflict) secara bahasa terdapat perbedaaan, 

merujuk pada KBBI sengketa merupakan tindakan yang menyebabkan perbedaan pendapat, 

pertengkaran, dan perbantahan. Sedangkan konflik merupakan pertentangan, perselisihan dua 

kekuatan atau lebih baik dilakukan perorangan atau kelompok51. Secara konsep sengketa lebih 

digunakan dalam terminologi hukum, sedangkan konflik lebih luas dan menjadi istilah ranah 

sosiologi, keduanya bertujuan menyelesaikan sebuah perselisihan52.  

Sedangkan penyelesaian sengketa waris, khususnya bagi daerah yang memegang kuat 

adat dan tradisi di Indonesia, dapat diselesaikan dengan menggunakan mekanisme adat yang 

berlaku, dengan cara musyawarah mufakat53. Masyarakat Madura dalam penyelesaian sengketa 

waris pada umumnya menggunakan konsep nonlitigasi, baik dilakukan dengan cara mediasi 

atau dengn cara berdasarkan kearifan lokal setempat54. Adapula yang menggunakan jalur 

peradilan (litigasi), bilamana penyeleseaian secara musyawarah tidak menemukan titik temu 

kedua pihak, hal itu jarang terjadi di Madura55.         

Penyelesaian sengketa waris masih menjadi diskursus dikalangan akademisi dan 

institusi berwenang. Terutama harmonisasi peraturan yang dianggap adil oleh masyarakat 

dalam mencari keadilan dalam berperkara warisan56. Hukum waris Islam sendiri yang ditempuh 

melalui jalur legislasi nasional ternyata tidak bersifat imperatif bagi masyarakat muslim, bebeda 

dengan hukum perkawanian57. Artinya, tidak semua masyarakat muslim dalam menyelesaiakan 

perihal kewarisan tunduk dalam aturan selama ini. Pada umumnya masyarakat terutama yang 

memiliki akar kuat dengan adat dan tradisi, menggunakan sistem hukum adat sebagai pilihan 

 
51 Bahasa, “KBBI.” 
52 Michael L Moffitt and Robert C Bordone, eds., “Handbook of Dispute Resolution” (San Francisco: Jossey-

BASS, 2005). hlm.3 
53 Maria Kaban and Runtung Sitepu, “The Efforts of Inheritance Dispute Resolution for Customary Land on 

Indigenous Peoples in Karo, North Sumatra, Indonesia,” International Journal of Private Law Vol.8, No.3 

(2017): hlm.294 
54 Uswatun Hasanah, Amir Mohammad Hamzah, and Mufarrijul Ikhwan, “Penyelesaian Sengketa Tanah Waris 

Berbasis Kearifan Lokal Masyarakat Madura” (Malang, 2017). Hlm.15 
55 Uswatun Hasanah, Afdolul Anam, and Mohammad Hamzah, “Kekuatan Mengikat Mediasi Penyelesaian 

Sengketa Waris Masyarakat Madura,”.Arena Hukum Vol.13, No.02 (2020): Hlm.300–313. 

https://doi.org/10.21776/ub.arenahukum.2020.01302.6. 
56 Hirsch, “Default Rules in Inheritance Law: A Problem in Search of Its Context,” hlm. 1036 
57 Fauzi, “Legislasi Hukum Kewarisan Di Indonesia”. hlm.71 



Gufron 

151 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

logis dalam praktik kewarisan. Tentu hal demikian akan berdampak pada penyelesaian 

bilamana terjadi sengketa waris. 

Keragaman hukum tentang waris yang berdampak pada penyelesaian sengketa waris 

akan terus menemui jalan buntu. Menurut Fauzi, dua hal yang kemungkinan terjadi, Pertama 

bilamana terjadi sengketa waris di masyarakat penyelesaiannya diranah pengadilan. Kedua, 

perlunya unifikasi hukum yang bersifat nasional khusus tentang penyelesaian sengketa waris58. 

Namun tidak semua pendekatan hukum dapat terselesaiakan dan menjamin keadilan substansial 

pada masyarakat. Madura sekian dari daerah di Indonesia yang dalam penyelesaian sengketa 

waris menggunakan konsep kearifan lokal. Penyelesaian menggunakan jalur pengadilan 

(litigasi) merupakan opsi terakhir, dan hal itu jarang terjadi. Berikut penuturan tokoh 

masyarakat dan warga perihal sengketa waris di Madura:            

Bilamana terjadi sengketa waris antar ahli waris, maka kembali pada keluarga masing-masing. 

Mereka biasanya musyawarah dengan anggota keluarganya. Diselesaikan secara kekeluargaan. 

Kemaslahatan keluarga lebih diutamakan. Kalau masih belum sepakat meminta pendapat 

seoarang ahli tokoh agama (kiai) sebagai mediator. Intinya sangkolan kalau di Madura itu 

apakah bentuknya waris/hibah/wasiat yang didahulukan adalah kesepakatan keluarga dan 

kemaslahatan keluarga, begitupun bila terjadi sengekta59. 

Dilakukan musyawarah secara kekeluargaan untuk melakukan pembagian ulang dengan catatan 

semua ahli waris sama-sama sepakat terhadap pengulangan pembagian harta warisan tersebut. 

Apabila hal demikian tidak dapat dilaksanakan, biasanya masyarakat atau ahli waris yang 

bersangkutan akan mendatangkan tokoh agama (kiai) untuk menjadi penengah dalam 

menyelesaikan sengketa yang ada60. 

Kalau kami orang kampung (Desa) menempuh jalan secara musyawarah kekeluargaan, dan 

jarang yang menempuh jalur hukum (peradilan)61. 

 Penyelesaian sengketa waris di Madura dengan cara musyawarah, dengan pendekatan 

kearifan lokal sudah turun-temurun dilakukan. Meskipun praktik pembagian waris yang 

dilakukan masyarakat Madura beragam. Baik praktik pembagian waris secara hukum Islam 

(faraid), secara hukum konvensional (KHI), atau secera adat kebiasaan masyarakat setempat, 

namun bilaman terjadi sengketa antar ahli waris, mereka lebih memilih dengan cara 

musyawarah kekeluargaan untuk mencapai mufakat daripada menempuh jalur formal di 

peradilan. Seperti halnya yang diungkapkan Kiai Fattah, seorang Kiai alumni Mekkah ini 

mengaskan, bahwa masyarakat Madura bilamana terjadi sengketa sangkolan (waris), mereka 

diselesaikan secara mandiri antar ahli waris, jika belum mencapai mufakat mereka meminta 

bantuan tokoh masyarakat atau kiai untuk membantu menyelesaikannya. Ia lebih lanjut 

 
58 Ibid, Hlm.72 
59 Wawancara KH. Naqib, Dewan Pengasuh PP. Annuqoyah Guluk-Guluk Sumenep. 06 November 2023 
60 Wawancara Muhammad Rusdi, Tokoh Masyarakat Desa Rombuh, Pamekasan. 25 Juli 2023 
61 Wawancara Imaduddin, warga Desa Angsanah, Pamekasan. 26 April 2023 



Gufron 

152 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

menegaskan, cara penyelesaian yang berujung di pengadilan, penilaian masyarakat setempat 

suatu yang dianggap tabu dan menjadi aib keluarga62. Selain itu, perbedaan secara sosial-budaya 

yang memungkinkan masyarakat menentukan pilihannya dalam penyelesaian sengketa waris63. 

Hal ini dapat terjadi pada kelompok masyarakat yang hidup dilingkungan perkotaan yang 

cenderung menempuh jalur pengadilan manakala terjadi sengketa waris. Namun ketidakpuasan 

atas pembagian harta waris merupakan faktor utama yang memicu terjadinya sengketa antar 

ahli waris, baik ditempuh dengan cara kearifan lokal (non litigasi) maupun secara peradilan 

(litigasi). Berdasarkan observasi, proses tahapan penyelesaian sengketa waris di Madura 

melalui tiga tahap.   

1. Musyawarah Kekeluaragaan 

Proses penyelesaian sengketa waris di Madura tergolong unik, dengan mengedepankan asas 

kekeluargaan. Hal demikian dilakukan bertujuan untuk menghidari perselisihan antar ahli 

waris yang berujung pada sengketa dan konflik. Masyarakat Madura berkeyakinan 

musyawarah merupakan salah satu cara yang dapat meredam perselisihan antar ahli waris, 

dengan cara bilamana diantara salah satu ahli waris yang kurang menerima hasil pembagian 

harta waris, maka pihak keluarga akan bermusyawarah bersama guna mencari jalan ke luar.   

2. Mediasai Tokoh Masyarakat  

Keterlibatan tokoh masyarakat dalam penyelesaian sengketa waris di Madura menjadi 

penting. Peran tokoh masyarakat yang secara spesifik diperankan oleh seorang kiai, menjadi 

alternatif kedua bilamana musyawarah keluarga menemui jalan buntu. Peran kiai menjadi 

penting, karena meminjam istilah Fucoult, bahwa kiai memiliki relasi kuasa terutama di 

masyarakat Madura. Relasi kuasa kiai kemudian diterjemahkan dalam bentuk peran sebagai 

tokoh yang memiliki otoritas dalam keilmuan agama (Islam), dan yang kedua peran relasi 

sosial yang menghubungkan kepentingan antar masyarakat. Dalam konteks sengketa waris, 

kiai menjadi juru damai diantara keluarga yang bersengketa.  

3. Menempuh Jalur Peradilan        

Tahapan yang ke tiga dari proses penyelesaian sengketa waris bagi masyarakat Madura ialah 

dengan menempuh jalur peradilan. Tentu hal ini berbeda dengan kultur masyarakat pada 

umumnya, yang berasumsi jalur peradilan merupakan jalur pilihan utama para pencari 

keadilan. Negara dalam rangka menjaga prinsip negara hukum dan menjamin persamaan di 

 
62 Wawancara KH. Abd Fattah, Pengasuh PP Nurul Karomah, Galis Bangkalan. 07 November 2023 
63 Wawancara Dr. Siti Musawwamah, Dekan Fakultas Syariah IAIN Madura. 07 November 2023 



Gufron 

153 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

muka hukum equality before the law telah mengatur sedemikian rupa melalui peraturan 

perundang-undangan yang berlaku.  

Konteks masyarakat Madura, penyelesaian sengketa waris dengan menempuh jalur 

peradilan menjadi opsi yang terakhir. Hal tersebut dilakukan bilamana tahapan di atas sudah 

dilakukan dan tidak menemukan kesepakatan atau titik temu antar ahli waris. Selain itu 

faktor budaya yang berkembang di masyarakat Madura, masyarakat yang bersentuhan 

dengan hukum atau peradilan diasumsikan sebagai mengumbar aib keluarga. Masyarakat 

Madura dikenal sebagai masyarakat yang sangat menjaga kehormatan keluarga, sehingga 

sengketa waris menjadi wilayah privat keluarga.  

 

Relasi Kiai Sebagai Mediator Sengketa Waris 

Tokoh agama di Madura atau dikenal dengan sebutan “Kiai” memiliki peran sentral dan 

kedudukan penting dalam struktur sosial masyarakat Madura. Kedudukan kiai Madura yang 

demikian itu, yang oleh Foucault disebut sebagai genealogi. Yakni kiai sebagai pemegang 

otoritas agama dilevel lokal membentuk relasi kuasa dan pengatahuan untuk menguasai dan 

mengontrol masyarakat64. Karena pengetahuan merupakan dasar atau sumber dari kekuasaan 

yang membentuk sebuah relasi65. Dalam konteks penyelesaian sengketa waris, kiai sebagai 

sumber rujukan, memiliki relasi kuasa di masyarakat yang bertindak sebagai mediator, 

penengah bilamana timbul perselisihan antar ahli waris. 

  Faridl menjelaskan, seorang kiai diposisikan sebagai elit dalam struktur sosial karena dua 

hal penting, yakni ketokohan sebagai pemuka agama yang  memiliki otoritas agama (Islam) di 

level lokal. Kemudian peran kiai secara sosial politik yang menyentuh pada segala aspek 

kehidupan masyarakat Madura66. Disamping itu, kiai yang memiliki keahlian dibidang hukum 

Islam, terkadang juga bertindak sebagai agen penggerak perubahan sosial (social change) 

masyarakat67. Pada level budaya, kiai berperan sebagai penyangga tradisi dan budaya atau 

makelar budaya (culture brokers) yang menghubungkan aspek kepentingan sosial-politik 

masyarakat Madura68.  

 
64 Syafiuddin, “Pengaruh Kekuasaan Atas Pengetahuan (Memahami Teori Relasi Kuasa Michel Foucault)”. 

hlm.150 
65 Foucault, “The Subject and Power,” Hlm.787 
66 Miftah Faridl, Peran Sosial Politik Kyai Di Indonesia, Jurnal Sosioteknologi Vol.1 No.11 Tahun (2007):hlm. 

197. 
67 Hiriko Horikoshi, Kyai Dan Perubahan Sosial (Jakarta: LP3ES, 1987), Hlm.242 
68 Clifford Geertz, Agama Jawa: Abangan, Santri, Priyayi, terjemahan (Surabaya: Pustaka Jaya, 1985), hlm.234 



Gufron 

154 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

  Tiga alasan penting di atas yang mencakup dimensi spiritual, sosial-politik dan budaya 

menjadikan kedudukan kiai di Madura begitu berpengaruh. Pola demikian itu sudah lama 

terbentuk sejalan dengan tradisi masyarakat Madura yang sangat menghormati agama dan tokoh 

agama, berikut dengan kuatnya memegang teguh tradisi. Sehingga persoalan masyarakat 

menjadi tanggungjawab moral para kiai disekitarnya. Hubungan saling menjaga kepercayaan 

masyarakat dan kiai, membentuk hubungan timbal balik yang saling menguntungkan. Satu sisi 

kedudukan kiai dengan segala bentuk penghormatan dan kepercayaan oleh masyarakat, di sisi 

lain upaya kiai menjaga kepercayaan yang diberikan masyarakat dalam bentuk peranannya.  

  Peran dan fungsi seorang kiai menjadi penting bilamana terlibat dalam upaya 

penyelesaian sengketa waris. Masyarakat Madura selalu melibatkan peran kiai terutama pada 

penyelesaian sengketa waris jika antar ahli waris tidak menemukan kesepakan bersama. 

Penunjukan seorang kiai sebagai mediator atau juru damai bagi ahli waris yang sedang 

bersengketa merupakan simbol kearifan lokal di Madura. Seperti diungkapkan salah satu tokoh 

atau kiai yang memiliki keahlian dalam bidang ilmu waris Islam (faraidl). Ia sering diminta 

warga untuk memediasi ahli waris yang sedang bersengketa. Menurutnya, dalam memediasi 

warga ada yang menerima keputusannya dengan alasan yang beragam, ada pula yang tidak puas 

dan melanjutkan ke ranah pengadilan, tetapi masyarakat sekitar banyak yang menerima 

keputusannya, tegasnya 69.  

  Begitu juga penuturan Rahim salah seorang warga Desa Angsanah, Pamekasan70. Ia 

mengungkapkan; warga sekitar bila ada yang bersengketa waris sering melibatkan kiai setempat 

untuk melakukan mediasi antar ahli waris yang bersengketa. Tidak sedikit yang menerima 

keputusan seorang kiai. Ia lanjut menuturkan; melibatkan kiai dalam penyelesaian sengketa 

selain bentuk penghormatan sebagai seorang yang memiliki kedalaman ilmu agama (Islam), 

warga mengharap keberkahan atas harta yang telah disengketakan nantinya. Kepercayaan itu 

tertanam kuat bagi masyrakat Madura dan lestari lintas generasi.                          

 

KESIMPULAN 

Adapun kesimpulan dari hasil riset ini sebagai berikut. Pertama, masayarakat Madura dalam 

praktik waris secara umum menggunakan pluralisme hukum, baik hukum Islam, hukum 

nasional, dan hukum adat. Secara mayoritas penggunakan hukum adat berdasarkan 

 
69 Wawancara Kiai Syaifie Ansori, tokoh masyarakat Sumenep yang ahli dibidang ilmu fara’id dan Dewan 

Pengasuh PP An-Nuqoyyah. 6 November 2023 
70 Wawancara Rahim, warga Desa Angsanah Kabupaten Pamekasan, dilakukan pada 27 April 2023 



Gufron 

155 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

musyawarah kekeluargaan sangat dikenal bagi masyarakat Madura. Yang menarik dari 

pembagian waris ialah harta waris dibagi terlebih dahulu kepada ahli waris sebelum orang tua 

meninggal dunia, dan sisa hartanya yang disebut “Pathobin” dibagikan setelahnya. Adapun 

factor masyarakat Madura memilih hukum adat berdasarkan musyawarah kekeluargaan 

diantaranya—pembagian harta waris tersebut dinilai cukup adil karena bukan berdasarkan jenis 

kelamin, akan tetapi keadaan ekonomi menjadi pertimbangan besar kecilnya pembagian. Selain 

itu, factor kemudahan dan tradisi turun-temurun dilakukan oleh masyarakat setempat.  

Kedua, ada tiga model praktik dalam penyelesaian sengketa waris yang dilakukan 

masyarakat Madura pada umumnya. (1). Musyawarah kekeluargaan. Masyarakat Madura 

bilamana dalam pembagian harta waris dirasa ada potensi ketidak puasaan diantara ahli waris, 

yang dilakukan pertama yakni mengupayakan musyawarah mufakat antar ahli waris dalam 

lingkup kekeluargaan. (2). Melibatkan kiai sebagai mediator. Bilamana musyawarah 

kekeluargaan tidak mencapai mufakat, maka biasanya para ahli waris meminta tokoh setempat 

dalam hal ini kiai sebagai penengah. Tidak hanya itu, kiai juga biasanya dimintai fatwa jalan 

keluar dari masalah yang dihadapi. (3). Menempuh jalur peradilan. Opsi yang terakhir 

dilakukan bilamana dua jalan upaya sudah dilakukan dan tidak membuahkan hasil, satu-satunya 

jalan dalam kontek hukum ialah jalur peradilan. 

Ketiga, kedudukan kiai di Madura cukup penting baik secara ketokohan maupun relasi, 

sehingga keberadaan kiai menjadi rujukan masalah keagamaan oleh masyarakat setempat. 

Relasi sosial-agama terbangun di masyarakat cukup kuat terutama masalah waris. Dalam 

konteks waris kiai diposisikan sebagai mediator atau penengah untuk mencari jalan keluar bila 

antar ahli waris tidak menemui titik temu yang berpotensi menimbulkan sengketa waris. Kiai 

dan masyarakat di Madura mempunyai ikatan kuat baik secara transcendental dan sosial, 

sehingga hubungan tersebut dapat dikatagorikan hubungan patron-client. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

A. Javier Trevino. The Sociology of Law: Classical and Contemporary Perspectives. Taylor & 

Francis Group. New York: Routledge, 2017  

Achidsti, Sayfa Auliya. “Eksistensi Kiai Dalam Masyarakat.” IBDA` : Jurnal Kajian Islam Dan 

Budaya vol.12, no. 2 (2014) 

Ainiyah, Qurrotul, Syarifah Marwiyah, and Sri Lumatus Sa`adah. “Pembagian Waris Etnis 

Madura Terhadap Anak Luar Nikah Di Dusun Kebonan Kecamatan Yosowilangun 

Kabupaten Lumajang.” Al-Ihkam: Jurnal Hukum & Pranata Sosial Vol.11, no. 2 (2016) 



Gufron 

156 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

Arif, Fikri. “Fleksibilitas Hukum Islam Dalam Perubahan Sosial.” ASAS: Jurnal Hukum 

Ekonomi Syariah vol.11, no. 2 (2019) 

Arifin Mansurnoor, Iik. “Local Initiative and Government Plans: Ulama and Rural 

Development in Madura, Indonesia.” Journal of Social Issues in Southeast Asia 7, no. 1 

(1992) 

Asmuni, Isnina, and Atikah Rahmi. HUKUM WARIS ISLAM: Komparatif Antara Fikih Klasik 

Dan Fikih Kontemporer. Kelompok Penerbit Perdana Mulya Sarana. Perdana Publishing, 

2021.  

Bahasa, Badan Pengembangan Dan Pembinaan. “KBBI,” 2016. 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/Konflik. 

Carranza, Eliana. “Islamic Inheritance Law, Son Preference and Fertility Behavior of Muslim 

Couples in Indonesia.” Policy Research Working Paper 3, no. 2 (2014) 

Catherine Dawson. Introduction to Research Methods; A Prsctical Guide for Anyone 

Undertaking a Research Project. How to Content, 2009. 

Dhofier, Zamakhsari. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai Dan Visinya 

Mengenai Masa Depan Indonesia. Lp3Es. 10th ed. Jakarta: LP3ES, 2019. 

Dwi Poespasari, Ellyne. Pemahaman Seputar Hukum Waris Adat Di Indonesia. Jakarta: 

Prenadamedia Group, 2018. 

Eman Suparman. Intisari Hukum Waris Indonesia. Bandung: PT Bandar Maju, 1991. 

Erwan. “Pembagian Harta Waris (Studi Analisis Marga Mandailing Di Kabupaten Pasaman 

Berdasarkan Konsep Dasar Sosiologi Hukum ).” Al-Himayah vol. 2, no. 2 (2018) 

Faridl, Miftah. “Peran Sosial Politik Kyai Di Indonesia Dr. Miftah Faridl.” Jurnal 

Sosioteknologi Vol.11 No.2 (2007) 

Fauzi, Mohammad, Legislasi Hukum Kewarisan Di Indonesia. Ijtimaiyya Vol. 9, no. 2 (2016) 

Foucault, Michel. “The Subject and Power.” Readings for a History of Anthropological Theory, 

Sixth Edition 8, no. Summer 1982 (1982) 

Geertz, Clifford. Agama Jawa: Abangan, Santri, Priyayi. Terjemahan. Surabaya: Pustaka Jaya, 

1985. 

Gulo, W. Metodologi Penelitian. 1st ed. Jakarta: Grasindo, 2005. 

Habiburrahman. Rekonstruksi Hukum Kewarisan Islam Di Indonesia. 1st ed. Jakarta: Kencana, 

2011. 

Hasanah, Hasanah, Mohammad Hamzah, Amir, and Mufarrijul Ikhwan. “Pluralisme Hukum 

Dalam Penyelesaian Sengketa Warisan Pada Masyarakat Madura.” Arena Hukum 

Vol.11, no. 1 (2018) 

Hasanah, Uswatun, Afdolul Anam, and Mohammad Hamzah. “Kekuatan Mengikat Mediasi 

Penyelesaian Sengketa Waris Masyarakat Madura.” Arena Hukum vol. 13, no. 02 (2020) 

Hazairin. Hukum Kekeluargaan Nasional. Jakarta: TintaMas, 1982. 

Hefni, Moh. “Patron-Client Relationship Pada Masyarakat Madura.” KARSA: Journal of 

Social and Islamic Culture 15, no. 1 (2012) 



Gufron 

157 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

Hidayaturrahman, Mohammad. “Integration Of Islam And Local Culture: Tandhe’ in 

Madura.” MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu KeIslaman vol. 42, no. 1 (2018) 

Hipni, Muhammad, and Muh. Karim. “Akar Budaya Emansipasi Pekerja Imigran Wanita 

Madura; Kajian Terhadap Praktik Waris Adat Madura.” KABILAH : Journal of Social 

Community vol.4, no. 2 (2019) 

Hirsch, Adam J. “Default Rules in Inheritance Law: A Problem in Search of Its Context.” 

Fordham Law Review 73, no. 3 (2004) 

Horikoshi, Hiriko. Kyai Dan Perubahan Sosial. Jakarta: LP3ES, 1987. 

Ilahi, Mohammad Takdir. “KIAI : Figur Elite Pesantren.” Jurnal Kebudayaan Islam vol.12, no. 

2 (2014) 

Irianto, Sulistyowati. “Competition and Interaction between State Law and Customary Law in 

the Court Room: A Study of Inheritance Cases in Indonesia.” Journal of Legal Pluralism 

and Unofficial Law 36, no. 49 (2004) 

Jannah, Hasanatul. “Kyai, Perubahan Sosial Dan Dinamika Politik Kekuasaan.” Fikrah - 

Jurnal Ilmu Aqidah Dan Studi Keagamaan 3, no. 1 (2015) 

Joses, Jimmy, Simbiring. Cara Penyelesaikan Sengketa Di Luar Pengadilan: Negosiasi, 

Mediasi, Konsiliasi & Arbitrase. Jakarta: Visimedia, 2011. 

Juwana, Hikmahanto. “Dispute Resolution Process in Indonesia.” JAPAN, 2003. 

Kaban, Maria. “Penyelesaian Sengketa Waris Tanah Adat Pada Masyarakat Adat Karo.” 

Mimbar Hukum Fakultas Hukum Universitas Gadjah Mada 28, no. 3 (2016) 

Kaban, Maria, and Runtung Sitepu. “The Efforts of Inheritance Dispute Resolution for 

Customary Land on Indigenous Peoples in Karo, North Sumatra, Indonesia.” International 

Journal of Private Law 8, no. 3–4 (2017) 

Komari. “Eksistensi Hukum Waris Di Indonesia: Antara Adat Dan Syariat.” Asy-Syari’ah vol. 

17, no. 2 (2015) 

Lukito, Ratno. Tradisi Hukum Indonesia. 1st ed. Yogyakarta: Teras, 2008. 

Marisa, Mira. “Patterns Of Social Relations Between Ethnics To Make Social Integration Of 

Historical Education Students Of The Pgri Ikip Of Pontianak Pola.” Santhet: (Jurnal 

Sejarah, Pendidiikan Dan Humaniora) vol.5, no.1 (2021) 

Moffitt, Michael L, and Robert C Bordone, eds. “Handbook of Dispute Resolution,” 560. San 

Francisco: Jossey-BASS, 2005 

Mudhoffir, Abdil Mughis. “Teori Kekuasaan Michel Foucault : Tantangan Bagi Sosiologi 

Politik,” n.d. 

Mulyadi, Achmad. “Memaknai Praktik Tradisi Ritual Masyarakat Muslim Sumenep.” 

Endogami: Jurnal Ilmiah Kajian Antropologi Vol.1, no. 2 (2018) 

Musda, Novelia. “Islamic Law, Adat and State Law Franz von Benda-Beckmann on Systems of 

Property and Inheritance in Minangkabau.” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary 

Journal of Islamic Studies vol. 8, no. 2 (2012) 

Nasution, Adela. “Plurasime Hukum Waris Di Indonesia.” Al-Qadha vol.5, no. 1 (2018): 20-. 



Gufron 

158 

Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, p-ISSN: 2355-0546, e-ISSN: 2502-6593 Vol. 10, No. 2, Desember 2025 

  

Nawawi, Maimun. Pengantar Hukum Kewarisan Islam. Edited by Ulfatun Hasanah. Surabaya: 

Pustak Radja, 2016. 

Nurhayati, Yati, Ifrani Ifrani, and M. Yasir Said. “Metodologi Normatif Dan Empiris Dalam 

Perspektif Ilmu Hukum.” Jurnal Penegakan Hukum Indonesia vol. 2, no. 1 (2021) 

Nurlaelawati, Euis. Menuju Kesetaraan Dalam Aturan Kewarisan Islam Indonesia: Kedudukan 

Anak Perempuan versus Saudara Kandung. Jurnal Indo-Islamika vol.2, no. 1 (2015) 

Saekan, and Erniati Effendi. Sejarah Penyusunan Kompilasi Hukum Islam Indonesia. Surabaya: 

Arkola, 1997. 

Siregar, Mangihut. “Kritik Terhadap Teori Kekuasaan-Pengetahuan Foucault.” Jurnal Ilmu 

Sosial Dan Ilmu Politik vol. 1, no. 1 (2021) 

Sudaryanto, Agus. Aspek Ontologi Pembagian Waris Dalam Hukum Islam Dan Hukum Adat 

Jawa, Mimbar Hukum vol. 22, no. 3 (2010) 

Syafiuddin, Arif. Pengaruh Kekuasaan Atas Pengetahuan (Memahami Teori Relasi Kuasa 

Michel Foucault), Refleksi: Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam vol.18, no. 2 (2018) 

Totok Rochana. Orang Madura: Suatu Tinjauan Antropologis. Humanus vol. 11, no. 1 (2012) 

Usman, Husaini, and Purnomo Setiady Akbar. Metodologi Penelitian Sosial. Jakarta: Bumi 

Aksara, 2006. 

Veeger, K.J. Realitas Sosial : Refleksi Filsafat Sosial Atas Hubungan Individu-Masyarakat 

Dalam Cakrawala Sejarah Sosiologi. 3rd ed. Jakarta: Gramedia Pustaka, 1990. 

Yulia. Hukum Adat. Sulawesi: Unimal Press, 2016. 

Yusuf, Wibisono M. Sosiologi Agama. Sosiologi Agama. Vol. 53, 2013. 

 


