Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 73

0 0 OASIS: Jurnal limiah Kajian Islam

OAS]S Volume 10 Nomor 1 Tahun 2025
https://www.syekhnurijati.ac.id/jurnal/index.php/oasis

ISSN 1979-1399| e-ISSN 2548-3889

ANALISIS PEMIKIRAN AL-GHAZALI DAN IBNU MISKAWAIH
TENTANG PENDIDIKAN ANAK

Suci Rachmawati
Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon
suci28syafei@gmail.com

Abstract

This study examines the comparison of Al-Ghazali and Ibn Miskawaih's
thoughts on the concept of children's education and its relevance in the context
of contemporary Islamic education. The phenomenon of moral degradation
among the younger generation and the tendency of the modern education system
to emphasize the cognitive aspect more than the moral and spiritual aspects are
the background for the urgency of this research. The purpose of the research is
to analyze the concept of children's education according to the two figures,
identify the similarities and differences in their thinking, and examine their
relevance to the context of contemporary Islamic education. This study uses a
narrative-based descriptive qualitative method based on literature study by
exploring the primary works of the two figures, namely "lhya Ulumuddin" by
Al-Ghazali and "Tahdzib al-Akhlaq" by Ibn Miskawaih. An in-depth analysis
was carried out on the fundamental concepts of children's education put
forward by the two Muslim thinkers. The results of the study show that despite
the differences in approaches, the two figures emphasize the integration of
spiritual, moral, and intellectual aspects in children's education. Al-Ghazali
emphasizes the spiritual-sufistic dimension in the formation of children's
character, while Ibn Miskawaih uses a philosophical-rational approach in
moral development. Their thinking has significant relevance to contemporary
education in terms of character education, holistic approaches, constructivistic
learning methods, socio-emotional learning, value-based education, and
educational personalization. This research contributes to the development of a
comprehensive Islamic education model by integrating classical intellectual
property to address educational challenges in the digital age and globalization.
Keywords: Al-Ghazali, Ibn Miskawaih, children's education, Islamic
education

Abstrak

Penelitian ini mengkaji perbandingan pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu
Miskawaih tentang konsep pendidikan anak dan relevansinya dalam konteks
pendidikan Islam kontemporer. Fenomena degradasi moral di kalangan
generasi muda serta kecenderungan sistem pendidikan modern yang lebih

Suci Rachmawati


mailto:suci28syafei@gmail.com
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/oasis
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1180424484
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1475545912

Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 74

menekankan aspek kognitif dibandingkan aspek moral dan spiritual menjadi
latar belakang urgensi penelitian ini. Tujuan penelitian adalah menganalisis
konsep pendidikan anak menurut kedua tokoh tersebut, mengidentifikasi
persamaan dan perbedaan pemikiran mereka, serta mengkaji relevansinya
dengan konteks pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif deskriptif naratif berbasis studi literatur dengan
mengeksplorasi karya primer kedua tokoh, yaitu "lhya Ulumuddin" karya Al-
Ghazali dan "Tahdzib al-Akhlaq" karya Ibnu Miskawaih. Analisis mendalam
dilakukan terhadap konsep-konsep fundamental pendidikan anak yang
dikemukakan oleh kedua pemikir muslim tersebut. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa meskipun terdapat perbedaan pendekatan, kedua tokoh
menekankan integrasi aspek spiritual, moral, dan intelektual dalam pendidikan
anak. Al-Ghazali lebih menekankan dimensi spiritual-sufistik dalam
pembentukan karakter anak, sementara Ibnu Miskawaih menggunakan
pendekatan filosofis-rasional dalam pengembangan akhlak. Pemikiran mereka
memiliki relevansi signifikan dengan pendidikan kontemporer dalam hal
pendidikan  karakter,  pendekatan  holistik,  metode  pembelajaran
konstruktivistik, pembelajaran sosio-emosional, pendidikan berbasis nilai, dan
personalisasi pendidikan. Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan
model pendidikan Islam yang komprehensif dengan mengintegrasikan
kekayaan intelektual klasik untuk menjawab tantangan pendidikan di era digital
dan globalisasi.

Kata Kunci: Al-Ghazali, Ibnu Miskawaih, pendidikan anak, pendidikan Islam

Pendahuluan

Pendidikan anak merupakan pondasi utama dalam membentuk karakter dan
kepribadian manusia. Sejak dini, anak memerlukan bimbingan yang tepat untuk
mengembangkan potensi intelektual, spiritual, dan moral mereka. Dalam tradisi
pemikiran Islam, perhatian terhadap pendidikan anak telah menjadi fokus penting bagi
para filsuf dan ulama Muslim sepanjang sejarah. Di antara tokoh yang memberikan
kontribusi besar dalam bidang ini adalah Imam Al-Ghazali (1058-1111 M) dan Ibnu
Miskawaih (932-1030 M), yang keduanya telah mewariskan pemikiran komprehensif
tentang pendidikan anak.(Siregar, 2016)

Kondisi ini diperparah dengan sistem pendidikan modern yang cenderung
mengadopsi pendekatan sekularistik, yang memisahkan aspek spiritual dari proses
pembelajaran. Masalah ini menuntut eksplorasi kembali terhadap kekayaan pemikiran
Islam klasik, khususnya dari para filsuf dan ulama yang telah memberikan fondasi kokoh
bagi pengembangan pendidikan karakter.

Realitas pendidikan saat ini menunjukkan adanya kecenderungan yang lebih
menekankan aspek kognitif dibandingkan aspek moral dan spiritual. Fenomena degradasi
moral yang semakin meningkat di kalangan generasi muda, seperti perilaku tidak hormat
kepada orang tua dan guru, bullying, kecanduan gadget, hingga kenakalan remaja,
menjadi indikasi adanya ketidakseimbangan dalam sistem pendidikan.(Muhammad
Baharuddin Igbal, 2022) Data dari Komisi Perlindungan Anak Indonesia (KPAI) tahun

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 75

2023 menunjukkan peningkatan kasus kekerasan di lingkungan pendidikan sebesar 12%
dibandingkan tahun sebelumnya, sementara survei Badan Pusat Statistik (BPS)
mengungkapkan bahwa 65% remaja Indonesia mengalami krisis identitas moral akibat
pengaruh media sosial dan teknologi digital.(Novianto et al., 2024)

Kondisi ini diperparah dengan sistem pendidikan modern yang cenderung
mengadopsi pendekatan sekularistik yang memisahkan aspek spiritual dari proses
pembelajaran. Penelitian yang dilakukan oleh Baharuddin Igbal (2022) mengenai
degradasi moral remaja pesisir menunjukkan bahwa kurangnya integrasi nilai-nilai
spiritual dan moral dalam pendidikan formal menjadi faktor utama penyebab
kemerosotan akhlak generasi muda. Temuan serupa dikemukakan dalam kajian Siregar
(2016) yang menekankan pentingnya konsep pendidikan anak yang holistik dan
terintegrasi untuk mengatasi problematika moral kontemporer.

Problematika ini menuntut eksplorasi kembali terhadap khazanah pemikiran Islam
klasik yang telah memberikan fondasi kokoh bagi pengembangan pendidikan karakter.
Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih, sebagai dua tokoh besar dalam tradisi intelektual Islam,
menawarkan perspektif yang sangat relevan untuk menjawab tantangan pendidikan
kontemporer melalui pendekatan yang mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, dan
intelektual secara harmonis.

Al-Ghazali, yang dikenal dengan gelar Hujjatul Islam, memiliki pandangan
pendidikan yang mengintegrasikan aspek spiritual dan intelektual. Melalui karya
monumentalnya "lhya Ulumuddin," beliau menyajikan konsep pendidikan yang
menekankan keseimbangan antara pembentukan akhlak dan pengembangan ilmu
pengetahuan. Bagi Al-Ghazali, pendidikan anak tidak hanya bertujuan untuk
menghasilkan individu yang berilmu, tetapi juga memiliki kesucian hati dan kemuliaan
akhlak.(Suhardi et al., 2022) Pendekatannya yang sufistik-spiritual menawarkan
metodologi pendidikan yang menekankan penyucian jiwa (tazkiyah) dan pembentukan
karakter melalui keteladanan dan latihan spiritual.

Sementara itu, Ibnu Miskawaih, seorang filsuf etika terkemuka dalam tradisi
Islam, melalui karyanya "Tahdzib al-Akhlag" (Penyempurnaan Akhlak), menawarkan
pendekatan pendidikan anak yang berfokus pada pembentukan karakter moral melalui
pembiasaan dan latihan jiwa. Pemikirannya yang dipengaruhi oleh tradisi filsafat Yunani
dan ajaran Islam menciptakan sintesis unik dalam konsep pendidikan akhlak yang
sistematis.[3] Pendekatan rasional-filosofisnya memberikan kerangka metodologis yang
terstruktur dalam pembentukan karakter melalui keseimbangan tiga kekuatan jiwa: akal
(‘aql), syahwat (shahwah), dan keberanian (ghadhab).(Hanifah & Bakar, 2024)

Tujuan dari penelitian ini adalah menganalisis secara mendalam konsep
pendidikan anak yang dikemukakan oleh dua tokoh besar, Al-Ghazali dan Ibnu
Miskawaih, mengidentifikasi persamaan dan perbedaan dalam pemikiran mereka, dan
mengkaji bagaimana pemikiran mereka relevan dan dapat diterapkan dalam konteks
pendidikan Islam kontemporer. Dengan mengeksplorasi sintesis pemikiran kedua tokoh

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 76

ini, penelitian ini berharap dapat merumuskan sebuah model pendidikan yang lebih
integratif dan holistik, yang mampu menjawab tantangan di era digital dan globalisasi.

Metode

Metode penelitian yang digunakan dalam artikel ini adalah kualitatif deskriptif
naratif. Penelitian ini berfokus pada studi literatur dengan menganalisis secara mendalam
konsep-konsep pendidikan anak yang dikemukakan oleh dua tokoh besar, Al-Ghazali dan
Ibnu Miskawaih. Sebagai rancangan penelitian kualitatif, peneliti secara langsung
berinteraksi dengan sumber data utama, yaitu karya-karya primer dari kedua tokoh.
Teknik pengumpulan data dilakukan dengan mengeksplorasi karya "lhya Ulumuddin"
oleh Al-Ghazali dan "Tahdzib al-Akhlaq" oleh Ibnu Miskawaih. Peneliti sebagai
instrumen utama dalam menginterpretasikan dan menganalisis teks-teks tersebut.
Analisis data dilakukan dengan pendekatan komparatif untuk mengidentifikasi
persamaan dan perbedaan dalam pemikiran kedua tokoh. Selain itu, digunakan pula
pendekatan historis-filosofis untuk memahami landasan pemikiran mereka dalam konteks
zamannya. Tujuannya adalah untuk mengkaji relevansi pemikiran tersebut dengan
konteks pendidikan Islam kontemporer.

Hasil Dan Pembahasan
Konsep Pendidikan Anak menurut Al-Ghazali

Al-Ghazali memandang pendidikan anak sebagai proses penyucian jiwa (tazkiyatun
nafs) dan penanaman akhlak mulia sejak dini. Pendidikan tidak semata transmisi ilmu,
tetapi lebih sebagai proses pembentukan kepribadian manusia secara komprehensif.
Dalam 7hya’ ‘Ulumuddin, khususnya dalam Kitab Riyadhatun Nafs, Al-Ghazali
menekankan pentingnya mendidik anak dalam suasana spiritual yang terjaga, melalui
metode keteladanan, pembiasaan amal saleh, serta pengendalian hawa nafsu.(Sulistiyani
et al., 2025)

Konsep pendidikan anak menurut Imam Al-Ghazali dibangun atas fondasi teologis
yang mendalam tentang hakikat manusia sebagai makhluk yang diciptakan dalam
keadaan fitrah suci, di mana setiap anak dipandang sebagai amanah illahi yang memiliki
potensi spiritual dan intelektual yang luar biasa namun sekaligus sangat rentan terhadap
pengaruh lingkungan. Berdasarkan pemahaman ini, Al-Ghazali merumuskan empat
prinsip fundamental dalam pendidikan anak yang saling terintegrasi dan sinergis.

Pertama, pendidikan harus dimulai sejak usia dini karena masa kanak-kanak
merupakan periode kritis pembentukan kepribadian di mana jiwa anak ibarat kertas putih
yang belum tertulis atau tanah liat yang mudah dibentuk, sehingga nilai-nilai keislaman
dan akhlak mulia yang ditanamkan pada masa ini akan mengakar kuat dan menjadi
fondasi bagi perkembangan karakter di masa depan. Kedua, pendidikan harus
mengutamakan pembentukan akhlak dan pembiasaan ibadah sebagai prioritas tertinggi
bahkan di atas pengembangan kemampuan intelektual, karena Al-Ghazali meyakini
bahwa akhlak mulia merupakan tujuan hakiki penciptaan manusia dan ilmu tanpa akhlak

|

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 77

akan menjadi berbahaya, sementara ibadah berfungsi sebagai sarana pembentukan
karakter dan disiplin spiritual yang membentuk kepribadian bertakwa. Ketiga,
metodologi pendidikan harus berbasis cinta, kasih sayang, dan kelembutan sebagai
antitesis dari pendekatan otoriter, karena Al-Ghazali memahami bahwa cinta adalah kunci
yang membuka hati dan pikiran anak untuk menerima pembelajaran, sementara paksaan
justru menimbulkan resistensi psikologis dan trauma yang menghambat proses belajar.
Keempat, pendidikan harus dilakukan secara bertahap sesuai dengan tahap perkembangan
anak melalui prinsip gradualism (tadarruj), di mana setiap fase usia memiliki
karakteristik, kebutuhan, dan kapasitas yang berbeda sehingga pendekatan pendidikan
harus disesuaikan dengan kondisi psikologis dan intelektual anak pada setiap tahapannya
mulai dari pembentukan kebiasaan dasar melalui keteladanan pada wusia dini,
pembelajaran formal dengan penguatan akhlak pada fase kedua, hingga pengembangan
kemampuan berpikir kritis dan spesialisasi ilmu pada fase ketiga.

Keempat prinsip ini membentuk sistem pendidikan yang holistik, humanistik,
spiritual dalam orientasi, dan scientific dalam metodologi, yang tidak hanya efektif dalam
mengembangkan potensi anak tetapi juga relevan lintas zaman sebagai model pendidikan
Islam yang mampu menjawab tantangan modernitas dengan tetap mempertahankan nilai-
nilai autentik keislaman.(Tejaningrum et al., 2021)

Al-Ghazali memiliki pandangan yang kuat tentang peran sentral orang tua dan guru
dalam pendidikan anak. Ia menganggap keduanya sebagai murabbi, atau pendidik, yang
memiliki tanggung jawab besar untuk menjadi contoh ideal (qudwah). Menurutnya, fitrah
anak yang suci dan bersih sejak lahir dapat rusak oleh lingkungan jika tidak ada
bimbingan yang tepat.(Al Hamid, 2023) Oleh karena itu, pendidikan tidak hanya sekadar
transmisi ilmu, tetapi merupakan proses komprehensif untuk membentuk kepribadian
yang utuh. Dalam pandangannya, metode pendidikan yang efektif mencakup beberapa
aspek penting.

Keteladanan (qudwah) menjadi yang paling utama, karena anak lebih mudah meniru
perilaku daripada hanya mengikuti instruksi verbal. Selain itu, pembiasaan (ta'wid)
terhadap amal saleh juga sangat ditekankan, karena melalui pengulangan, perilaku baik
akan terinternalisasi. Lebih lanjut, Al-Ghazali juga mengedepankan pentingnya nasihat
(mau’idzah) yang diberikan dengan penuh kasih sayang, bukan dengan paksaan. Di
samping itu, pengawasan (vi ‘ayah) yang intensif diperlukan untuk memastikan anak tetap
berada di jalur yang benar. Terakhir, ia menganjurkan penggunaan pemberian motivasi
dan hukuman yang proporsional (farghib wa tarhib). (Farida & Makbul, 2023)

Pemikiran Al-Ghazali sangat menekankan dimensi spiritualitas dan moralitas sebagai
inti dari pendidikan, menjadikannya relevan dalam krisis karakter masa kini. Ini
menunjukkan bahwa Al-Ghazali percaya pada pendekatan yang seimbang, di mana
motivasi untuk melakukan kebaikan dan konsekuensi yang adil untuk perilaku buruk
sama-sama penting dalam membentuk karakter anak.

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 78

Konsep Pendidikan Anak menurut Ibnu Miskawaih

Ibnu Miskawaih, dalam karyanya Tahdzib al-Akhlaq, menyusun sistem pendidikan
akhlak yang rasional dan filosofis. Ia menekankan pembentukan karakter melalui
kebiasaan, pengendalian hawa nafsu, dan pencapaian kebajikan dengan jalan tengah
(wasathiyyah). Pendidikan anak bagi Ibnu Miskawaih merupakan instrumen untuk
mewujudkan kebahagiaan (sa ‘adah) sebagai tujuan tertinggi kehidupan.

Ibnu Miskawaih, dalam karyanya yang berjudul Tahdzib al-Akhlag, menyusun
sebuah sistem pendidikan akhlak yang unik karena basisnya yang rasional dan filosofis,
berbeda dari Al-Ghazali yang lebih banyak mengutip dalil keagamaan. Bagi Ibnu
Miskawaih, tujuan pendidikan adalah untuk membentuk karakter melalui kebiasaan,
pengendalian hawa nafsu, dan pencapaian kebajikan dengan prinsip jalan tengah
(wasathiyyah). (Farida & Makbul, 2023)

Anak-anak harus dilatih secara bertahap untuk membedakan antara yang baik dan
yang buruk. Mereka juga perlu diperkenalkan pada konsep keutamaan moral, yang
meliputi keberanian, keadilan, kesederhanaan, dan kebijaksanaan (hikmah). Proses
pendidikan ini ditekankan melalui pembiasaan, bukan hanya sekadar nasihat. Dalam
melaksanakan pendidikan ini, Ibnu Miskawaih menyarankan beberapa metode praktis.
latihan jiwa (riyadhatun nafs), sebuah proses yang berulang untuk membentuk disposisi
moral yang stabil. Ia juga menekankan pentingnya pengawasan intensif pada masa kecil
untuk memastikan pembentukan karakter yang benar. Selain itu, ia merekomendasikan
pemberian penghargaan atas perilaku baik sebagai bentuk penguatan positif dalam proses
belajar. Terakhir, Ibnu Miskawaih menganggap bahwa lingkungan sosial yang edukatif
dan menantang merupakan faktor penting untuk membentuk karakter anak.(Wahyuni,
2021) Melalui metode-metode ini, ia memandang pendidikan karakter sebagai sebuah
proses rekayasa moral yang rasional, terukur, dan dapat dibentuk melalui habituasilbnu
Miskawaih menempatkan pendidikan karakter sebagai proses rekayasa moral yang
rasional, terukur, dan bisa dibentuk melalui habituasi.

Persamaan Pendidikan Anak menurut Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih

Berdasarkan perbandingan pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih, ada beberapa
kesamaan mendasar dalam pandangan mereka tentang pendidikan anak, yang dapat
dideskripsikan secara sistematis sebagai berikut:(Sabililhaq et al., 2025)

Tabel 1: Persamaan Pendidikan Anak menurut Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih

Aspek Al-Ghazali Ibnu Persamaan
Miskawaih
Tujuan "Tujuan  tertinggi | "Capaian tertinggi | Keduanya  berpendapat bahwa
Akhlak pendidikan adalah | pendidikan adalah | tujuan tertinggi pendidikan adalah
Mulia kesempurnaan aktualisasi mencapai  kesempurnaan akhlak.
akhlak sebagai | keutamaan moral | Bagi Al-Ghazali, kesempurnaan
manifestasi yang membawa | akhlak adalah manifestasi
penghambaan pada kebahagiaan | penghambaan  kepada  Allah.
kepada Allah" (Thya | sejati" (Tahdzib | Sementara itu, Ibnu Miskawaih
al-Akhlaq: 30) melihatnya sebagai  aktualisasi

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025

79

Ulumuddin, Juz III:

keutamaan moral yang membawa

56) kebahagiaan sejati.
Metode "Akhlak dapat | "Kebiasaan yang Baik Al-Ghazali maupun Ibnu
Pembiasaan | dibentuk  melalui | diulang secara | Miskawaih meyakini bahwa akhlak
pembiasaan  yang | konsisten = akan | dapat dibentuk melalui pembiasaan
konsisten terhadap | terinternalisasi yang konsisten. Al-Ghazali
perilaku yang | menjadi disposisi | menyatakan bahwa akhlak dapat
diinginkan" (Mizan | jiwa yang stabil" | dibentuk melalui kebiasaan terhadap
al-'Amal: 65) (Tahdzib al- | perilaku yang diinginkan. Ibnu
Akhlag: 56) Miskawaih menambahkan bahwa
kebiasaan yang diulang akan
terinternalisasi menjadi disposisi
jiwa yang stabil.
Pendekatan "Perkembangan "Jiwa anak Keduanya sepakat bahwa
Bertahap anak bersifat | berkembang pendidikan harus dilakukan secara
bertahap seperti | secara  evolutif | bertahap. Al-Ghazali mengibaratkan
bulan yang | dari potensi | perkembangan anak seperti bulan
bergerak dari sabit | menuju yang bergerak dari sabit ke purnama
menuju purnama" | aktualisasi" , sementara Ibnu Miskawaih melihat
(Thya Ulumuddin, | (Tahdzib al- | jiwa anak berkembang secara
Juz 1II: 72) Akhlaqg: 43) evolutif dari potensi menuju
aktualisasi.
Keseimbanga | "Pendidikan yang | "Kesempurnaan Pemikiran  keduanya juga
n Pendidikan | ideal manusia terletak | menekankan pada keseimbangan.
mengembangkan pada Al-Ghazali  berpendapat bahwa
seluruh potensi | keseimbangan pendidikan ideal harus
manusia secara | seluruh  fakultas | mengembangkan seluruh potensi
harmonis" (Mizan | jiwanya" (Tahdzib | manusia  secara  harmonis
al-'Amal: 92) al-Akhlaq: 77) sedangkan Ibnu Miskawaih
menyatakan bahwa kesempurnaan
manusia terletak pada
keseimbangan  seluruh  fakultas
jiwanya.
Peran "Anak lebih mudah | "Figur teladan Keduanya menganggap
Keteladanan | meniru perilaku | merupakan keteladanan sangat penting. Al-
daripada mengikuti | instrumen efektif | Ghazali mengatakan bahwa anak
instruksi  verbal" | dalam transmisi | lebih mudah meniru perilaku
(Ihya Ulumuddin, | nilai moral" | daripada hanya mengikuti instruksi
Juz 111 84) (Tahdzib al- | verbal. Sejalan dengan itu, Ibnu
Akhlaqg: 89) Miskawaih melihat figur teladan
sebagai instrumen yang efektif
dalam menularkan nilai moral.
Konsep "Setiap anak | "Jiwa anak Al-Ghazali dan Ibnu
Fitrah dilahirkan ~ dalam | memiliki potensi | Miskawaih sama-sama percaya pada

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025

80

keadaan fitrah,

orang tuanyalah

yang
menjadikannya
Yahudi, Nasrani,

untuk  mencapai
kesempurnaan
melalui
pendidikan yang
tepat" (Tahdzib al-

konsep fitrah, yaitu potensi bawaan
yang suci pada anak. Al-Ghazali
mengutip bahwa setiap anak
dilahirkan dalam keadaan fitrah.

Ibnu Miskawaih menambahkan

atau Majusi" (lhya | Akhlaq: 36) bahwa jiwa anak memiliki potensi
Ulumuddin, Juz III: untuk  mencapai  kesempurnaan
70) melalui pendidikan yang tepat.
Orientasi "Tujuan pendidikan | "Kebahagiaan Baik Al-Ghazali maupun Ibnu
Kebahagiaan | adalah sejati merupakan | Miskawaih  mengaitkan  tujuan
Sejati membimbing kulminasi dari | pendidikan dengan kebahagiaan
manusia  menuju | aktualisasi sejati.  Al-Ghazali menyatakan
kebahagiaan keutamaan moral" | tujuan pendidikan adalah
tertinggi yaitu | (Tahdzib al- | membimbing manusia menuju
ma'rifatullah” Akhlaq: 94) kebahagiaan tertinggi, yaitu
(Kimya al-Sa'adah: ma'rifatullah (mengenal
18) Allah). Ibnu Miskawaih melihat
kebahagiaan sejati sebagai puncak
dari aktualisasi keutamaan moral.
Pentingnya "Lingkungan yang | "Interaksi sosial Keduanya juga menyoroti
Lingkungan | kondusif merupakan peran penting lingkungan. Al-
merupakan faktor | medium esensial | Ghazali  berpandangan  bahwa
determinan dalam | dalam transmisi | lingkungan yang kondusif adalah
pembentukan nilai moral" | faktor penentu dalam pembentukan
akhlak anak" (lhya | (Tahdzib al- | akhlak anak, dan Ibnu Miskawaih
Ulumuddin, Juz III: | Akhlaq: menekankan bahwa interaksi sosial
79) 125)(Matanari, adalah medium esensial dalam
2021) transmisi nilai moral.

Pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih mengenai pendidikan anak menunjukkan

konvergensi fundamental yang kuat, meskipun keduanya hidup di periode historis yang
berbeda. Analisis komparatif menunjukkan beberapa kesamaan penting antara keduanya,
dimulai dari tujuan utama pendidikan. Baik Al-Ghazali maupun Ibnu Miskawaih sepakat
bahwa tujuan tertinggi pendidikan adalah mencapai kesempurnaan akhlak. Mereka juga
sama-sama menekankan bahwa akhlak dapat dibentuk melalui pembiasaan yang
konsisten terhadap perilaku yang diinginkan. Keduanya melihat pendidikan sebagai
sebuah proses bertahap dan evolutif, di mana jiwa anak berkembang dari potensi menuju
aktualisasi. Selain itu, mereka berdua menggarisbawahi pentingnya keseimbangan dalam

pendidikan untuk mengembangkan seluruh potensi manusia secara harmonis. Dalam
praktiknya, Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih sama-sama menyoroti peran penting
keteladanan sebagai instrumen efektif dalam menularkan nilai moral kepada anak-anak.
Lebih lanjut, mereka mempercayai konsep fitrah, di mana setiap anak dilahirkan dengan
potensi bawaan untuk mencapai kesempurnaan. Keduanya juga mengaitkan tujuan

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 81

pendidikan dengan pencapaian kebahagiaan sejati. Terakhir, baik Al-Ghazali maupun

Ibnu Miskawaih melihat lingkungan dan interaksi sosial sebagai faktor penting dan

esensial dalam pembentukan akhlak anak.

Persamaan-persamaan  fundamental  tersebut  merefleksikan  konvergensi
paradigmatik antara Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih dalam konstruksi teoretis
pendidikan anak, meskipun keduanya hidup dalam periode historis yang berbeda.
Konvergensi ini menunjukkan eksistensi kontinuitas intelektual dalam tradisi pendidikan
Islam yang menekankan dimensi moral-spiritual sebagai fondasi pengembangan
kepribadian anak secara komprehensif.

Perbedaan Pendidikan Anak menurut Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih
Meskipun memiliki banyak persamaan, terdapat beberapa perbedaan mendasar

dalam konsep pendidikan anak menurut Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih:

a. Landasan Filosofis Al-Ghazali membangun sistem pendidikannya di atas fondasi
sufistik-teologis, dengan penekanan kuat pada dimensi spiritual dan kedekatan
hamba dengan Tuhan. Pendidikan baginya adalah jalan penyucian jiwa untuk
mendekat kepada Allah. Ia mengintegrasikan tasawuf dalam teori pendidikannya
secara menyeluruh. Sementara itu, Ibnu Miskawaih berangkat dari pendekatan
filosofis-rasional yang banyak dipengaruhi oleh filsafat Yunani, terutama Aristoteles.
Ia membangun teori pendidikan dan etika dalam kerangka rasionalitas manusia dan
kesempurnaan akhlak sebagai bentuk aktualisasi potensi.

b. Konsep Jiwa dan Pendidikan Al-Ghazali membagi struktur jiwa manusia menjadi
empat unsur utama: qalb (hati) sebagai pusat intuisi dan kedekatan dengan Tuhan,
ruh sebagai dimensi ilahiyah, nafs sebagai sumber dorongan negatif dan hawa nafsu,
serta 'aql (akal) sebagai alat untuk membedakan yang benar dan salah. Pandangannya
ini membentuk fondasi spiritual-teologis dalam sistem pendidikannya, yang
bertujuan untuk menyucikan jiwa dan mendekatkan diri kepada Allah. Di sisi lain,
Ibnu Miskawaih menyusun teori jiwa berdasarkan tiga daya utama: syahwat
(dorongan biologis), ghadlab (dorongan marah dan keberanian), dan natiqah (daya
berpikir dan penimbang moral). Pendekatan ini lebih rasional-filosofis, yang
dipengaruhi oleh filsafat Yunani, dan berfokus pada keseimbangan ketiga daya
tersebut untuk mencapai kesempurnaan akhlak. Dengan demikian, pemahaman
mereka tentang jiwa secara langsung memengaruhi penekanan dan metode
pendidikan yang mereka usung.

c. Penekanan Materi Pendidikan
Al-Ghazali sangat menekankan pendidikan agama dan spiritual sebagai fondasi
utama dalam membentuk karakter anak. Tujuan utamanya adalah menyucikan jiwa
dan mendekatkan anak kepada Allah melalui amal saleh dan ibadah.Sementara Ibnu
Miskawaih menekankan pendidikan intelektual dan filsafat, terutama dalam aspek
pembentukan moral melalui kebiasaan berpikir dan bertindak rasional. Pendidikan
diarahkan untuk menciptakan manusia cerdas, bijaksana, dan berbudi.

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 82

d. Metode Pendidikan Moral
Al-Ghazali menggunakan metode riyadhah an-nafs (latihan spiritual) dan mujahadah
(perjuangan melawan hawa nafsu). [a menekankan aspek introspeksi diri, penyesalan
(taubat), dan kontemplasi sebagai sarana pendidikan akhlak. Sebaliknya, Ibnu
Miskawaih mengedepankan prinsip wasathiyah (jalan tengah) dalam membentuk
karakter, yakni keseimbangan antara berbagai kekuatan jiwa. la menekankan
pentingnya moderasi dan kebiasaan berulang dalam membentuk moral yang stabil.

e. Peran Masyarakat
Al-Ghazali lebih menekankan hubungan vertikal antara individu dan Tuhan. Ia
mengarahkan pendidikan untuk mendidik anak agar menjadi insan yang taat secara
pribadi dalam kerangka ibadah kepada Allah. Ibnu Miskawaih menempatkan
manusia sebagai makhluk sosial (al-insan al-madani). Pendidikan menurutnya harus
mempersiapkan anak hidup dalam masyarakat secara harmonis, melalui penanaman
nilai-nilai sosial seperti keadilan, toleransi, dan etika publik.

f. Pendekatan Psikologis
Al-Ghazali memiliki konsep psikologi perkembangan yang cukup rinci. Ia membagi
tahapan pendidikan anak sesuai usia, kesiapan spiritual, dan kemampuan berpikir. Ia
juga menyadari pentingnya pembiasaan sejak usia dini. Ibnu Miskawaih cenderung
fokus pada psikologi moral, yaitu bagaimana karakter dibentuk melalui kebiasaan
dan latihan. Ia melihat pendidikan sebagai proses rasional dan bertahap untuk
membentuk keutamaan moral dalam jiwa anak.(Hanifah et al., 2023)

g. Sumber Pengetahuan
Al-Ghazali mengakui bahwa pengetahuan bisa diperoleh tidak hanya dari akal, tetapi
juga dari ilham, intuisi (kasyf), dan pengalaman ruhani. Bagi Al-Ghazali,
pengetahuan yang hakiki adalah yang mendekatkan manusia kepada
Allah.Sementara itu, Ibnu Miskawaih lebih menekankan peran akal sebagai alat
utama memperoleh pengetahuan. Ia menolak metode irasional dan lebih
mempercayai rasionalitas sebagai dasar etika dan pendidikan.(Selvia, 2024)

h. Orientasi Pendidikan
Al-Ghazali berorientasi kuat pada kehidupan akhirat. Pendidikan bertujuan
membentuk anak menjadi insan yang selamat dunia dan akhirat, dengan bekal iman
dan amal saleh sebagai prioritas. Sebaliknya, Ibnu Miskawaih menekankan
keseimbangan antara kehidupan dunia dan akhirat. la mengajak manusia meraih
kebahagiaan (sa’adah) melalui pemenuhan jiwa secara rasional, moral, dan sosial di
dunia, yang juga berdampak pada kebahagiaan ukhrawi.(Majid, 2022)
Tabel 2: Perbedaan Pendidikan Anak menurut Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih

Aspek Perbedaan Al-Ghazali Ibnu Miskawaih

Landasan Filosofis Pendekatan  sufistik-teologis | Pendekatan filosofis-rasional
dengan penekanan dimensi | dengan pengaruh filsafat
spiritual Yunani (Aristoteles)

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 83

Konsep Jiwa Empat unsur: galb (hati), ruh | Tiga daya: daya shahwat
(ruh), nafs (jiwa), 'aql (akal) (nafsu), daya ghadlab
(amarah), daya  natiqah
(rasional)
Penekanan Materi Pendidikan agama dan spiritual | Pendidikan intelektual dan

sebagai fondasi utama

filsafat mendapat porsi lebih
besar

Metode Pendidikan Moral

Riyadhah an-nafs (latihan jiwa)
dan mujahadah (perjuangan
melawan hawa nafsu)

Prinsip "jalan
(wasathiyah)
pembentukan moral

tengah"
dalam

Orientasi Sosial

Menekankan relasi individu

dengan Tuhan

Menekankan dimensi sosial -
sebagai makhluk
sosial (al-insan al-madani)

manusia

Pendekatan Psikologis

Psikologi pendidikan dengan
tahapan perkembangan anak
yang rinci

Fokus pada psikologi moral
dan etika

Sumber Pengetahuan

Akal, intuisi, dan ilham sebagai
sumber pengetahuan yang valid

Penekanan utama pada peran
akal dalam  memperoleh
pengetahuan

Orientasi Pendidikan

Lebih
kehidupan akhirat

berorientasi ~ pada

Menekankan keseimbangan
antara kehidupan dunia dan

akhirat

Al-Ghazali menerapkan pendekatan yang lebih spiritual-mistis dengan fokus pada
pembersihan jiwa dan kedekatan dengan Tuhan, integrasi antara akal dan hati dalam
proses pembelajaran, pendidikan sebagai sarana mencapai kebahagiaan ukhrawi.
Sedangkan Ibnu Miskawaih menerapkan pendekatan yang lebih rasional-praktis dengan
fokus pada pengembangan karakter melalui pembiasaan dan rasionalitas, keseimbangan
antara kepentingan individual dan sosial, pendidikan sebagai sarana mencapai
kesempurnaan manusiawi. Meskipun berbeda dalam pendekatan, keduanya sepakat
bahwa pendidikan akhlak merupakan inti dari proses pendidikan anak, dengan tujuan
akhir membentuk manusia yang sempurna (al-insan al-kamil).

Relevansi pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih dalam konteks pendidikan
kontemporer

Penelitian ini mengungkap relevansi yang mendalam antara pemikiran pendidikan
Islam klasik yang dikembangkan oleh Abu Hamid Al-Ghazali (1058-1111 M) dan Ibnu
Miskawaih (932-1030 M) dengan berbagai pendekatan dan tantangan dalam sistem
pendidikan modern. Temuan ini menunjukkan bahwa meskipun dirumuskan berabad-
abad yang lalu, konsep-konsep pendidikan yang mereka kembangkan memiliki daya
adaptasi yang luar biasa terhadap dinamika pendidikan kontemporer.(Basori et al., 2025)

Analisis menunjukkan bahwa konsep pendidikan karakter yang menjadi fokus utama
dalam pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih memiliki korespondensi yang kuat
dengan gerakan pendidikan karakter kontemporer. Al-Ghazali melalui magnum opus-nya

"Thya 'Ulum al-Din" dan Ibnu Miskawaih dalam "Tahdzib al-Akhlaq" telah merumuskan
[ ]

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 84

kerangka sistematis untuk pembentukan karakter yang mengantisipasi berbagai prinsip
dalam pendidikan karakter modern.

Konsep "jalan tengah" (wasathiyah) yang diusung Ibnu Miskawaih menunjukkan
kecanggihan teoritis yang setara dengan "golden mean" Aristoteles dan memiliki aplikasi
praktis dalam pengembangan kecerdasan moral peserta didik. Temuan ini
mengindikasikan bahwa tradisi intelektual Islam klasik telah mengembangkan kerangka
etika yang sophisticated yang dapat berkontribusi pada pengembangan teori pendidikan
karakter kontemporer.(Nasaruddin, 2023)

Penelitian ini mengungkap bahwa pendekatan holistik yang ditekankan oleh kedua
pemikir ini memiliki resonansi yang kuat dengan filosofi pendidikan holistik modern. Al-
Ghazali dalam "Mizan al-'Amal" dan konsep tridimensional Ibnu Miskawaih tentang
pembinaan jiwa rasional (natigah), amarah (ghadabiyyah), dan syahwat (syahwaniyyah)
menunjukkan pemahaman yang mendalam tentang kompleksitas perkembangan manusia.

Integrasi aspek spiritual (tarbiyah ruhiyyah), intelektual (tarbiyah 'aqliyyah), dan
fisik (tarbiyah badaniyyah) dalam pemikiran Al-Ghazali sejalan dengan temuan
neurosains kontemporer tentang interconnectedness fungsi kognitif, emosional, dan fisik
dalam perkembangan otak. Hal ini mengindikasikan bahwa pemikiran klasik Islam telah
mengantisipasi pemahaman modern tentang neuroplastisitas dan integrated brain
development.

Analisis komparatif menunjukkan bahwa metode pembelajaran yang dianjurkan oleh
Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih memiliki kemiripan struktural dengan pendekatan
konstruktivistik dalam pendidikan modern. Penekanan pada pembiasaan (ta'wid) dan
pengalaman langsung yang ditekankan oleh kedua pemikir ini mengantisipasi teori
konstruktivisme yang dikembangkan oleh Piaget dan Vygotsky.

Temuan ini mengungkap bahwa tradisi pedagogik Islam klasik telah
mengembangkan prinsip-prinsip yang kemudian divalidasi oleh penelitian psikologi
pendidikan modern.(Latifah et al., 2022) Temuan penelitian menunjukkan bahwa konsep
pendidikan berbasis nilai universal yang diusung kedua pemikir ini memiliki relevansi
yang tinggi dalam menghadapi tantangan era digital.

Nilai-nilai universal seperti keadilan (‘adalah), kebijaksanaan (hikmah), keberanian
(syaja'ah), dan kesederhanaan ('iffah) yang menjadi fokus Ibnu Miskawaih menyediakan
kompas moral yang robust untuk navigasi kompleksitas etis dalam digital citizenship,
termasuk isu-isu seperti privacy, cyberbullying, dan information literacy.(Muzammil,
2023)

Gagasan Al-Ghazali tentang fitrah, yaitu potensi bawaan suci pada anak sangat mirip
dengan konsep modern tentang kecerdasan majemuk (multiple intelligences) yang
dikemukakan oleh Howard Gardner. Kedua pemikir ini meyakini bahwa setiap anak lahir
dengan keunikan dan potensi individual yang berbeda.(Garcia et al., 2021)

Ide ini juga sejalan dengan prinsip-prinsip pembelajaran adaptif (adaptive learning)
yang kini didukung oleh teknologi seperti kecerdasan buatan (artificial intelligence) dan
pembelajaran mesin (machine learning).(Sholehah et al., 2025) Kedua teknologi ini

|

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 85

memungkinkan pendidikan disesuaikan dengan kebutuhan dan kemampuan unik setiap
anak, bukan dengan pendekatan satu ukuran untuk semua. Dengan demikian, pemikiran
Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih yang menekankan karakteristik individu pada anak-anak
secara mengejutkan telah mengantisipasi tren personalisasi pendidikan yang saat ini
didukung oleh kemajuan teknologi.(Fatimah & Rahmajati, 2024)

Pemahaman tentang tahap-tahap perkembangan yang diuraikan kedua pemikir ini
menunjukkan sophistication teoritis yang setara dengan teori perkembangan kognitif
Piaget dan social learning theory Bandura, mengindikasikan bahwa tradisi psikologi
pendidikan Islam klasik telah mengembangkan framework yang kemudian divalidasi oleh
penelitian empiris modern.

Konsep keteladanan (uswah hasanah) yang ditekankan Al-Ghazali dan Ibnu
Miskawaih memiliki validitas empiris yang didukung oleh research dalam social learning
theory dan teacher effectiveness studies.(Siswanto, 2013) Penekanan pada teacher
modeling sebagai strategi pembelajaran yang efektif menunjukkan pemahaman yang
mendalam tentang mekanisme pembelajaran observasional yang kemudian divalidasi
oleh penelitian Bandura tentang observational learning.

Kualitas guru yang diuraikan oleh Al-Ghazali, seperti belas kasih (compassion),
komitmen pada ilmu pengetahuan (commitment to knowledge), dan integritas moral
(moral integrity), sejalan dengan standar profesionalisme guru yang modern. Ini
menunjukkan bahwa standar profesional guru saat ini memiliki akar historis yang kuat
dalam tradisi pendidikan Islam klasik. (Holisa et al., 2025)Penelitian ini telah
mengungkap relevansi yang mendalam dan multidimensional antara pemikiran
pendidikan Islam klasik yang dikembangkan oleh Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih
dengan berbagai aspek pendidikan modern.(Triandana & Hamzah, 2024)

Hasil analisis komparatif menunjukkan bahwa meskipun Al-Ghazali dan Ibnu
Miskawaih memiliki latar belakang filosofis yang berbeda, yang satu lebih sufistik-
religius, yang lain lebih rasional-filosofis, keduanya memiliki kesamaan fundamental
dalam tujuan dan metode pendidikan. Keduanya sepakat bahwa tujuan tertinggi
pendidikan adalah pembentukan akhlak mulia yang membawa pada kebahagiaan sejati.
Mereka menekankan bahwa akhlak ini tidak dapat dicapai hanya dengan teori, melainkan
melalui pembiasaan yang konsisten, pendekatan bertahap, dan keteladanan dari pendidik.
Dengan demikian, data yang disajikan menegaskan bahwa tradisi pendidikan Islam klasik
telah lama memandang pendidikan karakter sebagai inti dari seluruh proses pendidikan.

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi dengan menawarkan model
pendidikan integratif yang mensintesis pendekatan spiritual Al-Ghazali dan pendekatan
rasional Ibnu Miskawaih. Model ini menunjukkan bahwa pendidikan karakter tidak harus
memilih salah satu pendekatan, tetapi dapat menggabungkan keduanya untuk
menghasilkan individu yang berilmu dan berakhlak mulia. Secara praktis, model ini
menawarkan solusi konkret bagi para pendidik, orang tua, dan pembuat kebijakan untuk
menghadapi tantangan pendidikan di era digital. Konsep-konsep seperti pendidikan
berbasis fitrah dan lingkungan yang kondusif dapat diterapkan di sekolah dan keluarga

|

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 86

untuk membentuk generasi yang memiliki kompas moral yang kuat dalam menghadapi
isu-isu modern seperti perundungan siber (cyberbullying) dan penyebaran hoaks.).

Kesimpulan

Berdasarkan pembahasan di atas dapat disimpulkan bahwa pemikiran Al-Ghazali dan
Ibnu Miskawaih tentang pendidikan anak menawarkan pendekatan yang komprehensif
dan saling melengkapi. Al-Ghazali menekankan dimensi spiritual, etis, dan transendental
dalam proses pendidikan, sedangkan Ibnu Miskawaih lebih menonjolkan rasionalitas,
etika praktis, dan keseimbangan akal. Meskipun pendekatan keduanya berbeda, keduanya
sepakat bahwa pendidikan anak harus dimulai sejak dini, dengan tujuan membentuk
manusia yang berakhlak mulia, cerdas secara spiritual dan intelektual, serta mampu
menjalani kehidupan yang seimbang. Relevansi pemikiran kedua tokoh tersebut dengan
pendidikan Islam kontemporer sangat besar, terutama dalam konteks krisis moral,
degradasi karakter, dan dominasi pendidikan berbasis kognitif. Integrasi antara
spiritualitas (Al-Ghazali) dan rasionalitas etis (Ibnu Miskawaih) dapat menjadi fondasi
untuk membangun sistem pendidikan Islam yang lebih holistik, humanistik, dan
transformatif. Meskipun penelitian ini telah menganalisis secara mendalam pemikiran Al-
Ghazali dan Ibnu Miskawaih tentang pendidikan anak, ada beberapa keterbatasan yang
perlu dicatat. Cakupan penelitian ini terbatas pada dua tokoh tersebut dan tidak
membandingkannya dengan pemikir Islam lainnya atau teori pendidikan modern non-
Barat, yang dapat memberikan perspektif tambahan. penelitian komparatif dapat
diperluas dengan melibatkan tokoh-tokoh Islam lainnya, seperti Ibnu Sina atau Al-Farabi,
atau membandingkannya dengan teori pendidikan modern untuk melihat kesamaan dan
perbedaannya lebih jauh.

Daftar Pustaka
Al Hamid, A. (2023). Konsep Pendidik dalam Pandangan Imam al-Ghazali. Adabuna :
Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran, 2(2), 77-86.

https://doi.org/10.38073/adabuna.v2i2.929

Basori, Hastuti, E. W., Audi, L. N., & Gustina< Windri. (2025). Konsep Pemikiran
Pendidikan Islam Imam Al-Ghazali. Moral: Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 2(2),
135-155. https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Moral Konsep

Farida, N. A., & Makbul, M. (2023). Konsep Pendidikan Menurut Ibnu Miskawaih dalam
Kitab Tahdzib Al-Akhlaq. HAWARI Jurnal Pendidikan Agama Dan Keagamaan
Islam, 4(1), 30-36.

Fatimah, H. A., & Rahmajati, E. (2024). Muhasabah as a Coping Mechanism for College
Dropouts. 3, 89—-106.

Garcia, A. R, Filipe, S. B., Fernandes, C., Estevao, C., & Ramos, G. (2021). Pemikirann
dan Praktik Pendidikan Islam Anak Usia Dini.

Hanifah, S., & Bakar, M. Y. A. (2024). Konsep Pendidikan Karakter dalam Pemikiran
Ibnu Miskawaih : Implementasi pada Pendidikan Modern. 0738(4), 5989—-6000.

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 87

Hanifah, S., Ulfadilah, N., Zulaeha, V. S., & Agustin, M. (2023). Pandangan Al-Ghazali
Terhadap Pendidikan Moral Bagi Anak Usia Dini. CERIA (Cerdas Energik
Responsif Inovatif Adaptif) , 6(6), 2614-6347.

Holisa, S. N., Khumaidi, A., & Inzah, M. (2025). Characteristics of Teacher Professional
Competence in Imam Al-Ghazali Perspective on Kitab Thya’ Ulumuddin Siti. 4/-
1ltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 10(1), 25-33.

Latifah, A., Zulmuqim, Z., & Kosim, M. (2022). Pendidikan Berbasis Tauhid:
Perbandingan Pemikiran Ibn Maskawaih, Al-Ghazali Dan Ibn Khaldun. 4A/-Manar,
11(2), 37-57. https://doi.org/10.36668/jal.v11i2.317

Majid, A. N. (2022). Landasan Filosofis Pendidikan Akhlak Al-Ghazali dan Ibnu
Miskawaih.  Fakta:  Jurnal  Pendidikan — Agama  Islam, 2(1), 1.
https://doi.org/10.28944/fakta.v2i1.697

Matanari, R. (2021). Pemikiran Pendidikan Islam Ibn Miskawaih (Studi tentang Konsep
Akhlak dan Korelasinya dengan Sistem Pendidikan). A/-Fikru: Jurnal Ilmiah, 15(2),
113-126. https://doi.org/10.51672/alfikru.v15i2.56

Muhammad Baharuddin Igbal. (2022). Upaya Preventif Degradasi Moral Remaja Pesisir
(Studi Terhadap Peran Tokoh Agama Di Kampung Tambakrejo Kota Semarang)
(Vol. 9).

Muzammil, S. (2023). Etika Islam dalam Pemikiran Ibn Maskwaih dan Relevansinya
terhadap Problem-Problem Sosial di Indonesia Islamic Ethics in Ibn Maskwaih’s
Thought and Its Relevance to Social Problems in Indonesia. Igra, 18(2), 52-61.
https://doi.org/10.56338/iqra.v18i2.3613

Nasaruddin, F. dan. (2023). Pendidikan Etika Moral Dalam Perspektif Ibnu Miskawaih
Telaah Atas Kitab Tahzib. Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan,
7, 129-143.

Novianto, P., Hantoro, M., Budiman, A., Dewi, L., Sita, S. D., Noverdi, H., Ekkuinbang,
P. S., Suryani, A. S., Prasetiawan, T., Ade, T., Masyithah, S., Yosephus, A. A.,
Kesra, M., Trias, Y. L., Febryka, P. K. L., Mohammad, N., Nur, T., Fieka, S. P. S.,
Koordinator, N. A., ... Suhayati, M. (2024). Kekerasan Pada Anak Di Satuan
Pendidikan. /dntimes.Com, 1 Oktober, 1-2. https://pusaka.dpr.go.id

Sabililhaq, I., Zuhra, R., Awaluddin, S., & Nida, S. (2025). Dialektika Pendidikan Akhlak
Era 5 . 0: Studi Analisis Pemikiran Ibnu  Miskawaih. 6.
https://doi.org/10.58577/dimar.v6i2.305

Selvia, N. L. (2024). Konsep Pengembangan [lmu Menurut Imam Al-Ghazali: Perspektif
Epistemologi dan Eksplorasi Kontemporer. SERUMPUN : Journal of Education,
Politic, and Social Humaniora, 2(1), 8. https://doi.org/10.61590/srp.v2i1.108

Sholehah, C. A., Islam, M. H., & Solihin, M. (2025). Implementasi Teknologi
Pembelajaran Adaptif Berbasis Artificial Intelligence pada Mata Pelajaran
Pendidikan Agama Islam di SMK Negeri 2 Kraksaan. JKIP : Jurnal Kajian llmu
Pendidikan, 6(2), 436—448. http://journal.al-matani.com/index.php/jkip/index

Siregar, M. K. (2016). Pemikiran Abdullah Nashih Ulwan Tentang Konsep Pendidikan
Anak. Http://Etd. lain-Padangsidimpuan.Ac.1d/3106/1/113100070.Pdf.

Siswanto. (2013). Etika Profesi Guru Pendidikan Agama  Islam. 79.

Suci Rachmawati



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 88

http://repository.iainmadura.ac.id/id/eprint/11

Suhardi, Yunita, A., Marheni, & Rulyanti. (2022). Manajemen Risiko Fraud. 13, 1-184.

Sulistiyani, F., Astuti, N. Y., & Nasikhin. (2025). Keseimbangan Jiwa Raga dalam
Pendidikan Islam: Perspektif Al-Ghazali. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 3(3),
62—70. https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpai

Tejaningrum, D., Haryanti, D., Qomariah, N., Pangastuti, R., Faruq, A., Mahardika, B.,
Withasari, Y., Nihwan, N. K., Susanti, E., Kencana, R., Riyatin, A., & Affifah, N.
R. (2021). Kajian Pemikiran Tokoh-Tokoh (Barat dan Timur) dan Teori Mengenai
Pendidikan Anak Usia Dini Penulis.

Triandana, J., & Hamzah, M. (2024). Konsep Pemikiran Ibnu Miskawaih. 5(1), 60-71.

Wahyuni, A. (2021). Pendidikan Karakter Membentuk Pribadi Positif dan Unggul di
Sekolah. In Umsida Press.

Suci Rachmawati



