
Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      73 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

 

ANALISIS PEMIKIRAN AL-GHAZALI DAN IBNU MISKAWAIH 

TENTANG PENDIDIKAN ANAK 

 

Suci Rachmawati 
Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon 

suci28syafei@gmail.com 

 

Abstract 
This study examines the comparison of Al-Ghazali and Ibn Miskawaih's 

thoughts on the concept of children's education and its relevance in the context 

of contemporary Islamic education. The phenomenon of moral degradation 

among the younger generation and the tendency of the modern education system 

to emphasize the cognitive aspect more than the moral and spiritual aspects are 

the background for the urgency of this research. The purpose of the research is 

to analyze the concept of children's education according to the two figures, 

identify the similarities and differences in their thinking, and examine their 

relevance to the context of contemporary Islamic education. This study uses a 

narrative-based descriptive qualitative method based on literature study by 

exploring the primary works of the two figures, namely "Ihya Ulumuddin" by 

Al-Ghazali and "Tahdzib al-Akhlaq" by Ibn Miskawaih. An in-depth analysis 

was carried out on the fundamental concepts of children's education put 

forward by the two Muslim thinkers. The results of the study show that despite 

the differences in approaches, the two figures emphasize the integration of 

spiritual, moral, and intellectual aspects in children's education. Al-Ghazali 

emphasizes the spiritual-sufistic dimension in the formation of children's 

character, while Ibn Miskawaih uses a philosophical-rational approach in 

moral development. Their thinking has significant relevance to contemporary 

education in terms of character education, holistic approaches, constructivistic 

learning methods, socio-emotional learning, value-based education, and 

educational personalization. This research contributes to the development of a 

comprehensive Islamic education model by integrating classical intellectual 

property to address educational challenges in the digital age and globalization. 

Keywords: Al-Ghazali, Ibn Miskawaih, children's education, Islamic 

education 

 

 
Abstrak 

Penelitian ini mengkaji perbandingan pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu 

Miskawaih tentang konsep pendidikan anak dan relevansinya dalam konteks 

pendidikan Islam kontemporer. Fenomena degradasi moral di kalangan 

generasi muda serta kecenderungan sistem pendidikan modern yang lebih 

 
OASIS: Jurnal Ilmiah Kajian Islam 
Volume 10 Nomor 1 Tahun 2025 
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/oasis  
ISSN  1979-1399| e-ISSN  2548-3889 

mailto:suci28syafei@gmail.com
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/oasis
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1180424484
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1475545912


Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      74 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

menekankan aspek kognitif dibandingkan aspek moral dan spiritual menjadi 

latar belakang urgensi penelitian ini. Tujuan penelitian adalah menganalisis 

konsep pendidikan anak menurut kedua tokoh tersebut, mengidentifikasi 

persamaan dan perbedaan pemikiran mereka, serta mengkaji relevansinya 

dengan konteks pendidikan Islam kontemporer. Penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif deskriptif naratif berbasis studi literatur dengan 

mengeksplorasi karya primer kedua tokoh, yaitu "Ihya Ulumuddin" karya Al-

Ghazali dan "Tahdzib al-Akhlaq" karya Ibnu Miskawaih. Analisis mendalam 

dilakukan terhadap konsep-konsep fundamental pendidikan anak yang 

dikemukakan oleh kedua pemikir muslim tersebut. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa meskipun terdapat perbedaan pendekatan, kedua tokoh 

menekankan integrasi aspek spiritual, moral, dan intelektual dalam pendidikan 

anak. Al-Ghazali lebih menekankan dimensi spiritual-sufistik dalam 

pembentukan karakter anak, sementara Ibnu Miskawaih menggunakan 

pendekatan filosofis-rasional dalam pengembangan akhlak. Pemikiran mereka 

memiliki relevansi signifikan dengan pendidikan kontemporer dalam hal 

pendidikan karakter, pendekatan holistik, metode pembelajaran 

konstruktivistik, pembelajaran sosio-emosional, pendidikan berbasis nilai, dan 

personalisasi pendidikan. Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan 

model pendidikan Islam yang komprehensif dengan mengintegrasikan 

kekayaan intelektual klasik untuk menjawab tantangan pendidikan di era digital 

dan globalisasi. 

 

Kata Kunci: Al-Ghazali, Ibnu Miskawaih, pendidikan anak, pendidikan Islam 

 

 

Pendahuluan  

Pendidikan anak merupakan pondasi utama dalam membentuk karakter dan 

kepribadian manusia. Sejak dini, anak memerlukan bimbingan yang tepat untuk 

mengembangkan potensi intelektual, spiritual, dan moral mereka. Dalam tradisi 

pemikiran Islam, perhatian terhadap pendidikan anak telah menjadi fokus penting bagi 

para filsuf dan ulama Muslim sepanjang sejarah. Di antara tokoh yang memberikan 

kontribusi besar dalam bidang ini adalah Imam Al-Ghazali (1058-1111 M) dan Ibnu 

Miskawaih (932-1030 M), yang keduanya telah mewariskan pemikiran komprehensif 

tentang pendidikan anak.(Siregar, 2016) 

Kondisi ini diperparah dengan sistem pendidikan modern yang cenderung 

mengadopsi pendekatan sekularistik, yang memisahkan aspek spiritual dari proses 

pembelajaran. Masalah ini menuntut eksplorasi kembali terhadap kekayaan pemikiran 

Islam klasik, khususnya dari para filsuf dan ulama yang telah memberikan fondasi kokoh 

bagi pengembangan pendidikan karakter. 

Realitas pendidikan saat ini menunjukkan adanya kecenderungan yang lebih 

menekankan aspek kognitif dibandingkan aspek moral dan spiritual. Fenomena degradasi 

moral yang semakin meningkat di kalangan generasi muda, seperti perilaku tidak hormat 

kepada orang tua dan guru, bullying, kecanduan gadget, hingga kenakalan remaja, 

menjadi indikasi adanya ketidakseimbangan dalam sistem pendidikan.(Muhammad 

Baharuddin Iqbal, 2022) Data dari Komisi Perlindungan Anak Indonesia (KPAI) tahun 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      75 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

2023 menunjukkan peningkatan kasus kekerasan di lingkungan pendidikan sebesar 12% 

dibandingkan tahun sebelumnya, sementara survei Badan Pusat Statistik (BPS) 

mengungkapkan bahwa 65% remaja Indonesia mengalami krisis identitas moral akibat 

pengaruh media sosial dan teknologi digital.(Novianto et al., 2024) 

Kondisi ini diperparah dengan sistem pendidikan modern yang cenderung 

mengadopsi pendekatan sekularistik yang memisahkan aspek spiritual dari proses 

pembelajaran. Penelitian yang dilakukan oleh Baharuddin Iqbal (2022) mengenai 

degradasi moral remaja pesisir menunjukkan bahwa kurangnya integrasi nilai-nilai 

spiritual dan moral dalam pendidikan formal menjadi faktor utama penyebab 

kemerosotan akhlak generasi muda. Temuan serupa dikemukakan dalam kajian Siregar 

(2016) yang menekankan pentingnya konsep pendidikan anak yang holistik dan 

terintegrasi untuk mengatasi problematika moral kontemporer. 

Problematika ini menuntut eksplorasi kembali terhadap khazanah pemikiran Islam 

klasik yang telah memberikan fondasi kokoh bagi pengembangan pendidikan karakter. 

Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih, sebagai dua tokoh besar dalam tradisi intelektual Islam, 

menawarkan perspektif yang sangat relevan untuk menjawab tantangan pendidikan 

kontemporer melalui pendekatan yang mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, dan 

intelektual secara harmonis. 

Al-Ghazali, yang dikenal dengan gelar Hujjatul Islam, memiliki pandangan 

pendidikan yang mengintegrasikan aspek spiritual dan intelektual. Melalui karya 

monumentalnya "Ihya Ulumuddin," beliau menyajikan konsep pendidikan yang 

menekankan keseimbangan antara pembentukan akhlak dan pengembangan ilmu 

pengetahuan. Bagi Al-Ghazali, pendidikan anak tidak hanya bertujuan untuk 

menghasilkan individu yang berilmu, tetapi juga memiliki kesucian hati dan kemuliaan 

akhlak.(Suhardi et al., 2022) Pendekatannya yang sufistik-spiritual menawarkan 

metodologi pendidikan yang menekankan penyucian jiwa (tazkiyah) dan pembentukan 

karakter melalui keteladanan dan latihan spiritual. 

Sementara itu, Ibnu Miskawaih, seorang filsuf etika terkemuka dalam tradisi 

Islam, melalui karyanya "Tahdzib al-Akhlaq" (Penyempurnaan Akhlak), menawarkan 

pendekatan pendidikan anak yang berfokus pada pembentukan karakter moral melalui 

pembiasaan dan latihan jiwa. Pemikirannya yang dipengaruhi oleh tradisi filsafat Yunani 

dan ajaran Islam menciptakan sintesis unik dalam konsep pendidikan akhlak yang 

sistematis.[3] Pendekatan rasional-filosofisnya memberikan kerangka metodologis yang 

terstruktur dalam pembentukan karakter melalui keseimbangan tiga kekuatan jiwa: akal 

('aql), syahwat (shahwah), dan keberanian (ghadhab).(Hanifah & Bakar, 2024) 

Tujuan dari penelitian ini adalah menganalisis secara mendalam konsep 

pendidikan anak yang dikemukakan oleh dua tokoh besar, Al-Ghazali dan Ibnu 

Miskawaih, mengidentifikasi persamaan dan perbedaan dalam pemikiran mereka, dan 

mengkaji bagaimana pemikiran mereka relevan dan dapat diterapkan dalam konteks 

pendidikan Islam kontemporer. Dengan mengeksplorasi sintesis pemikiran kedua tokoh 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      76 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

ini, penelitian ini berharap dapat merumuskan sebuah model pendidikan yang lebih 

integratif dan holistik, yang mampu menjawab tantangan di era digital dan globalisasi. 

Metode  

Metode penelitian yang digunakan dalam artikel ini adalah kualitatif deskriptif 

naratif. Penelitian ini berfokus pada studi literatur dengan menganalisis secara mendalam 

konsep-konsep pendidikan anak yang dikemukakan oleh dua tokoh besar, Al-Ghazali dan 

Ibnu Miskawaih. Sebagai rancangan penelitian kualitatif, peneliti secara langsung 

berinteraksi dengan sumber data utama, yaitu karya-karya primer dari kedua tokoh. 

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan mengeksplorasi karya "Ihya Ulumuddin" 

oleh Al-Ghazali dan "Tahdzib al-Akhlaq" oleh Ibnu Miskawaih. Peneliti sebagai 

instrumen utama dalam menginterpretasikan dan menganalisis teks-teks tersebut. 

Analisis data dilakukan dengan pendekatan komparatif untuk mengidentifikasi 

persamaan dan perbedaan dalam pemikiran kedua tokoh. Selain itu, digunakan pula 

pendekatan historis-filosofis untuk memahami landasan pemikiran mereka dalam konteks 

zamannya. Tujuannya adalah untuk mengkaji relevansi pemikiran tersebut dengan 

konteks pendidikan Islam kontemporer. 

. 

Hasil Dan Pembahasan 

Konsep Pendidikan Anak menurut Al-Ghazali 

Al-Ghazali memandang pendidikan anak sebagai proses penyucian jiwa (tazkiyatun 

nafs) dan penanaman akhlak mulia sejak dini. Pendidikan tidak semata transmisi ilmu, 

tetapi lebih sebagai proses pembentukan kepribadian manusia secara komprehensif. 

Dalam Ihya’ ‘Ulumuddin, khususnya dalam Kitab Riyadhatun Nafs, Al-Ghazali 

menekankan pentingnya mendidik anak dalam suasana spiritual yang terjaga, melalui 

metode keteladanan, pembiasaan amal saleh, serta pengendalian hawa nafsu.(Sulistiyani 

et al., 2025) 

Konsep pendidikan anak menurut Imam Al-Ghazali dibangun atas fondasi teologis 

yang mendalam tentang hakikat manusia sebagai makhluk yang diciptakan dalam 

keadaan fitrah suci, di mana setiap anak dipandang sebagai amanah illahi yang memiliki 

potensi spiritual dan intelektual yang luar biasa namun sekaligus sangat rentan terhadap 

pengaruh lingkungan. Berdasarkan pemahaman ini, Al-Ghazali merumuskan empat 

prinsip fundamental dalam pendidikan anak yang saling terintegrasi dan sinergis.  

Pertama, pendidikan harus dimulai sejak usia dini karena masa kanak-kanak 

merupakan periode kritis pembentukan kepribadian di mana jiwa anak ibarat kertas putih 

yang belum tertulis atau tanah liat yang mudah dibentuk, sehingga nilai-nilai keislaman 

dan akhlak mulia yang ditanamkan pada masa ini akan mengakar kuat dan menjadi 

fondasi bagi perkembangan karakter di masa depan. Kedua, pendidikan harus 

mengutamakan pembentukan akhlak dan pembiasaan ibadah sebagai prioritas tertinggi 

bahkan di atas pengembangan kemampuan intelektual, karena Al-Ghazali meyakini 

bahwa akhlak mulia merupakan tujuan hakiki penciptaan manusia dan ilmu tanpa akhlak 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      77 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

akan menjadi berbahaya, sementara ibadah berfungsi sebagai sarana pembentukan 

karakter dan disiplin spiritual yang membentuk kepribadian bertakwa. Ketiga, 

metodologi pendidikan harus berbasis cinta, kasih sayang, dan kelembutan sebagai 

antitesis dari pendekatan otoriter, karena Al-Ghazali memahami bahwa cinta adalah kunci 

yang membuka hati dan pikiran anak untuk menerima pembelajaran, sementara paksaan 

justru menimbulkan resistensi psikologis dan trauma yang menghambat proses belajar. 

Keempat, pendidikan harus dilakukan secara bertahap sesuai dengan tahap perkembangan 

anak melalui prinsip gradualism (tadarruj), di mana setiap fase usia memiliki 

karakteristik, kebutuhan, dan kapasitas yang berbeda sehingga pendekatan pendidikan 

harus disesuaikan dengan kondisi psikologis dan intelektual anak pada setiap tahapannya 

mulai dari pembentukan kebiasaan dasar melalui keteladanan pada usia dini, 

pembelajaran formal dengan penguatan akhlak pada fase kedua, hingga pengembangan 

kemampuan berpikir kritis dan spesialisasi ilmu pada fase ketiga.  

Keempat prinsip ini membentuk sistem pendidikan yang holistik, humanistik, 

spiritual dalam orientasi, dan scientific dalam metodologi, yang tidak hanya efektif dalam 

mengembangkan potensi anak tetapi juga relevan lintas zaman sebagai model pendidikan 

Islam yang mampu menjawab tantangan modernitas dengan tetap mempertahankan nilai-

nilai autentik keislaman.(Tejaningrum et al., 2021) 

Al-Ghazali memiliki pandangan yang kuat tentang peran sentral orang tua dan guru 

dalam pendidikan anak. Ia menganggap keduanya sebagai murabbi, atau pendidik, yang 

memiliki tanggung jawab besar untuk menjadi contoh ideal (qudwah). Menurutnya, fitrah 

anak yang suci dan bersih sejak lahir dapat rusak oleh lingkungan jika tidak ada 

bimbingan yang tepat.(Al Hamid, 2023) Oleh karena itu, pendidikan tidak hanya sekadar 

transmisi ilmu, tetapi merupakan proses komprehensif untuk membentuk kepribadian 

yang utuh. Dalam pandangannya, metode pendidikan yang efektif mencakup beberapa 

aspek penting.  

Keteladanan (qudwah) menjadi yang paling utama, karena anak lebih mudah meniru 

perilaku daripada hanya mengikuti instruksi verbal. Selain itu, pembiasaan (ta'wid) 

terhadap amal saleh juga sangat ditekankan, karena melalui pengulangan, perilaku baik 

akan terinternalisasi. Lebih lanjut, Al-Ghazali juga mengedepankan pentingnya  nasihat 

(mau’idzah) yang diberikan dengan penuh kasih sayang, bukan dengan paksaan. Di 

samping itu, pengawasan (ri’ayah) yang intensif diperlukan untuk memastikan anak tetap 

berada di jalur yang benar. Terakhir, ia menganjurkan penggunaan pemberian motivasi 

dan hukuman yang proporsional (targhib wa tarhib). (Farida & Makbul, 2023) 

Pemikiran Al-Ghazali sangat menekankan dimensi spiritualitas dan moralitas sebagai 

inti dari pendidikan, menjadikannya relevan dalam krisis karakter masa kini. Ini 

menunjukkan bahwa Al-Ghazali percaya pada pendekatan yang seimbang, di mana 

motivasi untuk melakukan kebaikan dan konsekuensi yang adil untuk perilaku buruk 

sama-sama penting dalam membentuk karakter anak. 

 

 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      78 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

Konsep Pendidikan Anak menurut Ibnu Miskawaih 

Ibnu Miskawaih, dalam karyanya Tahdzib al-Akhlaq, menyusun sistem pendidikan 

akhlak yang rasional dan filosofis. Ia menekankan pembentukan karakter melalui 

kebiasaan, pengendalian hawa nafsu, dan pencapaian kebajikan dengan jalan tengah 

(wasathiyyah). Pendidikan anak bagi Ibnu Miskawaih merupakan instrumen untuk 

mewujudkan kebahagiaan (sa’adah) sebagai tujuan tertinggi kehidupan. 

Ibnu Miskawaih, dalam karyanya yang berjudul Tahdzib al-Akhlaq, menyusun 

sebuah sistem pendidikan akhlak yang unik karena basisnya yang rasional dan filosofis, 

berbeda dari Al-Ghazali yang lebih banyak mengutip dalil keagamaan. Bagi Ibnu 

Miskawaih, tujuan pendidikan adalah untuk membentuk karakter melalui kebiasaan, 

pengendalian hawa nafsu, dan pencapaian kebajikan dengan prinsip jalan tengah 

(wasathiyyah). (Farida & Makbul, 2023) 

Anak-anak harus dilatih secara bertahap untuk membedakan antara yang baik dan 

yang buruk. Mereka juga perlu diperkenalkan pada konsep keutamaan moral, yang 

meliputi keberanian, keadilan, kesederhanaan, dan kebijaksanaan (hikmah). Proses 

pendidikan ini ditekankan melalui pembiasaan, bukan hanya sekadar nasihat. Dalam 

melaksanakan pendidikan ini, Ibnu Miskawaih menyarankan beberapa metode praktis. 

latihan jiwa (riyadhatun nafs), sebuah proses yang berulang untuk membentuk disposisi 

moral yang stabil. Ia juga menekankan pentingnya pengawasan intensif pada masa kecil 

untuk memastikan pembentukan karakter yang benar. Selain itu, ia merekomendasikan 

pemberian penghargaan atas perilaku baik sebagai bentuk penguatan positif dalam proses 

belajar. Terakhir, Ibnu Miskawaih menganggap bahwa lingkungan sosial yang edukatif 

dan menantang merupakan faktor penting untuk membentuk karakter anak.(Wahyuni, 

2021)  Melalui metode-metode ini, ia memandang pendidikan karakter sebagai sebuah 

proses rekayasa moral yang rasional, terukur, dan dapat dibentuk melalui habituasiIbnu 

Miskawaih menempatkan pendidikan karakter sebagai proses rekayasa moral yang 

rasional, terukur, dan bisa dibentuk melalui habituasi. 

Persamaan Pendidikan Anak menurut Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih  

Berdasarkan perbandingan pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih, ada beberapa 

kesamaan mendasar dalam pandangan mereka tentang pendidikan anak, yang dapat 

dideskripsikan secara sistematis sebagai berikut:(Sabililhaq et al., 2025) 

Tabel 1: Persamaan Pendidikan Anak menurut Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih 

Aspek Al-Ghazali Ibnu 

Miskawaih 

Persamaan 

Tujuan 

Akhlak 

Mulia 

"Tujuan tertinggi 

pendidikan adalah 

kesempurnaan 

akhlak sebagai 

manifestasi 

penghambaan 

kepada Allah" (Ihya 

"Capaian tertinggi 

pendidikan adalah 

aktualisasi 

keutamaan moral 

yang membawa 

pada kebahagiaan 

sejati" (Tahdzib 

al-Akhlaq: 30) 

Keduanya berpendapat bahwa 

tujuan tertinggi pendidikan adalah 

mencapai kesempurnaan akhlak. 

Bagi Al-Ghazali, kesempurnaan 

akhlak adalah manifestasi 

penghambaan kepada Allah. 

Sementara itu, Ibnu Miskawaih 

melihatnya sebagai aktualisasi 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      79 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

Ulumuddin, Juz III: 

56) 

keutamaan moral yang membawa 

kebahagiaan sejati. 

Metode 

Pembiasaan 

"Akhlak dapat 

dibentuk melalui 

pembiasaan yang 

konsisten terhadap 

perilaku yang 

diinginkan" (Mizan 

al-'Amal: 65) 

"Kebiasaan yang 

diulang secara 

konsisten akan 

terinternalisasi 

menjadi disposisi 

jiwa yang stabil" 

(Tahdzib al-

Akhlaq: 56) 

Baik Al-Ghazali maupun Ibnu 

Miskawaih meyakini bahwa akhlak 

dapat dibentuk melalui pembiasaan 

yang konsisten. Al-Ghazali 

menyatakan bahwa akhlak dapat 

dibentuk melalui kebiasaan terhadap 

perilaku yang diinginkan. Ibnu 

Miskawaih menambahkan bahwa 

kebiasaan yang diulang akan 

terinternalisasi menjadi disposisi 

jiwa yang stabil. 

Pendekatan 

Bertahap 

"Perkembangan 

anak bersifat 

bertahap seperti 

bulan yang 

bergerak dari sabit 

menuju purnama" 

(Ihya Ulumuddin, 

Juz III: 72) 

"Jiwa anak 

berkembang 

secara evolutif 

dari potensi 

menuju 

aktualisasi" 

(Tahdzib al-

Akhlaq: 43) 

Keduanya sepakat bahwa 

pendidikan harus dilakukan secara 

bertahap. Al-Ghazali mengibaratkan 

perkembangan anak seperti bulan 

yang bergerak dari sabit ke purnama 

, sementara Ibnu Miskawaih melihat 

jiwa anak berkembang secara 

evolutif dari potensi menuju 

aktualisasi. 

Keseimbanga

n Pendidikan 

"Pendidikan yang 

ideal 

mengembangkan 

seluruh potensi 

manusia secara 

harmonis" (Mizan 

al-'Amal: 92) 

"Kesempurnaan 

manusia terletak 

pada 

keseimbangan 

seluruh fakultas 

jiwanya" (Tahdzib 

al-Akhlaq: 77) 

Pemikiran keduanya juga 

menekankan pada keseimbangan. 

Al-Ghazali berpendapat bahwa 

pendidikan ideal harus 

mengembangkan seluruh potensi 

manusia secara harmonis , 

sedangkan Ibnu Miskawaih 

menyatakan bahwa kesempurnaan 

manusia terletak pada 

keseimbangan seluruh fakultas 

jiwanya. 

Peran 

Keteladanan 

"Anak lebih mudah 

meniru perilaku 

daripada mengikuti 

instruksi verbal" 

(Ihya Ulumuddin, 

Juz III: 84) 

"Figur teladan 

merupakan 

instrumen efektif 

dalam transmisi 

nilai moral" 

(Tahdzib al-

Akhlaq: 89) 

Keduanya menganggap 

keteladanan sangat penting. Al-

Ghazali mengatakan bahwa anak 

lebih mudah meniru perilaku 

daripada hanya mengikuti instruksi 

verbal. Sejalan dengan itu, Ibnu 

Miskawaih melihat figur teladan 

sebagai instrumen yang efektif 

dalam menularkan nilai moral. 

Konsep 

Fitrah 

"Setiap anak 

dilahirkan dalam 

"Jiwa anak 

memiliki potensi 

Al-Ghazali dan Ibnu 

Miskawaih sama-sama percaya pada 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      80 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

keadaan fitrah, 

orang tuanyalah 

yang 

menjadikannya 

Yahudi, Nasrani, 

atau Majusi" (Ihya 

Ulumuddin, Juz III: 

70) 

untuk mencapai 

kesempurnaan 

melalui 

pendidikan yang 

tepat" (Tahdzib al-

Akhlaq: 36) 

konsep fitrah, yaitu potensi bawaan 

yang suci pada anak. Al-Ghazali 

mengutip bahwa setiap anak 

dilahirkan dalam keadaan fitrah. 

Ibnu Miskawaih menambahkan 

bahwa jiwa anak memiliki potensi 

untuk mencapai kesempurnaan 

melalui pendidikan yang tepat. 

Orientasi 

Kebahagiaan 

Sejati 

"Tujuan pendidikan 

adalah 

membimbing 

manusia menuju 

kebahagiaan 

tertinggi yaitu 

ma'rifatullah" 

(Kimya al-Sa'adah: 

18) 

"Kebahagiaan 

sejati merupakan 

kulminasi dari 

aktualisasi 

keutamaan moral" 

(Tahdzib al-

Akhlaq: 94) 

Baik Al-Ghazali maupun Ibnu 

Miskawaih mengaitkan tujuan 

pendidikan dengan kebahagiaan 

sejati. Al-Ghazali menyatakan 

tujuan pendidikan adalah 

membimbing manusia menuju 

kebahagiaan tertinggi, yaitu  

ma'rifatullah (mengenal 

Allah). Ibnu Miskawaih melihat 

kebahagiaan sejati sebagai puncak 

dari aktualisasi keutamaan moral. 

Pentingnya 

Lingkungan 

"Lingkungan yang 

kondusif 

merupakan faktor 

determinan dalam 

pembentukan 

akhlak anak" (Ihya 

Ulumuddin, Juz III: 

79) 

"Interaksi sosial 

merupakan 

medium esensial 

dalam transmisi 

nilai moral" 

(Tahdzib al-

Akhlaq: 

125)(Matanari, 

2021) 

Keduanya juga menyoroti 

peran penting lingkungan. Al-

Ghazali berpandangan bahwa 

lingkungan yang kondusif adalah 

faktor penentu dalam pembentukan 

akhlak anak, dan Ibnu Miskawaih 

menekankan bahwa interaksi sosial 

adalah medium esensial dalam 

transmisi nilai moral. 

 

Pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih mengenai pendidikan anak menunjukkan 

konvergensi fundamental yang kuat, meskipun keduanya hidup di periode historis yang 

berbeda. Analisis komparatif menunjukkan beberapa kesamaan penting antara keduanya, 

dimulai dari tujuan utama pendidikan. Baik Al-Ghazali maupun Ibnu Miskawaih sepakat 

bahwa tujuan tertinggi pendidikan adalah mencapai kesempurnaan akhlak. Mereka juga 

sama-sama menekankan bahwa akhlak dapat dibentuk melalui pembiasaan yang 

konsisten terhadap perilaku yang diinginkan. Keduanya melihat pendidikan sebagai 

sebuah proses bertahap dan evolutif, di mana jiwa anak berkembang dari potensi menuju 

aktualisasi. Selain itu, mereka berdua menggarisbawahi pentingnya keseimbangan dalam 

pendidikan untuk mengembangkan seluruh potensi manusia secara harmonis. Dalam 

praktiknya, Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih sama-sama menyoroti peran penting 

keteladanan sebagai instrumen efektif dalam menularkan nilai moral kepada anak-anak. 

Lebih lanjut, mereka mempercayai konsep fitrah, di mana setiap anak dilahirkan dengan 

potensi bawaan untuk mencapai kesempurnaan. Keduanya juga mengaitkan tujuan 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      81 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

pendidikan dengan pencapaian kebahagiaan sejati. Terakhir, baik Al-Ghazali maupun 

Ibnu Miskawaih melihat lingkungan dan interaksi sosial sebagai faktor penting dan 

esensial dalam pembentukan akhlak anak. 

Persamaan-persamaan fundamental tersebut merefleksikan konvergensi 

paradigmatik antara Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih dalam konstruksi teoretis 

pendidikan anak, meskipun keduanya hidup dalam periode historis yang berbeda. 

Konvergensi ini menunjukkan eksistensi kontinuitas intelektual dalam tradisi pendidikan 

Islam yang menekankan dimensi moral-spiritual sebagai fondasi pengembangan 

kepribadian anak secara komprehensif. 

Perbedaan Pendidikan Anak menurut Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih 

Meskipun memiliki banyak persamaan, terdapat beberapa perbedaan mendasar 

dalam konsep pendidikan anak menurut Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih: 

a. Landasan Filosofis Al-Ghazali membangun sistem pendidikannya di atas fondasi 

sufistik-teologis, dengan penekanan kuat pada dimensi spiritual dan kedekatan 

hamba dengan Tuhan. Pendidikan baginya adalah jalan penyucian jiwa untuk 

mendekat kepada Allah. Ia mengintegrasikan tasawuf dalam teori pendidikannya 

secara menyeluruh. Sementara itu, Ibnu Miskawaih berangkat dari pendekatan 

filosofis-rasional yang banyak dipengaruhi oleh filsafat Yunani, terutama Aristoteles. 

Ia membangun teori pendidikan dan etika dalam kerangka rasionalitas manusia dan 

kesempurnaan akhlak sebagai bentuk aktualisasi potensi. 

b. Konsep Jiwa dan Pendidikan Al-Ghazali membagi struktur jiwa manusia menjadi 

empat unsur utama: qalb (hati) sebagai pusat intuisi dan kedekatan dengan Tuhan, 

ruh sebagai dimensi ilahiyah, nafs sebagai sumber dorongan negatif dan hawa nafsu, 

serta 'aql (akal) sebagai alat untuk membedakan yang benar dan salah. Pandangannya 

ini membentuk fondasi spiritual-teologis dalam sistem pendidikannya, yang 

bertujuan untuk menyucikan jiwa dan mendekatkan diri kepada Allah. Di sisi lain, 

Ibnu Miskawaih menyusun teori jiwa berdasarkan tiga daya utama: syahwat 

(dorongan biologis), ghadlab (dorongan marah dan keberanian), dan natiqah (daya 

berpikir dan penimbang moral). Pendekatan ini lebih rasional-filosofis, yang 

dipengaruhi oleh filsafat Yunani, dan berfokus pada keseimbangan ketiga daya 

tersebut untuk mencapai kesempurnaan akhlak. Dengan demikian, pemahaman 

mereka tentang jiwa secara langsung memengaruhi penekanan dan metode 

pendidikan yang mereka usung. 

c. Penekanan Materi Pendidikan 

Al-Ghazali sangat menekankan pendidikan agama dan spiritual sebagai fondasi 

utama dalam membentuk karakter anak. Tujuan utamanya adalah menyucikan jiwa 

dan mendekatkan anak kepada Allah melalui amal saleh dan ibadah.Sementara Ibnu 

Miskawaih menekankan pendidikan intelektual dan filsafat, terutama dalam aspek 

pembentukan moral melalui kebiasaan berpikir dan bertindak rasional. Pendidikan 

diarahkan untuk menciptakan manusia cerdas, bijaksana, dan berbudi. 

 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      82 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

d. Metode Pendidikan Moral 

Al-Ghazali menggunakan metode riyadhah an-nafs (latihan spiritual) dan mujahadah 

(perjuangan melawan hawa nafsu). Ia menekankan aspek introspeksi diri, penyesalan 

(taubat), dan kontemplasi sebagai sarana pendidikan akhlak. Sebaliknya, Ibnu 

Miskawaih mengedepankan prinsip wasathiyah (jalan tengah) dalam membentuk 

karakter, yakni keseimbangan antara berbagai kekuatan jiwa. Ia menekankan 

pentingnya moderasi dan kebiasaan berulang dalam membentuk moral yang stabil. 

e. Peran Masyarakat 

Al-Ghazali lebih menekankan hubungan vertikal antara individu dan Tuhan. Ia 

mengarahkan pendidikan untuk mendidik anak agar menjadi insan yang taat secara 

pribadi dalam kerangka ibadah kepada Allah. Ibnu Miskawaih menempatkan 

manusia sebagai makhluk sosial (al-insan al-madani). Pendidikan menurutnya harus 

mempersiapkan anak hidup dalam masyarakat secara harmonis, melalui penanaman 

nilai-nilai sosial seperti keadilan, toleransi, dan etika publik. 

f. Pendekatan Psikologis 

Al-Ghazali memiliki konsep psikologi perkembangan yang cukup rinci. Ia membagi 

tahapan pendidikan anak sesuai usia, kesiapan spiritual, dan kemampuan berpikir. Ia 

juga menyadari pentingnya pembiasaan sejak usia dini. Ibnu Miskawaih cenderung 

fokus pada psikologi moral, yaitu bagaimana karakter dibentuk melalui kebiasaan 

dan latihan. Ia melihat pendidikan sebagai proses rasional dan bertahap untuk 

membentuk keutamaan moral dalam jiwa anak.(Hanifah et al., 2023)  

g. Sumber Pengetahuan 

Al-Ghazali mengakui bahwa pengetahuan bisa diperoleh tidak hanya dari akal, tetapi 

juga dari ilham, intuisi (kasyf), dan pengalaman ruhani. Bagi Al-Ghazali, 

pengetahuan yang hakiki adalah yang mendekatkan manusia kepada 

Allah.Sementara itu, Ibnu Miskawaih lebih menekankan peran akal sebagai alat 

utama memperoleh pengetahuan. Ia menolak metode irasional dan lebih 

mempercayai rasionalitas sebagai dasar etika dan pendidikan.(Selvia, 2024) 

h. Orientasi Pendidikan 

Al-Ghazali berorientasi kuat pada kehidupan akhirat. Pendidikan bertujuan 

membentuk anak menjadi insan yang selamat dunia dan akhirat, dengan bekal iman 

dan amal saleh sebagai prioritas. Sebaliknya, Ibnu Miskawaih menekankan 

keseimbangan antara kehidupan dunia dan akhirat. Ia mengajak manusia meraih 

kebahagiaan (sa’adah) melalui pemenuhan jiwa secara rasional, moral, dan sosial di 

dunia, yang juga berdampak pada kebahagiaan ukhrawi.(Majid, 2022) 

Tabel 2: Perbedaan Pendidikan Anak menurut Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih 

Aspek Perbedaan Al-Ghazali Ibnu Miskawaih 

Landasan Filosofis Pendekatan sufistik-teologis 

dengan penekanan dimensi 

spiritual  

Pendekatan filosofis-rasional 

dengan pengaruh filsafat 

Yunani (Aristoteles) 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      83 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

Konsep Jiwa Empat unsur: qalb (hati), ruh 

(ruh), nafs (jiwa), 'aql (akal) 

Tiga daya: daya shahwat 

(nafsu), daya ghadlab 

(amarah), daya natiqah 

(rasional) 

Penekanan Materi Pendidikan agama dan spiritual 

sebagai fondasi utama 

Pendidikan intelektual dan 

filsafat mendapat porsi lebih 

besar 

Metode Pendidikan Moral Riyadhah an-nafs (latihan jiwa) 

dan mujahadah (perjuangan 

melawan hawa nafsu) 

Prinsip "jalan tengah" 

(wasathiyah) dalam 

pembentukan moral 

Orientasi Sosial Menekankan relasi individu 

dengan Tuhan 

Menekankan dimensi sosial - 

manusia sebagai makhluk 

sosial (al-insan al-madani) 

Pendekatan Psikologis Psikologi pendidikan dengan 

tahapan perkembangan anak 

yang rinci 

Fokus pada psikologi moral 

dan etika 

Sumber Pengetahuan Akal, intuisi, dan ilham sebagai 

sumber pengetahuan yang valid 

Penekanan utama pada peran 

akal dalam memperoleh 

pengetahuan 

Orientasi Pendidikan Lebih berorientasi pada 

kehidupan akhirat 

Menekankan keseimbangan 

antara kehidupan dunia dan 

akhirat 

Al-Ghazali menerapkan pendekatan yang lebih spiritual-mistis dengan fokus pada 

pembersihan jiwa dan kedekatan dengan Tuhan, integrasi antara akal dan hati dalam 

proses pembelajaran, pendidikan sebagai sarana mencapai kebahagiaan ukhrawi. 

Sedangkan Ibnu Miskawaih menerapkan pendekatan yang lebih rasional-praktis dengan 

fokus pada pengembangan karakter melalui pembiasaan dan rasionalitas, keseimbangan 

antara kepentingan individual dan sosial, pendidikan sebagai sarana mencapai 

kesempurnaan manusiawi. Meskipun berbeda dalam pendekatan, keduanya sepakat 

bahwa pendidikan akhlak merupakan inti dari proses pendidikan anak, dengan tujuan 

akhir membentuk manusia yang sempurna (al-insan al-kamil). 

Relevansi pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih dalam konteks pendidikan 

kontemporer 

Penelitian ini mengungkap relevansi yang mendalam antara pemikiran pendidikan 

Islam klasik yang dikembangkan oleh Abu Hamid Al-Ghazali (1058-1111 M) dan Ibnu 

Miskawaih (932-1030 M) dengan berbagai pendekatan dan tantangan dalam sistem 

pendidikan modern. Temuan ini menunjukkan bahwa meskipun dirumuskan berabad-

abad yang lalu, konsep-konsep pendidikan yang mereka kembangkan memiliki daya 

adaptasi yang luar biasa terhadap dinamika pendidikan kontemporer.(Basori et al., 2025) 

Analisis menunjukkan bahwa konsep pendidikan karakter yang menjadi fokus utama 

dalam pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih memiliki korespondensi yang kuat 

dengan gerakan pendidikan karakter kontemporer. Al-Ghazali melalui magnum opus-nya 

"Ihya 'Ulum al-Din" dan Ibnu Miskawaih dalam "Tahdzib al-Akhlaq" telah merumuskan 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      84 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

kerangka sistematis untuk pembentukan karakter yang mengantisipasi berbagai prinsip 

dalam pendidikan karakter modern. 

Konsep "jalan tengah" (wasathiyah) yang diusung Ibnu Miskawaih menunjukkan 

kecanggihan teoritis yang setara dengan "golden mean" Aristoteles dan memiliki aplikasi 

praktis dalam pengembangan kecerdasan moral peserta didik. Temuan ini 

mengindikasikan bahwa tradisi intelektual Islam klasik telah mengembangkan kerangka 

etika yang sophisticated yang dapat berkontribusi pada pengembangan teori pendidikan 

karakter kontemporer.(Nasaruddin, 2023) 

Penelitian ini mengungkap bahwa pendekatan holistik yang ditekankan oleh kedua 

pemikir ini memiliki resonansi yang kuat dengan filosofi pendidikan holistik modern. Al-

Ghazali dalam "Mizan al-'Amal" dan konsep tridimensional Ibnu Miskawaih tentang 

pembinaan jiwa rasional (natiqah), amarah (ghadabiyyah), dan syahwat (syahwaniyyah) 

menunjukkan pemahaman yang mendalam tentang kompleksitas perkembangan manusia. 

Integrasi aspek spiritual (tarbiyah ruhiyyah), intelektual (tarbiyah 'aqliyyah), dan 

fisik (tarbiyah badaniyyah) dalam pemikiran Al-Ghazali sejalan dengan temuan 

neurosains kontemporer tentang interconnectedness fungsi kognitif, emosional, dan fisik 

dalam perkembangan otak. Hal ini mengindikasikan bahwa pemikiran klasik Islam telah 

mengantisipasi pemahaman modern tentang neuroplastisitas dan integrated brain 

development. 

Analisis komparatif menunjukkan bahwa metode pembelajaran yang dianjurkan oleh 

Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih memiliki kemiripan struktural dengan pendekatan 

konstruktivistik dalam pendidikan modern. Penekanan pada pembiasaan (ta'wid) dan 

pengalaman langsung yang ditekankan oleh kedua pemikir ini mengantisipasi teori 

konstruktivisme yang dikembangkan oleh Piaget dan Vygotsky. 

Temuan ini mengungkap bahwa tradisi pedagogik Islam klasik telah 

mengembangkan prinsip-prinsip yang kemudian divalidasi oleh penelitian psikologi 

pendidikan modern.(Latifah et al., 2022) Temuan penelitian menunjukkan bahwa konsep 

pendidikan berbasis nilai universal yang diusung kedua pemikir ini memiliki relevansi 

yang tinggi dalam menghadapi tantangan era digital.  

Nilai-nilai universal seperti keadilan ('adalah), kebijaksanaan (hikmah), keberanian 

(syaja'ah), dan kesederhanaan ('iffah) yang menjadi fokus Ibnu Miskawaih menyediakan 

kompas moral yang robust untuk navigasi kompleksitas etis dalam digital citizenship, 

termasuk isu-isu seperti privacy, cyberbullying, dan information literacy.(Muzammil, 

2023) 

Gagasan Al-Ghazali tentang fitrah, yaitu potensi bawaan suci pada anak sangat mirip 

dengan konsep modern tentang kecerdasan majemuk (multiple intelligences) yang 

dikemukakan oleh Howard Gardner. Kedua pemikir ini meyakini bahwa setiap anak lahir 

dengan keunikan dan potensi individual yang berbeda.(Garcia et al., 2021) 

Ide ini juga sejalan dengan prinsip-prinsip pembelajaran adaptif (adaptive learning) 

yang kini didukung oleh teknologi seperti kecerdasan buatan (artificial intelligence) dan 

pembelajaran mesin (machine learning).(Sholehah et al., 2025) Kedua teknologi ini 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      85 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

memungkinkan pendidikan disesuaikan dengan kebutuhan dan kemampuan unik setiap 

anak, bukan dengan pendekatan satu ukuran untuk semua. Dengan demikian, pemikiran 

Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih yang menekankan karakteristik individu pada anak-anak 

secara mengejutkan telah mengantisipasi tren personalisasi pendidikan yang saat ini 

didukung oleh kemajuan teknologi.(Fatimah & Rahmajati, 2024) 

Pemahaman tentang tahap-tahap perkembangan yang diuraikan kedua pemikir ini 

menunjukkan sophistication teoritis yang setara dengan teori perkembangan kognitif 

Piaget dan social learning theory Bandura, mengindikasikan bahwa tradisi psikologi 

pendidikan Islam klasik telah mengembangkan framework yang kemudian divalidasi oleh 

penelitian empiris modern. 

Konsep keteladanan (uswah hasanah) yang ditekankan Al-Ghazali dan Ibnu 

Miskawaih memiliki validitas empiris yang didukung oleh research dalam social learning 

theory dan teacher effectiveness studies.(Siswanto, 2013) Penekanan pada teacher 

modeling sebagai strategi pembelajaran yang efektif menunjukkan pemahaman yang 

mendalam tentang mekanisme pembelajaran observasional yang kemudian divalidasi 

oleh penelitian Bandura tentang observational learning. 

Kualitas guru yang diuraikan oleh Al-Ghazali, seperti belas kasih (compassion), 

komitmen pada ilmu pengetahuan (commitment to knowledge), dan integritas moral 

(moral integrity), sejalan dengan standar profesionalisme guru yang modern. Ini 

menunjukkan bahwa standar profesional guru saat ini memiliki akar historis yang kuat 

dalam tradisi pendidikan Islam klasik. (Holisa et al., 2025)Penelitian ini telah 

mengungkap relevansi yang mendalam dan multidimensional antara pemikiran 

pendidikan Islam klasik yang dikembangkan oleh Al-Ghazali dan Ibnu Miskawaih 

dengan berbagai aspek pendidikan modern.(Triandana & Hamzah, 2024) 

Hasil analisis komparatif menunjukkan bahwa meskipun Al-Ghazali dan Ibnu 

Miskawaih memiliki latar belakang filosofis yang berbeda, yang satu lebih sufistik-

religius, yang lain lebih rasional-filosofis, keduanya memiliki kesamaan fundamental 

dalam tujuan dan metode pendidikan. Keduanya sepakat bahwa tujuan tertinggi 

pendidikan adalah pembentukan akhlak mulia yang membawa pada kebahagiaan sejati. 

Mereka menekankan bahwa akhlak ini tidak dapat dicapai hanya dengan teori, melainkan 

melalui pembiasaan yang konsisten, pendekatan bertahap, dan keteladanan dari pendidik. 

Dengan demikian, data yang disajikan menegaskan bahwa tradisi pendidikan Islam klasik 

telah lama memandang pendidikan karakter sebagai inti dari seluruh proses pendidikan. 

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi dengan menawarkan model 

pendidikan integratif yang mensintesis pendekatan spiritual Al-Ghazali dan pendekatan 

rasional Ibnu Miskawaih. Model ini menunjukkan bahwa pendidikan karakter tidak harus 

memilih salah satu pendekatan, tetapi dapat menggabungkan keduanya untuk 

menghasilkan individu yang berilmu dan berakhlak mulia. Secara praktis, model ini 

menawarkan solusi konkret bagi para pendidik, orang tua, dan pembuat kebijakan untuk 

menghadapi tantangan pendidikan di era digital. Konsep-konsep seperti pendidikan 

berbasis fitrah dan lingkungan yang kondusif dapat diterapkan di sekolah dan keluarga 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      86 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

untuk membentuk generasi yang memiliki kompas moral yang kuat dalam menghadapi 

isu-isu modern seperti perundungan siber (cyberbullying) dan penyebaran hoaks.). 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan pembahasan di atas dapat disimpulkan bahwa pemikiran Al-Ghazali dan 

Ibnu Miskawaih tentang pendidikan anak menawarkan pendekatan yang komprehensif 

dan saling melengkapi.  Al-Ghazali menekankan dimensi spiritual, etis, dan transendental 

dalam proses pendidikan, sedangkan Ibnu Miskawaih lebih menonjolkan rasionalitas, 

etika praktis, dan keseimbangan akal. Meskipun pendekatan keduanya berbeda, keduanya 

sepakat bahwa pendidikan anak harus dimulai sejak dini, dengan tujuan membentuk 

manusia yang berakhlak mulia, cerdas secara spiritual dan intelektual, serta mampu 

menjalani kehidupan yang seimbang. Relevansi pemikiran kedua tokoh tersebut dengan 

pendidikan Islam kontemporer sangat besar, terutama dalam konteks krisis moral, 

degradasi karakter, dan dominasi pendidikan berbasis kognitif. Integrasi antara 

spiritualitas (Al-Ghazali) dan rasionalitas etis (Ibnu Miskawaih) dapat menjadi fondasi 

untuk membangun sistem pendidikan Islam yang lebih holistik, humanistik, dan 

transformatif. Meskipun penelitian ini telah menganalisis secara mendalam pemikiran Al-

Ghazali dan Ibnu Miskawaih tentang pendidikan anak, ada beberapa keterbatasan yang 

perlu dicatat. Cakupan penelitian ini terbatas pada dua tokoh tersebut dan tidak 

membandingkannya dengan pemikir Islam lainnya atau teori pendidikan modern non-

Barat, yang dapat memberikan perspektif tambahan. penelitian komparatif dapat 

diperluas dengan melibatkan tokoh-tokoh Islam lainnya, seperti Ibnu Sina atau Al-Farabi, 

atau membandingkannya dengan teori pendidikan modern untuk melihat kesamaan dan 

perbedaannya lebih jauh. 

 

Daftar Pustaka  

Al Hamid, A. (2023). Konsep Pendidik dalam Pandangan Imam al-Ghazali. Adabuna : 

Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran, 2(2), 77–86. 

https://doi.org/10.38073/adabuna.v2i2.929 

Basori, Hastuti, E. W., Audi, L. N., & Gustina< Windri. (2025). Konsep Pemikiran 

Pendidikan Islam Imam Al-Ghazali. Moral: Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 2(2), 

135–155. https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Moral Konsep 

Farida, N. A., & Makbul, M. (2023). Konsep Pendidikan Menurut Ibnu Miskawaih dalam 

Kitab Tahdzib Al-Akhlaq. HAWARI Jurnal Pendidikan Agama Dan Keagamaan 

Islam, 4(1), 30–36. 

Fatimah, H. A., & Rahmajati, E. (2024). Muhasabah as a Coping Mechanism for College 

Dropouts. 3, 89–106. 

Garcia, A. R., Filipe, S. B., Fernandes, C., Estevão, C., & Ramos, G. (2021). Pemikirann 

dan Praktik Pendidikan Islam Anak Usia Dini. 

Hanifah, S., & Bakar, M. Y. A. (2024). Konsep Pendidikan Karakter dalam Pemikiran 

Ibnu Miskawaih : Implementasi pada Pendidikan Modern. 0738(4), 5989–6000. 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      87 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

Hanifah, S., Ulfadilah, N., Zulaeha, V. S., & Agustin, M. (2023). Pandangan Al-Ghazali 

Terhadap Pendidikan Moral Bagi Anak Usia Dini. CERIA (Cerdas Energik 

Responsif Inovatif Adaptif) , 6(6), 2614–6347. 

Holisa, S. N., Khumaidi, A., & Inzah, M. (2025). Characteristics of Teacher Professional 

Competence in Imam Al-Ghazali Perspective on Kitab Ihya’ Ulumuddin Siti. Al-

Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 10(1), 25–33. 

Latifah, A., Zulmuqim, Z., & Kosim, M. (2022). Pendidikan Berbasis Tauhid: 

Perbandingan Pemikiran Ibn Maskawaih, Al-Ghazali Dan Ibn Khaldun. Al-Manar, 

11(2), 37–57. https://doi.org/10.36668/jal.v11i2.317 

Majid, A. N. (2022). Landasan Filosofis Pendidikan Akhlak Al-Ghazali dan Ibnu 

Miskawaih. Fakta: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(1), 1. 

https://doi.org/10.28944/fakta.v2i1.697 

Matanari, R. (2021). Pemikiran Pendidikan Islam Ibn Miskawaih (Studi tentang Konsep 

Akhlak dan Korelasinya dengan Sistem Pendidikan). Al-Fikru: Jurnal Ilmiah, 15(2), 

113–126. https://doi.org/10.51672/alfikru.v15i2.56 

Muhammad Baharuddin Iqbal. (2022). Upaya Preventif Degradasi Moral Remaja Pesisir 

(Studi Terhadap Peran Tokoh Agama Di Kampung Tambakrejo Kota Semarang) 

(Vol. 9). 

Muzammil, S. (2023). Etika Islam dalam Pemikiran Ibn Maskwaih dan Relevansinya 

terhadap Problem-Problem Sosial di Indonesia Islamic Ethics in Ibn Maskwaih’s 

Thought and Its Relevance to Social Problems in Indonesia. Iqra, 18(2), 52–61. 

https://doi.org/10.56338/iqra.v18i2.3613 

Nasaruddin, F. dan. (2023). Pendidikan Etika Moral Dalam Perspektif Ibnu Miskawaih 

Telaah Atas Kitab Tahzib. Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 

7, 129–143. 

Novianto, P., Hantoro, M., Budiman, A., Dewi, L., Sita, S. D., Noverdi, H., Ekkuinbang, 

P. S., Suryani, A. S., Prasetiawan, T., Ade, T., Masyithah, S., Yosephus, A. A., 

Kesra, M., Trias, Y. I., Febryka, P. K. L., Mohammad, N., Nur, T., Fieka, S. P. S., 

Koordinator, N. A., … Suhayati, M. (2024). Kekerasan Pada Anak Di Satuan 

Pendidikan. Idntimes.Com, 1 Oktober, 1–2. https://pusaka.dpr.go.id 

Sabililhaq, I., Zuhra, R., Awaluddin, S., & Nida, S. (2025). Dialektika Pendidikan Akhlak 

Era 5 . 0 : Studi Analisis Pemikiran Ibnu Miskawaih. 6. 

https://doi.org/10.58577/dimar.v6i2.305 

Selvia, N. L. (2024). Konsep Pengembangan Ilmu Menurut Imam Al-Ghazali: Perspektif 

Epistemologi dan Eksplorasi Kontemporer. SERUMPUN : Journal of Education, 

Politic, and Social Humaniora, 2(1), 8. https://doi.org/10.61590/srp.v2i1.108 

Sholehah, C. A., Islam, M. H., & Solihin, M. (2025). Implementasi Teknologi 

Pembelajaran Adaptif Berbasis Artificial Intelligence pada Mata Pelajaran 

Pendidikan Agama Islam di SMK Negeri 2 Kraksaan. JKIP : Jurnal Kajian Ilmu 

Pendidikan, 6(2), 436–448. http://journal.al-matani.com/index.php/jkip/index 

Siregar, M. K. (2016). Pemikiran Abdullah Nashih Ulwan Tentang Konsep Pendidikan 

Anak. Http://Etd.Iain-Padangsidimpuan.Ac.Id/3106/1/113100070.Pdf. 

Siswanto. (2013). Etika Profesi Guru Pendidikan Agama Islam. 79. 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      88 
 
 

 

  

Suci Rachmawati 

 
 

 

http://repository.iainmadura.ac.id/id/eprint/11 

Suhardi, Yunita, A., Marheni, & Rulyanti. (2022). Manajemen Risiko Fraud. 13, 1–184. 

Sulistiyani, F., Astuti, N. Y., & Nasikhin. (2025). Keseimbangan Jiwa Raga dalam 

Pendidikan Islam: Perspektif Al-Ghazali. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 3(3), 

62–70. https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpai 

Tejaningrum, D., Haryanti, D., Qomariah, N., Pangastuti, R., Faruq, A., Mahardika, B., 

Withasari, Y., Nihwan, N. K., Susanti, E., Kencana, R., Riyatin, A., & Affifah, N. 

R. (2021). Kajian Pemikiran Tokoh-Tokoh (Barat dan Timur) dan Teori Mengenai 

Pendidikan Anak Usia Dini Penulis. 

Triandana, J., & Hamzah, M. (2024). Konsep Pemikiran Ibnu Miskawaih. 5(1), 60–71. 

Wahyuni, A. (2021). Pendidikan Karakter Membentuk Pribadi Positif dan Unggul di 

Sekolah. In Umsida Press. 

 

 

 

 


