Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 41

0 0 OASIS: Jurnal limiah Kajian Islam

OAS]S Volume 10 Nomor 1 Tahun 2025
https://www.syekhnurijati.ac.id/jurnal/index.php/oasis

ISSN 1979-1399| e-ISSN 2548-3889

RELEVANSI PEMIKIRAN SEYYED HOSSEIN NASR TERHADAP
PENGEMBANGAN PARADIGMA PENDIDIKAN ISLAM
KONTEMPORER

Abu Ma’mur
Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon
abumamur.mflagmail.com

Abstract

This article examines the relevance of his ideas in constructing a contemporary
paradigm of Islamic education through three main focuses: (1) the view of
human beings as theomorphic creatures; (2) the conception of the teacher—
student relationship; and (3) the epistemology of scientia sacra as the basis of
sacred and holistic education. The research method employed is library
research with a qualitative approach through content and thematic analysis of
Nasr s works and related academic literature. The findings indicate that human
beings are viewed as theomorphic creatures reflecting the Divine Names and
Attributes, so education should not be reduced to mere information transfer but
directed toward tazkir (remembrance) and tazkiyatun nafs (inner purification)
so that humans may realize their sacred origin. The teacher—student
relationship is positioned in a transcendental framework, where the teacher acts
not only as a mu ‘allim who imparts knowledge but also as a murabbi and
spiritual guide, while the student is seen as a talib al-haqq (seeker of truth)
Jjourneying through purification of the soul. Nasr’s educational paradigm is
transcendental, offering a critique of the secularized and fragmented nature of
modern education, and is highly relevant to Islamic education in Indonesia in
shaping the complete human being: intellectually intelligent, morally upright,
and spiritually enlightened.

Keywords: Seyyed Hossein Nasr, Islamic education, scientia sacra,
spirituality

Abstrak
Artikel ini mengkaji relevansi pemikirannya dalam membangun paradigma
pendidikan Islam kontemporer melalui tiga fokus utama: (1) pandangan
tentang manusia sebagai makhluk teomorfis; (2) konsepsi hubungan guru dan
murid; dan (3) epistemologi scientia sacra sebagai dasar pendidikan sakral dan
holistik. Metode penelitian menggunakan studi pustaka dengan pendekatan
kualitatif melalui analisis isi terhadap karya Nasr dan literatur akademik
terkait. Hasil kajian menunjukkan bahwa manusia dipandang sebagai makhluk
teomorfis yang mencerminkan Nama dan Sifat llahi, sehingga pendidikan tidak
________________________________________________________________________________________________|

Abu Ma’mur


mailto:abumamur.mf@gmail.com
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/oasis
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1180424484
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1475545912

Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 42

boleh direduksi menjadi transfer informasi, melainkan diarahkan pada proses
tazkir (pengingatan kembali) dan tazkiyatun nafs (inner purification atau
penyucian diri) agar manusia menyadari asal-usul sakralnya. Hubungan guru
dan murid diposisikan secara transendental, di mana guru berperan sebagai
mu ‘allim, murabbi, dan pembimbing ruhani, sedangkan murid sebagai talib al-
haqq yang menempuh jalan penyucian batin. Paradigma pendidikan yang
ditawarkan Nasr bersifat transendental, menjadi kritik atas sekularisme
pendidikan modern, serta relevan bagi pendidikan Islam di Indonesia dalam
membentuk manusia paripurna: cerdas intelektual, berkarakter mulia, dan
tercerahkan secara spiritual.

Kata Kunci: Seyyved Hossein Nasr, pendidikan Islam, scientia sacra,
spiritualitas

Pendahuluan

Pendidikan Islam dewasa ini menghadapi tantangan yang kompleks, baik secara
epistemologis maupun praksis. Arus modernisasi dan globalisasi telah membawa
dampak besar dalam pembentukan paradigma pendidikan, termasuk di dunia Islam.
Orientasi pendidikan cenderung menekankan aspek teknis, pragmatis, dan material,
sementara dimensi spiritual dan transendental semakin terpinggirkan. Krisis ini tidak
hanya tampak pada tataran kurikulum, tetapi juga dalam visi dan praktik pendidikan
yang berlangsung di sekolah maupun perguruan tinggi. Akibatnya, sistem pendidikan
Islam sering kali kehilangan daya transformasi ruhani dan terjebak dalam model
teknokratis yang menekankan efisiensi, kompetensi, dan keterampilan duniawi sebagai
ukuran keberhasilan. Dalam konteks ini, pendidikan Islam berisiko semakin jauh dari
tujuan dasarnya, yakni mengantarkan manusia pada kesadaran akan hakikat dirinya
sebagai makhluk yang berhubungan dengan Tuhan, alam, dan sesama manusia (Nasr,
1989).

Fenomena krisis ini tampak jelas dalam realitas pendidikan di Indonesia.
Kurikulum nasional, termasuk di lembaga pendidikan Islam, masih menghadirkan
dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, sehingga menimbulkan keterputusan
epistemologis dalam diri peserta didik. Pendidikan agama sering direduksi menjadi
pengajaran normatif yang kering, sementara ilmu-ilmu sains diajarkan tanpa
keterhubungan dengan nilai-nilai Ilahiah. Di sisi lain, guru semakin dipandang sebatas
fasilitator yang berfungsi mentransfer informasi, bukan lagi pembimbing ruhani yang
menuntun murid menuju pengenalan diri yang mendalam. Relasi guru—murid yang
dahulu sakral kini bergeser menjadi hubungan administratif dan transaksional (Juwita
et al., 2023). Situasi ini melahirkan generasi yang terampil secara teknis, tetapi rapuh
secara spiritual, lemah dalam orientasi moral, dan tercerabut dari akar tradisi intelektual
Islam.

Kondisi tersebut diperparah oleh pengaruh budaya global yang sekular, di mana
ilmu dipahami hanya sebagai instrumen untuk kepentingan praktis, bukan sebagai jalan
menuju kebenaran. Sementara itu, institusi pendidikan Islam sering kali berusaha

menyesuaikan diri dengan standar modernisasi yang serba cepat, namun mengorbankan
|

Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 43

aspek filosofis yang berakar pada nilai-nilai wahyu. Padahal, dalam tradisi Islam, ilmu
memiliki kedudukan sakral sebagai cahaya yang membimbing manusia kepada Tuhan.
Hilangnya kesadaran akan makna sakral ilmu menjadikan pendidikan tidak lagi mampu
membentuk pribadi yang utuh, melainkan sekadar melahirkan individu-individu
fungsional bagi kebutuhan pasar tenaga kerja.

Dalam konteks inilah, pemikiran Seyyed Hossein Nasr menjadi sangat relevan.
Nasr menekankan bahwa krisis pendidikan modern berakar pada hilangnya dimensi
transendental dari ilmu pengetahuan. Melalui konsep scientia sacra, ia menawarkan
paradigma alternatif yang memandang pengetahuan sebagai sesuatu yang berakar pada
realitas metafisik, bukan sekadar hasil konstruksi rasional atau empiris. Menurut Nasr,
manusia hakikatnya adalah makhluk teomorfis, yakni makhluk yang memantulkan
sifat-sifat Ilahi. Dengan pemahaman ini, pendidikan tidak boleh dipandang sekadar
sebagai sarana transmisi informasi, melainkan sebagai jalan transformasi menuju
kesempurnaan insan. Guru berperan sebagai pewaris hikmah dan pembimbing ruhani,
sementara murid dipandang sebagai peziarah spiritual yang secara aktif menempuh
perjalanan menuju kebenaran (Nasr, 1987).

Sejumlah penelitian telah mengkaji gagasan Nasr dalam konteks pendidikan
Islam. Fauhatun (2020) menyoroti filsafat abadi dan sufisme sebagai tawaran
konseptual bagi penyembuhan krisis spiritual modern. Arifin et al. (2022) mengkaji
rekonstruksi pendidikan agama Islam dengan menekankan empat pilar, yakni tujuan,
pendidik, peserta didik, dan lingkungan pendidikan. Abduh & Kerwanto (2023)
menelaah relevansi integrasi Islam dan sains dalam pendidikan di Indonesia, sementara
Shidqiyah (2024) menekankan pentingnya integrasi pengetahuan rasional dan
tradisional serta kesadaran ekologis sebagai bagian dari kerangka pemikiran Nasr.
Akhsanudin (2024) menyoroti pentingnya Islamisasi sains sebagai solusi epistemologis
untuk menghadapi sekularisasi ilmu pengetahuan.

Meskipun memberikan kontribusi penting, penelitian-penelitian tersebut belum
mengelaborasi secara menyeluruh bagaimana tiga aspek utama dalam pemikiran Nasr
dapat dijadikan fondasi sistematis bagi pengembangan paradigma pendidikan Islam.
Mayoritas kajian masih terfokus pada kritik terhadap modernitas atau relevansi umum
scientia sacra, tanpa menempatkan aspek ontologis, epistemologis, dan pedagogis
dalam kerangka yang saling terkait. Padahal, bagi Nasr, hakikat manusia sebagai
makhluk teomorfis, relasi guru—murid sebagai medium transendental, dan scientia
sacra sebagai dasar epistemologi merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan
dalam merumuskan paradigma pendidikan Islam yang utuh.

Atas dasar itu, penelitian ini merumuskan tiga pokok masalah, yaitu: (1)
bagaimana pandangan Seyyed Hossein Nasr tentang hakikat manusia dan implikasinya
bagi pendidikan, (2) bagaimana konsepsi hubungan guru dan murid dalam pemikiran
Seyyed Hossein Nasr, dan (3) bagaimana relevansi pemikiran Seyyed Hossein Nasr
terhadap pengembangan paradigma pendidikan Islam kontemporer.

Penelitian ini bertujuan untuk menjawab ketiga pertanyaan tersebut secara

|
Abu Ma’'mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 44

komprehensif melalui kajian filosofis-kritis atas pemikiran Nasr. Kontribusi kebaruan
penelitian ini terletak pada upaya mengintegrasikan tiga aspek yang saling berkaitan,
yakni hakikat manusia, relasi guru—murid, dan paradigma pendidikan Islam, dalam
kerangka sistematis yang dapat memperkaya wacana pendidikan Islam sekaligus
memberikan arah praktis untuk menghadapi krisis spiritual dan epistemologis
kontemporer. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memperkuat landasan
konseptual pendidikan Islam yang sakral, holistik, dan relevan bagi kebutuhan zaman.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan
(library research), yang bertujuan untuk melakukan analisis konseptual terhadap
pemikiran Seyyed Hossein Nasr dalam kerangka pengembangan paradigma pendidikan
Islam kontemporer. Pendekatan ini dipilih karena objek kajian bersifat filosofis dan
teoretis, sehingga memerlukan penelusuran mendalam terhadap teks-teks primer dan
sekunder guna memperoleh pemahaman yang holistik dan kontekstual (Creswell,
2018).

Sumber data utama penelitian ini adalah karya-karya orisinal Seyyed Hossein
Nasr, khususnya yang membahas konsep-konsep fundamental tentang hakikat
manusia, relasi pedagogis, serta epistemologi pendidikan Islam. Teks primer tersebut
diperkaya dengan literatur sekunder berupa artikel jurnal, buku akademik, serta kajian
ilmiah kontemporer yang membahas dan mengkritisi pemikiran Nasr dalam konteks
pendidikan Islam. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yakni
penelusuran dan pengorganisasian teks dari sumber primer dan sekunder yang relevan.
Seluruh teks dianalisis dengan menggunakan teknik content analysis untuk
menemukan struktur makna, kategori kunci, serta pola pemikiran yang konsisten
(Krippendorff, 2019). Analisis dilakukan secara hermeneutik, dengan memahami teks
dalam konteks wacana metafisika Islam dan tradisi intelektual Islam klasik yang
menjadi latar pemikiran Nasr (Gadamer, 2004). Validitas data dijaga melalui
triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan isi teks primer Nasr dengan kajian
sekunder dalam jurnal ilmiah dan interpretasi para pemikir kontemporer yang relevan.
Selain itu, digunakan prinsip keselarasan internal (internal coherence) untuk
memastikan bahwa argumentasi yang dikonstruksi memiliki landasan logis, konsisten,
dan teruji dalam kerangka filosofis.

Prosedur penelitian dilakukan dalam tiga tahap utama. Pertama, eksplorasi
literatur untuk mengidentifikasi tema-tema pokok dalam pemikiran Nasr terkait
pendidikan. Kedua, kategorisasi konsep melalui pendekatan analisis tematik,
khususnya pada tiga bidang utama: ontologi manusia, epistemologi pendidikan, dan
relasi guru—murid. Ketiga, konstruksi kerangka paradigma pendidikan Islam
kontemporer berdasarkan hasil interpretasi dan sintesis dari temuan konseptual
tersebut. Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu menyusun kerangka

I
Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 45

pemikiran yang utuh dan sistematis, serta relevan dengan kebutuhan pengembangan
pendidikan Islam masa kini tanpa kehilangan akar tradisi dan nilai-nilai transendennya.

Hasil dan Pembahasan

Pandangan Seyyed Hossein Nasr tentang Hakikat Manusia dan Implikasinya
terhadap Pendidikan

Seyyed Hossein Nasr, seorang pemikir Muslim kontemporer yang dikenal luas
dalam wacana filsafat Islam dan tradisi perenial, menempatkan hakikat manusia
sebagai pusat pembahasan dalam pandangan dunianya. Bagi Nasr, manusia tidak
sekadar makhluk biologis atau rasional semata, melainkan makhluk spiritual yang
memiliki dimensi transenden dan hubungan ontologis dengan Tuhan. Hakikat manusia,
menurutnya, hanya dapat dipahami secara utuh apabila dilihat dalam kerangka
kosmologi Ilahi, di mana manusia hadir sebagai khalifah di bumi sekaligus hamba
Allah yang diciptakan dengan fitrah untuk mengenal dan mengabdi kepada-Nya.
Pandangan ini memberikan implikasi besar bagi pendidikan, sebab proses pendidikan
tidak cukup hanya mengembangkan potensi intelektual dan keterampilan praktis,
melainkan harus diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran spiritual, akhlak, dan
penghayatan terhadap nilai-nilai Ilahi. Dengan demikian, pendidikan dalam perspektif
Nasr berfungsi sebagai sarana pengembalian manusia kepada jati dirinya yang sejati,
yaitu insan yang seimbang antara akal, jiwa, dan ruh, serta selaras dengan tujuan
penciptaannya.

a. Manusia sebagai Makhluk Teomorfis

Konsep manusia sebagai makhluk teomorfis mengandung makna bahwa manusia
memiliki bentuk Ilahi yang memantulkan sifat-sifat ketuhanan. Istilah ini berasal dari
bahasa Yunani, theos yang berarti Tuhan dan morphe yang berarti bentuk. Dengan
demikian, manusia teomorfis dipahami sebagai manusia yang pada hakikatnya
membawa sifat [lahi dalam dirinya. Keilahiaan bukanlah sesuatu yang asing atau
tambahan dari luar, melainkan bagian mendasar dari jati diri manusia yang menjadi
fondasi eksistensinya (Subhi, M, 2020)

Seyyed Hossein Nasr menegaskan bahwa manusia sebagai makhluk teomorfis
merupakan cermin dari Nama dan Sifat [lahi. Pemahaman ini menempatkan manusia
bukan sekadar sebagai makhluk rasional, tetapi juga sebagai pusat manifestasi
ketuhanan di dunia (Nasr, 2000). Perspektif ini memberi tekanan bahwa manusia
memiliki tanggung jawab spiritual yang melampaui dimensi material dan biologis,
sehingga identitas terdalamnya tidak dapat dijelaskan hanya dengan kerangka empiris.

Kesadaran akan identitas teomorfik membawa implikasi besar bagi pendidikan.
Nasr menjelaskan bahwa pendidikan sejati tidak berhenti pada penguasaan informasi
rasional, melainkan bertujuan menghidupkan kembali pengetahuan prinsipil yang
bersifat sakral (Nasr, 1989). Pendidikan dipahami sebagai proses tazkir atau
pengingatan kembali terhadap hakikat manusia yang kerap terlupakan akibat hegemoni

I
Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 46

materialisme modern. Dengan demikian, pendidikan menjadi sarana untuk
menghubungkan kembali manusia dengan asal-usul ilahinya yang sering tersembunyi
di balik hiruk pikuk kehidupan duniawi.

Penelitian kontemporer mendukung arah ini dengan menunjukkan pentingnya
integrasi dimensi spiritual ke dalam pendidikan. Upaya menggabungkan kebijaksanaan
perennial dengan ilmu modern dapat membantu manusia menyadari identitas sakralnya
dan mendorong transformasi eksistensial, bukan hanya peningkatan intelektual semata
(Asiyah et al., 2024a). Pandangan ini menegaskan bahwa pendidikan yang sejati harus
mampu menyentuh inti terdalam manusia sekaligus menghubungkan ilmu pengetahuan
dengan dimensi transenden.

Konsep manusia sebagai makhluk teomorfis dapat dipahami lebih dalam melalui
ajaran tentang mikrokosmos dan makrokosmos dalam filsafat Islam. Manusia
dipandang sebagai miniatur kosmos yang di dalam dirinya tercermin keteraturan
semesta. Pandangan ini mengandung pesan bahwa hubungan manusia dengan alam
bukanlah relasi yang terpisah, melainkan relasi yang bersifat cerminan. Mempelajari
alam sama artinya dengan mempelajari diri sendiri, sebab keduanya berasal dari sumber
yang sama dan tunduk pada hukum yang serupa. Implikasi bagi pendidikan cukup
signifikan, yaitu perlunya pendekatan holistik yang memadukan pengetahuan ilmiah
dengan pemahaman spiritual sehingga murid mampu melihat dirinya sebagai bagian
integral dari tatanan kosmik (Nasr, 1987).

Dari perspektif tersebut, ilmu pengetahuan tidak lagi berdiri sebagai entitas netral
yang hanya menekankan aspek rasional, melainkan terkait erat dengan misi spiritual
manusia. Murid yang dididik dengan kesadaran kosmik akan memandang aktivitas
belajarnya bukan hanya sebagai proses akumulasi pengetahuan, tetapi juga sebagai
jalan untuk menyingkap makna terdalam dari realitas. Dengan cara itu, pendidikan
mampu melampaui sekadar fungsi pragmatis, menuju pengenalan yang lebih utuh
tentang diri, alam, dan Tuhan.

Nasr juga menekankan bahwa manusia senantiasa berada dalam kondisi lupa
terhadap asal-usul sakralnya. Lupa ini bukan sekadar kelalaian sehari-hari, melainkan
kelupaan metafisis yang menjauhkan manusia dari hakikat terdalam dirinya. Karena
itu, wahyu hadir sebagai pengingat yang senantiasa menuntun manusia kembali kepada
fitrahnya. Dalam kerangka pendidikan, fungsi wahyu tersebut menjelma dalam usaha
mengintegrasikan ilmu dengan nilai-nilai transenden, sehingga setiap bentuk
pengetahuan yang dipelajari tidak kehilangan orientasi sakralnya (Nasr, 2000).

Dalam konteks modern, masalah terbesar pendidikan adalah dominasi orientasi
materialistik. Capaian-capaian pendidikan sering kali diukur sebatas prestasi duniawi,
sementara tujuan untuk membentuk kesadaran ruhani kurang mendapat perhatian. Hal
ini menunjukkan betapa relevannya pemikiran Nasr yang menekankan perlunya
menghidupkan kembali dimensi sakral dalam pendidikan. Gagasan tersebut tidak
hanya menawarkan kritik, tetapi juga memberikan arah baru, yaitu pendidikan yang

memulihkan hubungan manusia dengan realitas transenden dan sekaligus
|

Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 47

menyelamatkannya dari krisis spiritual yang semakin meluas (Subhi, 2020).
b. Spiritualitas dan Tujuan Pendidikan Menurut Seyyed Hossein Nasr

Pendidikan dalam pandangan Seyyed Hossein Nasr memiliki orientasi metafisis
yang berakar pada hakikat manusia sebagai makhluk spiritual. Tujuan utamanya bukan
sekadar transfer informasi, melainkan pembimbingan eksistensial yang menuntun
manusia menyadari asal-usul dan tujuan hidupnya dalam tatanan Ilahi (Nasr, 1987).
Dalam kerangka ini, pendidikan dipandang sebagai sarana pengembalian manusia
kepada fitrah, yakni kodrat asal yang murni dan selaras dengan kehendak Tuhan,
sehingga murid diarahkan menemukan jati diri ilahiah mereka (Nasr, 1993).

Salah satu fondasi utama dalam visi pendidikan Nasr adalah pentingnya ma ‘rifat
al-nafs atau pengenalan diri. Proses pendidikan tidak cukup berhenti pada
pembentukan akal atau keterampilan sosial, melainkan harus menuntun manusia
menuju kesadaran yang lebih dalam dan transenden (Nasr, 1989). Pandangan ini sejalan
dengan gagasan kontemporer yang menegaskan perlunya dimensi spiritual menjadi
pusat orientasi kurikulum, agar murid berkembang sebagai pribadi yang utuh,
seimbang antara akal, hati, dan amal (Latifah & Nugroho, 2024).

Konsep scientia sacra atau pengetahuan sakral yang memadukan unsur intelektual
dan spiritual menjadi dasar penting dalam paradigma pendidikan Nasr. Pengetahuan ini
berfungsi sebagai sarana transformasi batin manusia, sebab tanpa scientia sacra,
pendidikan hanya melahirkan kecerdasan teknis yang kehilangan arah eksistensialnya
(Nasr, 1989). Oleh karena itu, pendidikan sejati harus membangkitkan potensi ruhani
manusia sekaligus memulihkan keterhubungan dengan sumber kebenaran ilahiah.

Nasr mengkritik sistem pendidikan modern yang terjebak pada efisiensi,
kompetisi, dan sekularisasi ilmu. Pemisahan ilmu dari sakralitas, menurutnya,
menghasilkan manusia yang cerdas secara teknis tetapi miskin secara spiritual.
Sebaliknya, pendidikan Islam harus dipahami sebagai jalan pencerahan (ishrdq) dan
penyucian jiwa (tazkiyah) yang menyiapkan manusia menuju derajat al-insan al-kamil,
yaitu manusia paripurna yang mencerminkan Nama dan Sifat Allah ((Nasr, 1989).

Dalam kerangka ini, spiritualitas Islam dalam pendidikan dapat dipahami melalui
beberapa orientasi utama yang saling terkait. Pendidikan berfungsi menghubungkan
manusia dengan sumber pengetahuan ilahi. Pengetahuan sejati bukan sekadar produk
rasionalitas, melainkan keterhubungan dengan intellectus atau al- ‘aql al-qudsi, yaitu
daya intelektual suci yang berakar pada Tuhan (Nasr, 1989). Pendidikan diarahkan
untuk membawa manusia menuju kesempurnaan ruhani. Tujuan ini tidak berhenti pada
pembentukan keterampilan duniawi, melainkan mengantarkan murid kembali kepada
fitrah sebagai makhluk teomorfis yang mencerminkan Nama dan Sifat Allah (Nasr,
2001).

Lebih lanjut, pendidikan dimaksudkan untuk menanamkan kesadaran sakral
terhadap kehidupan. Dengan cara ini, manusia tidak lagi memandang alam semesta,
dirinya, dan realitas sebagai entitas profan, melainkan sebagai tanda-tanda Tuhan

I
Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 48

(Nasr, 1989) Orientasi berikutnya adalah membimbing manusia menuju kebenaran dan
kebijaksanaan. Inti pengetahuan dalam Islam terletak pada kebenaran yang bersumber
dari Tuhan, sehingga pendidikan harus menuntun murid melampaui akumulasi
informasi menuju kebijaksanaan (Nasr, 2001).

Selain itu, pendidikan Islam juga diproyeksikan untuk mempersiapkan manusia
menjalankan perannya sebagai khalifah di bumi. Tugas kosmik ini mencakup menjaga
keseimbangan, menegakkan keadilan, dan mengabdikan diri kepada Tuhan di tengah
dinamika kehidupan modern (Nasr, 2000). Puncak dari seluruh orientasi tersebut
adalah mengantarkan jiwa manusia menuju kebahagiaan hakiki. Dalam tradisi tasawuf,
kebahagiaan sejati dipahami sebagai kebersatuan dengan Yang Ilahi, sebuah perjalanan
spiritual menuju al-haqq (Nasr, 2007). Dengan demikian, pendidikan dalam perspektif
Nasr tidak hanya melatih kecerdasan rasional, tetapi juga membentuk kesadaran
metafisik yang mengembalikan manusia pada tujuan keberadaannya.

Tujuan pendidikan dalam kerangka spiritualitas Islam dengan demikian
mencakup pengembangan kesadaran metafisik, pembentukan akhlak, serta penanaman
nilai adab sebagai manifestasi kedalaman ruhani seseorang (Lubis & Rahmat, 2022).
Keberhasilan pendidikan tidak diukur dari pencapaian karier semata, melainkan dari
sejauh mana murid memahami dan menghidupi tujuan keberadaannya.

Secara menyeluruh, Nasr merumuskan pendidikan sebagai proses holistik yang
menyatukan akal dan hati, dunia dan akhirat, serta ilmu dan ibadah. Pendidikan ideal
bukan hanya mengasah kemampuan intelektual, melainkan juga menumbuhkan
kesadaran kosmik yang menghubungkan manusia dengan tatanan Ilahi (Nasr, 2000).
Orientasi semacam ini menempatkan pendidikan sebagai jalan transformasi ruhani
yang memulihkan manusia dari keterasingannya dan menuntunnya kembali kepada
Tuhan.
¢. Dimensi Transformasional Pengetahuan Sakral

Dalam pandangan Seyyed Hossein Nasr, pengetahuan memiliki dimensi ontologis
yang mengarahkan manusia kepada asal spiritualnya. Konsep scientia sacra dipahami
sebagai pengetahuan yang berakar pada realitas transenden dan berfungsi membimbing
manusia kembali kepada Tuhan. Menurut Nasr, proses mengetahui bukanlah aktivitas
netral, tetapi sarana transformasi batin yang menyentuh inti eksistensi manusia (Nasr,
1981). Pandangan ini sejalan dengan temuan Lubis dan Rahmat (2022) yang
menegaskan bahwa ilmu yang diintegrasikan dengan nilai-nilai tauhid terbukti lebih
efektif dalam membentuk kepribadian yang stabil secara emosional dan matang secara
moral.

Transformasi melalui pengetahuan terjadi ketika aktivitas belajar diiringi
kontemplasi dan keterbukaan hati. Nasr menekankan pentingnya menghidupkan
kembali Intellect (al-‘aql), yakni akal batin yang memungkinkan manusia menangkap
kebenaran secara intuitif, berbeda dari akal diskursif yang bersifat analitik (Nasr, 1989).
Penelitian Shamshiri (2020) menunjukkan bahwa proses belajar yang menggabungkan
aspek intelektual dengan dimensi spiritual menghasilkan murid yang lebih bijak dan

Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 49

beretika.

Beberapa penelitian kontemporer menegaskan bahwa integrasi nilai spiritual
dalam pendidikan meningkatkan makna belajar dan membentuk karakter yang lebih
kuat. Hidayat dan Suryana (2023) menemukan bahwa kurikulum berbasis spiritualitas
mendorong murid memandang belajar sebagai pengembangan diri yang utuh, bukan
sekadar kewajiban administratif. Basith et al. (2024) juga menegaskan pentingnya
reintegrasi ilmu dengan nilai sakral sebagai respons terhadap krisis moral global.

Dalam kerangka ini, guru berperan bukan hanya sebagai pengajar, tetapi juga
pembimbing ruhani yang mengantarkan murid kepada pemahaman yang lebih dalam
tentang realitas. Mahmudi (2022) menunjukkan bahwa murid yang diberi ruang untuk
memaknai ilmu secara spiritual memiliki kedewasaan moral yang lebih tinggi. Hal ini
sejalan dengan pandangan Nasr (1987) bahwa pengetahuan sejati memerlukan kesiapan
moral agar mampu menuntun manusia menuju kesempurnaan.

Dengan demikian, scientia sacra menempatkan proses belajar sebagai
transformasi eksistensial yang menyentuh seluruh aspek diri manusia. Pengetahuan
tidak hanya memengaruhi pola pikir, tetapi juga membentuk cara hidup, orientasi etis,
dan kesadaran spiritual. Pendidikan Islam yang berorientasi pada dimensi ini dapat
melahirkan manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga tercerahkan
secara ruhani dan sadar akan hubungannya dengan Tuhan (Basith et al., 2024; Nasr,
1989).

d. Konsepsi Relasi Guru dan Murid dalam Pemikiran Seyyed Hossein Nasr

Dalam tradisi pemikiran Islam, hubungan antara guru dan murid bukan sekadar
interaksi pedagogis, tetapi merupakan ikatan spiritual yang menghubungkan transmisi
ilmu dengan nilai-nilai etis dan transenden. Seyyed Hossein Nasr, seorang pemikir
Muslim kontemporer yang banyak menekankan pentingnya dimensi sakral dalam
pendidikan, melihat relasi guru dan murid sebagai bagian dari rantai intelektual dan
spiritual yang menghubungkan manusia dengan sumber kebenaran Ilahi. Bagi Nasr,
guru bukan hanya penyampai pengetahuan teknis, melainkan pembimbing ruhani yang
menuntun murid untuk menemukan makna terdalam dari ilmu, yaitu mengenal hakikat
dirinya dan hubungannya dengan Tuhan. Sementara itu, murid tidak hanya diposisikan
sebagai penerima informasi, tetapi sebagai pencari kebenaran yang menapaki jalan
intelektual sekaligus spiritual. Konsepsi relasi ini memberikan implikasi mendalam
terhadap praktik pendidikan, khususnya dalam menegaskan kembali pentingnya
keteladanan, adab, dan dimensi transendensi dalam proses belajar-mengajar di tengah
arus modernitas
e. Relasi Edukatif yang Bersifat Transendental

Relasi antara guru dan murid dalam pandangan Seyyed Hossein Nasr dipahami
sebagai ikatan ruhani yang berakar pada pemahaman metafisik tentang manusia.
Pendidikan bukan sekadar transfer pengetahuan, tetapi proses tarbiyah yang membina
totalitas jiwa. Guru tidak hanya berperan sebagai mu ‘allim, melainkan sebagai murabbi

I
Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 50

yang menuntun murid melalui keteladanan hidup dan kehadiran spiritual. Nasr
menegaskan bahwa “The teacher was not only a mu’allim, a ‘transmitter of
knowledge’, but also a murabbi, a ‘trainer of souls and personalities ” (Nasr, 1987).
Artinya, kedudukan guru dalam tradisi Islam mencakup dimensi intelektual sekaligus
spiritual, sehingga hubungan ini merefleksikan transmisi otoritas ilahiah di mana guru
berfungsi sebagai penjaga scientia sacra yang membimbing murid menuju realisasi
spiritual yang mendalam.

Nasr menekankan bahwa pengetahuan sejati tidak mungkin dicapai hanya melalui
nalar diskursif, melainkan menuntut keterlibatan Intellect (al-‘aql) yang tersucikan.
Dalam kerangka inilah relasi edukatif bersifat transendental, karena guru berperan
sebagai jembatan yang menghubungkan murid dengan dimensi ilahi melalui
keteladanan ruhani. Murid pun dituntut hadir dengan kesiapan spiritual agar bimbingan
yang diterimanya benar-benar menjadi sarana transformasi, bukan sekadar
penambahan informasi (Juwita et al., 2023).

Keteladanan guru berperan sentral dalam membentuk kepribadian murid secara
utuh, sebab transformasi spiritual hanya dapat terjadi melalui integritas batin guru yang
otentik. Guru tidak cukup hanya menyampaikan ilmu pengetahuan secara kognitif,
melainkan juga menghadirkan kualitas moral, spiritual, dan emosional yang tercermin
dalam perilaku sehari-hari. Dalam kerangka ini, guru bukan sekadar komunikator ilmu,
melainkan perwujudan nilai-nilai transendental yang menjadi teladan bagi murid.
Ketika seorang guru menampilkan konsistensi antara ucapan dan tindakan, maka murid
akan lebih mudah menangkap makna pendidikan sebagai proses internalisasi nilai,
bukan sekadar transfer pengetahuan. Oleh karena itu, peran guru sebagai teladan
memiliki dimensi ganda: pertama, menghadirkan keilmuan yang mencerahkan, dan
kedua, memantulkan cahaya spiritual yang menginspirasi murid untuk menapaki jalan
kebaikan (Basith et al., 2020).

Relasi ini menuntut murid untuk hadir secara batiniah, bukan sekadar fisik.
Pendidikan dipahami sebagai perjalanan ruhani yang mengarahkan manusia pada
kesadaran akan posisinya sebagai makhluk yang berasal dari dan kembali kepada
Tuhan. Oleh sebab itu, proses belajar memerlukan keintiman spiritual yang tidak dapat
digantikan oleh pendekatan teknokratis semata (Nasr, 1993). Ketika pendidikan hanya
berfokus pada keterampilan praktis, relasi guru-murid kehilangan makna dan tujuan
transendentalnya.

Nasr melihat krisis pendidikan modern sebagai akibat hilangnya peran guru
sebagai pembimbing ruhani. Modernisasi telah mereduksi guru menjadi instruktur
teknis dan mengabaikan transmisi hikmah. Pemulihan pendidikan Islam klasik yang
menekankan kontinuitas bimbingan spiritual menjadi salah satu tawaran penting Nasr
untuk mengatasi krisis ini . Dalam paradigma ini, guru ideal adalah sosok yang mampu
menggabungkan penguasaan ilmu dengan kebeningan hati, sehingga setiap pengajaran
menjadi sarana pencerahan bagi murid.

Dalam sistem pendidikan Islam tradisional, guru dipandang sebagai bagian dari

Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 51

mata rantai pewarisan ilmu yang tidak terputus dari sumber ilahiah. Dalam kerangka
tersebut, keberhasilan pendidikan tidak hanya ditentukan oleh metode, tetapi juga oleh
kualitas ruhani guru yang memancarkan hikmah melalui perilaku dan keteladanan.
Perspektif ini diperkuat oleh kajian yang menunjukkan bahwa pendidikan spiritual
yang berlandaskan cinta, kepercayaan, dan adab menghasilkan internalisasi nilai moral
yang lebih kokoh (Damayanti et al., 2022).

Pendidikan menurut Nasr bukanlah proses yang netral, melainkan jalan menuju
penyatuan dengan kebenaran tertinggi. Guru memegang peran sebagai penjaga realitas
batiniah yang hanya dapat ditransmisikan melalui hubungan yang dilandasi
kesungguhan rohani. Nasr menegaskan bahwa pengetahuan yang sakral hanya dapat
diperoleh melalui penyucian jiwa dan keterbukaan terhadap Intellect, sehingga tidak
mungkin didekati dengan motivasi duniawi semata (Nasr, 1989). Dengan demikian,
proses belajar bukan sekadar akumulasi informasi, tetapi suatu inisiasi menuju
pengenalan terhadap the Sacred (Yang Sakral).

Dengan demikian, relasi guru dan murid dalam pemikiran Nasr bersifat total dan
integral. Guru bukan sekadar penyampai informasi, tetapi pembimbing jiwa yang
mengantarkan murid kepada kesadaran ilahiah. Pendidikan menjadi proses pewarisan
cahaya kebenaran yang tidak dapat direduksi menjadi mekanisme teknis. Tanpa relasi
spiritual yang otentik ini, pendidikan akan kehilangan rohnya dan gagal menjalankan
misi transendentalnya (Shamshiri et al., 2020).

f. Guru sebagai Pewaris Ilmu dan Pembimbing Ruhani

Dalam pandangan Seyyed Hossein Nasr, guru memiliki posisi sentral dalam
menjaga kesinambungan tradisi spiritual Islam. Guru tidak hanya berperan sebagai
mu ‘allim yang mentransmisikan pengetahuan, tetapi juga sebagai murabbi yang
membina jiwa murid menuju pencerahan spiritual. Peran ganda ini menunjukkan
bahwa pendidikan Islam sejati bukanlah proses yang netral secara nilai, melainkan
sarana untuk membentuk kepribadian manusia secara utuh, mencakup aspek
intelektual, moral, dan spiritual (Nasr, 1987).

Nasr menegaskan bahwa sistem pendidikan tradisional menempatkan guru
sebagai pewaris hikmah yang otentik. Dalam sistem ini, guru tidak hanya mengajar,
tetapi juga menjadi pembimbing yang telah menapaki jalan spiritual sehingga layak
membimbing orang lain. Pengetahuan sakral yang diajarkan bersifat transformasional
karena terkait dengan pencerahan batin dan bukan sekadar informasi rasional (Nasr,
1987).

Peran guru dalam kerangka ini sangat terkait dengan konsep sanad, yaitu mata
rantai otoritas keilmuan dan spiritual yang menjamin keotentikan pengetahuan.
Pendidikan sejati menuntut adanya hubungan langsung antara murid dan guru yang
memiliki legitimasi ruhani. Hal ini menunjukkan bahwa kehadiran guru sejati menjadi
syarat utama agar ilmu tetap terhubung dengan sumbernya yang transenden (Nasr,
1987).

I
Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 52

Kualitas guru dalam pendidikan Islam tidak hanya diukur dari penguasaan
akademik, tetapi juga dari kedalaman spiritualnya. Pengetahuan yang bersifat sakral
(scientia sacra) hanya dapat ditransmisikan melalui guru yang memiliki kesiapan batin
dan otoritas spiritual. Kajian kontemporer juga menegaskan bahwa guru yang mampu
menjadi teladan etis dan spiritual berpengaruh signifikan terhadap pembentukan
karakter murid dan internalisasi nilai-nilai religius (Shamshiri et al., 2020).

Relasi guru dan murid bersifat sakral karena menyangkut proses transformasi
jiwa. Guru bukan hanya menyampaikan materi, tetapi juga membentuk adab dan
kedewasaan moral murid. Proses ini menegaskan bahwa pendidikan Islam mencakup
dimensi intelektual sekaligus spiritual yang terintegrasi.

Keteladanan guru merupakan faktor penting dalam membimbing murid menuju
kedalaman makna ilmu. Guru yang memadukan peran intelektual dengan pembimbing
ruhani mampu menjadikan proses belajar sebagai jalan menuju kebijaksanaan dan
kesadaran Ilahi. Pandangan ini sejalan dengan hasil penelitian yang menyoroti
pentingnya integrasi dimensi spiritual dalam pendidikan Islam (Basith et al., 2024).

Nasr juga mengingatkan bahwa hilangnya guru sejati akan memutus
kesinambungan transmisi ilmu yang otentik. Pendidikan yang hanya menekankan
capaian kognitif tanpa bimbingan ruhani berisiko melahirkan individu cerdas tetapi
terasing dari tujuan hidupnya sebagai khalifatullah di bumi (Nasr, 1987).

Pendidikan Islam klasik menekankan peran guru sebagai teladan yang hidup.
Murid tidak hanya belajar dari apa yang diajarkan, tetapi juga dari keteladanan dan
kepribadian gurunya. Relasi ini menuntut sikap hormat dan adab sebagai prasyarat bagi
keberhasilan proses transmisi ilmu (Nasr, 1987; Mahmudi, 2022).

Dengan demikian, membangkitkan kembali fungsi guru sebagai pewaris ilmu dan
pembimbing ruhani menjadi langkah penting untuk menjawab krisis makna pendidikan
modern. Hal ini memerlukan reorientasi paradigma pendidikan agar guru tidak hanya
menjadi eksekutor kurikulum, tetapi penjaga hikmah yang menghubungkan ilmu
dengan kebijaksanaan Ilahi.

Pandangan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam sejati bertumpu pada sosok
guru yang memiliki kedalaman spiritual sekaligus otoritas keilmuan. Selama peran ini
dipertahankan, pendidikan akan berfungsi sebagai sarana pembentukan insan kamil,
yaitu manusia yang menyadari asal-usul dan tujuan hidupnya dalam kerangka
kosmologi Ilahi (Shamshiri et al., 2020).

g. Murid sebagai Penempuh Jalan Menuju Kebenaran

Pendidikan Islam memandang murid bukan sebagai penerima pasif, melainkan
sebagai talib al-haqq atau pencari kebenaran yang aktif. Nasr menekankan bahwa
pencarian ilmu adalah laku spiritual yang menuntut kesiapan batin, niat lurus (ir@dah),
dan komitmen mendalam untuk menempuh jalan menuju realitas tertinggi. Ilmu sejati,
menurutnya, hanya dapat menyatu dengan jiwa yang siap secara eksistensial, bukan
sekadar diperoleh melalui transfer informasi formal (Nasr, 2008).

I
Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 53

Konsep talab menempatkan murid sebagai subjek aktif yang bertanggung jawab
mengintegrasikan ilmu dengan kehidupan ruhani. Motivasi spiritual dan kesadaran
batin menjadi faktor penting bagi keberhasilan pendidikan, sebagaimana ditemukan
dalam penelitian yang menunjukkan bahwa murid dengan orientasi batiniah yang kuat
mengalami pembelajaran sebagai proses transformatif, bukan sekadar beban kognitif
(Basith et al., 2021). Hal ini memperlihatkan pentingnya adab, keheningan batin, dan
orientasi ketuhanan dalam proses belajar.

Nasr menegaskan bahwa pendidikan sejati melibatkan keseluruhan aspek
eksistensi manusia. Murid sejati harus memiliki kehendak spiritual yang kokoh dan
kesediaan menjalani penyucian jiwa sebelum menerima ilmu. Ilmu suci hanya dapat
didekati oleh jiwa yang telah melalui tazkiyah (purification) karena kebenaran harus
dialami secara spiritual, bukan sekadar dipahami secara rasional (Nasr, 1989).

Dalam tradisi Islam, pencarian ilmu merupakan bagian dari perjalanan ruhani
menuju Tuhan. Guru berperan sebagai pembimbing spiritual yang menuntun murid
melewati berbagai ujian batin, termasuk penaklukan ego dan hawa nafsu (Nasr, 2001).
Proses ini bukan sekadar pencapaian akademik, tetapi ziarah eksistensial yang
menuntut kesungguhan, kerendahan hati, dan pengorbanan.

Kritik Nasr terhadap pendidikan modern menunjukkan bahwa sistem kontemporer
cenderung mereduksi murid menjadi objek birokratis yang hanya mengejar hasil ujian
dan keterampilan teknis. Sebaliknya, paradigma pendidikan Islam menempatkan murid
sebagai subjek spiritual yang sedang melakukan perjalanan menuju makna.
Keberhasilan pendidikan diukur dari transformasi batin murid, bukan hanya capaian
lahiriah (Nasr, 1987).

Proses ini menuntut institusi pendidikan untuk menciptakan ruang belajar yang
bersifat sakral dan mendukung kontemplasi. Ilmu dipahami sebagai anugerah ilahi
yang memerlukan kesiapan batin, bukan sekadar hasil kerja keras manusia (Nasr,
2008). Oleh karena itu, guru harus berperan lebih dari sekadar penyampai materi,
melainkan pembimbing yang memfasilitasi kesadaran spiritual murid.

Penelitian mutakhir juga menunjukkan bahwa penguatan aspek batin dalam
pendidikan berdampak pada integritas dan ketahanan spiritual murid (Juwita et al.,
2023). Proses belajar yang sarat refleksi membantu murid menjadi lebih tangguh,
rendah hati, dan bijak. Nasr menyebut bahwa ilmu sejati adalah pancaran realitas
transenden yang diterima melalui kontemplasi dan penyucian diri (Nasr, 1989).

Dengan demikian, murid yang sejati adalah wisdom-seeker yang mencintai
kebenaran (love for the truth) lebih dari sekadar pencapaian duniawi. Ilmu menjadi
jalan kembali kepada Tuhan, dan pendidikan sejati mempersiapkan murid untuk
menjadi penerima cahaya kebenaran melalui pengorbanan, kesabaran, dan keikhlasan
(Nasr, 2000).

Paradigma ini mengarahkan pendidikan Islam untuk kembali berorientasi pada
transformasi spiritual. Murid bukan hanya murid, tetapi peziarah yang aktif mencari

I
Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 54

makna terdalam dari eksistensinya. Pendidikan yang demikian menyiapkan jiwa
sekaligus pikiran, sehingga ilmu tidak hanya menjadi pengetahuan yang dibebankan,
melainkan cahaya yang menuntun manusia kembali kepada sumber segala kebenaran
(Nasr, 1989).

Relevansi Pemikiran Seyyed Hossein Nasr terhadap Pengembangan Paradigma
Pendidikan Islam Kontemporer

a. Kritik terhadap Sekularisasi Ilmu

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi tantangan besar berupa sekularisasi
ilmu yang menggeser orientasi spiritual ke arah pendekatan teknis dan pragmatis.
Dalam kerangka ini, pemisahan ilmu dari wahyu menjadi akar krisis epistemologis
karena pengetahuan kehilangan kedalaman ontologisnya dan tercerabut dari sumber
ilahiah. Ketika ilmu tidak lagi berakar pada kebenaran transenden, ia berubah menjadi
instrumen yang kering secara spiritual, sekadar mekanisme duniawi tanpa daya
bimbing rohani (Nasr, 1989).

Sekularisme bukan hanya mengeluarkan agama dari ruang publik, tetapi juga
menutup pandangan batin manusia terhadap hakikat spiritual kehidupan.
Konsekuensinya, lahirlah sistem pengetahuan yang tidak hanya mengabaikan prinsip-
prinsip metafisis, tetapi juga menciptakan alienasi eksistensial. Pemisahan ini
mengaburkan pandangan manusia terhadap tujuan hakikinya dan memperdalam
keterasingan jiwa dari yang sakral (Nasr, 2001).

Kondisi ini sangat berdampak pada dunia pendidikan. Pendidikan modern yang
tercerabut dari akar transendennya hanya mampu melahirkan individu yang cerdas
secara kognitif namun miskin secara spiritual. Proses pembelajaran pun cenderung
bersifat teknokratis, berorientasi pada efisiensi dan kompetisi, tetapi tidak membentuk
keutuhan jiwa dan tidak menuntun murid pada pencapaian hikmah sebagai esensi sejati
ilmu (Nasr, 1987).

Kondisi tersebut memperkuat pandangan bahwa pendidikan modern gagal
membentuk manusia seutuhnya karena terlalu menekankan aspek rasionalitas dan
keterampilan teknis, tanpa menyentuh sisi ruhani yang lebih dalam. Hilangnya nilai-
nilai transendental dari struktur pendidikan menyebabkan ilmu kehilangan orientasi
spiritualnya, sehingga murid tidak lagi menjadikan ilmu sebagai jalan menuju Tuhan,
melainkan sekadar alat untuk mencapai kesuksesan duniawi (Mahmudi, 2022).

Sebagai respons terhadap krisis ini, Nasr menawarkan pemulihan melalui
kebangkitan kembali scientia sacra, yakni ilmu sakral yang bersumber dari kebenaran
ilahi dan berakar pada tatanan metafisik yang bersifat tetap dan tidak berubah. Dalam
paradigma ini, ilmu tidak hanya dipahami secara fungsional atau teknis, melainkan
dipandang sebagai cahaya yang menuntun manusia pada pengenalan akan hakikat dan
tujuan keberadaannya (Nasr, 1989).

Sekularisasi telah menyebabkan fragmentasi dalam struktur keilmuan, di mana
ilmu-ilmu yang dahulu terintegrasi dalam pandangan dunia Islam kini tercerai-berai

I
Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 55

tanpa orientasi ke pusat. Proses pendidikan pun terlepas dari ruh transendennya dan
menjauhkan murid dari makna terdalam ilmu. Hal ini menunjukkan bahwa sistem
pendidikan modern telah kehilangan kekuatannya dalam membentuk karakter spiritual
dan etika manusia (Shamshiri, 2020).

Dalam konteks dunia Muslim kontemporer, banyak institusi pendidikan
mengadopsi sistem sekuler dari Barat tanpa menyaring nilai-nilai yang mendasarinya.
Hal ini menyebabkan pendidikan Islam terseret dalam krisis spiritual yang lebih dalam
karena tidak memberi ruang bagi nilai-nilai ilahi untuk membimbing arah
pengembangan ilmu. Akibatnya, ilmu menjadi bebas nilai dan kehilangan dimensi
ruhaniahnya (Nasr, 1990).

Paradigma ilmu modern yang reduksionis dan positivistik menolak unsur
metafisika, sehingga pengetahuan dibatasi hanya pada hal-hal yang dapat diindera atau
dibuktikan secara empiris. Pandangan semacam ini mengabaikan aspek batiniah dan
hakikat terdalam dari ilmu itu sendiri. Keterbatasan ini menciptakan krisis
epistemologis yang membahayakan karena menjauhkan manusia dari pencarian makna
sejati (Basith et al., 2023).

Dalam upaya membangun kembali struktur pendidikan Islam yang utuh, integrasi
wahyu sebagai sumber utama ilmu menjadi langkah mendasar. Dengan merekonstruksi
sistem pendidikan berdasarkan orientasi tauhid, pengetahuan tidak hanya akan
membentuk kemampuan berpikir logis, tetapi juga membentuk jiwa yang sadar akan
tujuan penciptaannya. Integrasi ini memulihkan fungsi ilmu sebagai jalan menuju
kesempurnaan spiritual (Juwita et al., 2023).

b. Paradigma Pendidikan Sakral

Pemikiran Thomas S. Kuhn tentang paradigma memberikan kerangka awal untuk
memahami pergeseran mendasar dalam ilmu pengetahuan. Kuhn menolak pandangan
positivistik bahwa ilmu berkembang secara kumulatif dan menegaskan bahwa
perubahan ilmu sering terjadi melalui revolusi ilmiah yang melahirkan paradigma baru
(Kuhn, 1962). Paradigma, menurutnya, bukan hanya teori, melainkan seperangkat
keyakinan, nilai, dan metode yang membimbing komunitas ilmiah dalam memahami
realitas (Ramadhani, 2021).

Pandangan ini relevan untuk memahami kritik Seyyed Hossein Nasr terhadap ilmu
modern yang memisahkan pengetahuan dari akar metafisiknya. Pasca-Pencerahan,
paradigma modern menyingkirkan agama dan spiritualitas dari pusat ilmu, sehingga
pendidikan terjebak dalam cara pandang sekuler yang hanya mengutamakan aspek
teknis dan empiris. Kondisi ini membuat pendidikan kehilangan perannya sebagai jalan
pembentukan manusia seutuhnya (Nasr, 1989).

Sebagai respons, Nasr mengajukan konsep scientia sacra atau pengetahuan sakral,
yang tidak sekadar mengumpulkan informasi, tetapi berfungsi membimbing manusia
kembali pada kesadaran akan Yang Mutlak. Konsep ini menjadi dasar paradigma
pendidikan transendental yang mengintegrasikan wahyu, akal, dan intuisi dalam satu

I
Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 56

kesatuan visi (Nasr, 1987).

Dalam paradigma ini, ilmu dipahami sebagai sarana penyadaran spiritual, bukan
instrumen dominasi. Pendidikan tidak dimaksudkan untuk menguasai dunia, melainkan
untuk membentuk manusia yang selaras dengan kehendak Tuhan. Ilmu yang tidak
mengantar kepada Tuhan dianggap kosong dan kehilangan tujuan ontologisnya (Nasr,
1989).

Integrasi antara akal (‘agli) dan wahyu (naqli) menjadi fondasi epistemologis
utama. Keduanya tidak dipahami dalam dikotomi yang saling meniadakan, tetapi dalam
sinergi yang saling memperkaya. Pendekatan ini juga tidak menolak sains modern,
namun menempatkannya dalam kerangka yang tetap terhubung dengan prinsip ilahiah
(Abduh & Kerwanto, 2023).

Peran guru dalam kerangka ini melampaui fungsi pengajar biasa. Guru dipandang
sebagai pembimbing ruhani dan pewaris hikmah, yang otoritasnya bersumber dari
kedalaman spiritual dan keautentikan moral, bukan semata gelar akademik. Fungsi
guru bersifat ta 'dibi, yakni membimbing murid menuju penyadaran eksistensial (Nasr,
2000).

Aspek moral dan etika menjadi bagian tak terpisahkan dari pendidikan sakral.
Pendidikan yang baik bukan hanya mencetak manusia cerdas, tetapi juga berkarakter
mulia, sadar moral, dan bertanggung jawab secara spiritual (Asiyah et al., 2024b).
Proses ini terkait erat dengan tazkiyatun nafs (inner purification) yang menjadi inti dari
pendidikan yang membentuk manusia secara utuh (Shamshiri et al., 2020).

Nasr juga menyoroti pentingnya kesadaran ekologis dalam pendidikan. Ia melihat
krisis ekologis sebagai konsekuensi langsung dari krisis spiritual modern. Hilangnya
pandangan akan yang sakral mengubah alam menjadi objek eksploitasi. Dalam hal ini,
konsep ‘“‘ekosufisme” yang mengharmonikan tasawuf dan nilai ekologis menjadi
paradigma alternatif penting, menumbuhkan kesadaran bahwa alam adalah amanah
[lahi, bukan sekadar sumber daya (Sururi et al., 2020).

Dengan demikian, paradigma pendidikan sakral yang digagas Nasr bukan
nostalgia masa lalu, tetapi visi masa depan yang integral. Dengan menyatukan akal,
wahyu, dan intuisi, paradigma ini memberikan arah baru bagi pengembangan
pendidikan Islam yang mampu menjembatani iman dan ilmu, tradisi dan modernitas,
serta rasionalitas dan spiritualitas (Nasr, 1989).

c¢. Implikasi dalam Konteks Indonesia

Pendidikan Islam di Indonesia menghadapi tantangan besar yang tidak hanya
bersifat struktural, tetapi juga konseptual. Di tengah arus globalisasi dan perkembangan
teknologi, proses pendidikan sering kali terjebak dalam orientasi pragmatis yang
mengabaikan dimensi spiritual murid. Sistem pendidikan nasional lebih menekankan
aspek kognitif dan kompetensi teknis, sementara aspek pembinaan kepribadian dan
nilai-nilai transenden sering kali terpinggirkan. Dalam kerangka ini, pemikiran Seyyed
Hossein Nasr tentang urgensi pendidikan yang berakar pada spiritualitas dan kesadaran

I
Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 57

metafisik menawarkan arah yang relevan bagi rekonstruksi paradigma pendidikan
Islam kontemporer di Indonesia (Nasr, 2001a).

Salah satu sumbangan penting dari pemikiran Nasr adalah dorongan untuk
mengintegrasikan kembali ilmu pengetahuan dan nilai-nilai ketuhanan dalam satu
kesatuan sistem pendidikan. Dualisme antara ilmu agama dan ilmu umum yang masih
mewarnai sistem pendidikan di Indonesia menimbulkan implikasi serius terhadap
fragmentasi kepribadian murid. Gagasan tentang pentingnya pendekatan yang tidak
memisahkan antara akal dan wahyu, antara rasio dan intuisi, memberikan arah untuk
mengatasi dikotomi tersebut. Pendidikan Islam, dalam pandangan ini, dituntut untuk
melahirkan manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga sadar akan
tanggung jawab spiritual dan kosmiknya sebagai khalifah di bumi (Abduh & Kerwanto,
2023).

Implementasi konsep-konsep tersebut dapat dimulai dari penguatan kurikulum
pendidikan Islam yang tidak hanya berfokus pada penguasaan materi ajar, tetapi juga
pada pembentukan kesadaran batiniah murid. Nilai-nilai sufistik seperti tazkiyatun nafs
(inner purification dalam istilah Nasr), ikhlas, sabar, dan ma'rifatullah dapat
diinternalisasi dalam pendekatan pembelajaran yang menyentuh aspek afektif dan
spiritual. Dalam kerangka ini, pendekatan sufisme yang ditawarkan Nasr memberi
dasar untuk membangun kurikulum yang holistik dan berakar pada tradisi Islam yang
mendalam. Kurikulum semacam ini tidak hanya menjawab kebutuhan zaman, tetapi
juga memperkuat jati diri keislaman yang menyatu dengan nilai-nilai ilahiyah (Basith
et al., 2024).

Di sisi lain, peran guru dalam paradigma pendidikan sufistik tidak lagi terbatas
sebagai pengajar (mu’allim) yang hanya mentransfer pengetahuan, melainkan juga
sebagai pembina jiwa (murabbi) dan pembimbing spiritual (mursyid) yang
mengarahkan perkembangan batin murid. Relasi antara guru dan murid dibangun atas
dasar keteladanan, keikhlasan, dan keterhubungan spiritual yang mendalam. Dalam
konteks pendidikan Islam Indonesia, pola ini memiliki resonansi kuat dengan tradisi
pesantren yang menempatkan kyai sebagai figur sentral dalam pembentukan karakter
santri. Kesesuaian ini membuka peluang integrasi nilai-nilai sufistik dalam praktik
pendidikan Islam tanpa harus melepaskan akar kulturalnya (Juwita et al., 2023).

Secara kelembagaan, pemikiran Nasr mendorong penguatan institusi pendidikan
Islam tradisional seperti pesantren dan madrasah sebagai pusat pembinaan moral dan
spiritual sekaligus sebagai ruang untuk pengembangan ilmu yang integral. Pesantren,
yang selama ini dikenal sebagai tempat pembinaan akhlak, dapat dikembangkan
menjadi model pendidikan alternatif yang menolak sekularisasi kurikulum dan
menawarkan pendekatan integratif antara ilmu dan hikmah. Dengan membangun ulang
paradigma ini, pendidikan Islam di Indonesia tidak hanya mempertahankan warisan
intelektual Islam klasik, tetapi juga memperluas pengaruhnya dalam membentuk
masyarakat yang berkesadaran ilahiyah.

I
Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 58

d. Peluang dan Tantangan Implementasi

Implementasi paradigma pendidikan sakral yang digagas oleh Seyyed Hossein
Nasr dalam konteks Indonesia menghadapi realitas yang kompleks. Di satu sisi,
terdapat kebutuhan mendesak untuk menghadirkan pendidikan yang mengintegrasikan
nilai spiritual dengan ilmu modern. Namun, sistem pendidikan nasional masih
cenderung teknokratis dan berorientasi pada capaian material, sehingga dimensi ruhani
sering kali terabaikan (Nasr, 1989). Kondisi ini menegaskan pentingnya arah baru yang
berpijak pada kesatuan wahyu dan akal dalam kerangka pendidikan Islam.

Tantangan mendasar terlihat dalam kurikulum dan kualitas pengajaran.
Ketidakseimbangan antara ilmu agama dan ilmu umum melahirkan dikotomi
epistemologis yang menjauh dari visi integratif Islam (Nasr, 2001). Guru pun kerap
terjebak dalam peran administratif sehingga gagal menjadi mursyid, yakni pembimbing
ruhani yang mampu menumbuhkan kesadaran eksistensial murid (Zainuddin et al.,
2025). Padahal, dalam kerangka pendidikan sakral, guru dituntut tidak hanya
menyampaikan informasi, tetapi juga menuntun jiwa murid menuju tujuan hidup yang
transendental.

Selain itu, persoalan struktural seperti ketimpangan akses pendidikan,
keterbatasan infrastruktur, dan minimnya literasi spiritual menjadi penghambat serius.
Program pemerintah seperti Kartu Indonesia Pintar dan sistem zonasi masih belum
sepenuhnya menjawab persoalan mendasar, khususnya dalam dimensi spiritual
pendidikan (Firman & Ni’mah, 2023). Globalisasi dan penetrasi teknologi juga
mendorong lembaga pendidikan untuk beradaptasi secara pragmatis, sering kali
mengorbankan kedalaman ruhani. Nasr menegaskan bahwa modernitas teknokratis
berpotensi melahirkan manusia yang tercerabut dari akar spiritualnya (Nasr, 1990).

Meski demikian, peluang besar terbuka melalui tradisi intelektual Islam di
Indonesia. Pesantren dan madrasah dengan akar adab dan spiritualitas yang kuat dapat
menjadi pusat pembaruan pendidikan yang mengintegrasikan ilmu modern dengan
ruhani (Winarno & Sukari, 2024). Modernisasi tidak identik dengan sekularisasi, sebab
teknologi dan sains justru dapat menjadi jalan untuk mengenal realitas ilahi jika
ditempatkan dalam kerangka nilai yang benar (Nasr, 2003). Dengan demikian, tradisi
keilmuan lokal dapat menjadi modal sosial dalam membangun pendidikan Islam yang
transendental.

Peluang ini juga dapat diperkuat melalui inovasi kelembagaan dan riset akademik.
Perguruan tinggi Islam memiliki ruang untuk merancang kurikulum integratif,
mengembangkan pelatihan guru berbasis ruhani, dan memanfaatkan teknologi digital
untuk memperluas akses pendidikan spiritual (Mahmudah & Muhammad, 2022).
Pendekatan sufistik dengan nilai-nilai seperti kesabaran, kasih sayang, dan
pengendalian diri perlu dikontekstualisasikan dalam pendidikan formal agar relevan
dengan kebutuhan kontemporer sekaligus menjaga akar spiritual (Margareta et al.,
2024).

Dengan demikian, keberhasilan implementasi paradigma pendidikan sakral Nasr

Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 59

sangat bergantung pada sinergi seluruh pemangku kepentingan. Kolaborasi antara
pemerintah, akademisi, lembaga pendidikan, dan masyarakat sipil diperlukan untuk
mewujudkan reformasi yang tidak hanya struktural, tetapi juga kultural dan spiritual.
Jika tantangan struktural, epistemologis, dan kultural ini dapat diatasi, pendidikan
Islam Indonesia berpeluang tampil sebagai model alternatif yang responsif terhadap
modernitas sekaligus berakar pada spiritualitas (Nasr, 1987).

Kesimpulan

Pertama, pandangan Seyyed Hossein Nasr tentang manusia menegaskan bahwa
manusia adalah makhluk teomorfis yang mencerminkan Nama dan Sifat Ilahi. Identitas
ini memberi implikasi bahwa pendidikan tidak boleh direduksi menjadi sekadar transfer
informasi, tetapi harus diarahkan pada proses tazkir (pengingatan kembali) dan tazkiyatun
nafs (inner purification atau penyucian diri) agar manusia kembali menyadari asal-usul
sakralnya. Dengan kerangka ini, pendidikan sejati dipahami sebagai jalan transformasi
spiritual yang menghubungkan manusia dengan dirinya, alam semesta, dan Tuhan secara
utuh.

Kedua, hubungan guru dan murid dalam pemikiran Nasr ditempatkan pada ranah
transendental. Guru tidak hanya berperan sebagai mu ‘allim yang menyampaikan
pengetahuan, melainkan juga sebagai murabbi dan pembimbing ruhani yang memiliki
otoritas spiritual. Murid dipandang sebagai talib al-haqq (pencari kebenaran) yang
dituntut hadir dengan kesiapan batin dan penyucian jiwa agar layak menerima
pengetahuan sakral. Relasi ini menegaskan pendidikan sebagai proses pewarisan hikmah
yang menyatukan dimensi intelektual dengan transformasi spiritual melalui keteladanan
guru.

Ketiga, tawaran epistemologis Nasr terhadap pengembangan pendidikan Islam
terletak pada konsep scientia sacra sebagai dasar paradigma pendidikan yang sakral dan
holistik. Pengetahuan dipahami sebagai cahaya yang membimbing manusia menuju
kebenaran transenden dengan mengintegrasikan wahyu, akal, intuisi, dan dimensi
spiritual. Paradigma ini menjadi alternatif terhadap sekularisasi ilmu modern yang
reduksionis, sekaligus relevan untuk pendidikan Islam di Indonesia dalam membentuk
manusia paripurna, yaitu cerdas secara intelektual, berkarakter mulia, serta tercerahkan
melalui penyucian batin.

Daftar Pustaka

Abduh, M., & Kerwanto. (2023). EDUMULYA: Jurnal Pendidikan Agama Islam
RELEVANSI Pemikiran Seyyed Hossein Nasr Tentang Integrasi Islam Dan Sains
Terhadap Pendidikan Islam Di Indonesia.
https://jurnal.stainidaeladabi.ac.id/index.php/edumulya

Akhsanudin, M. (2024). Kontekstualisi Pemikiran Sayyed Hossein Nasr Tentang
Pendidikan Islam. Afkaruna: International Journal of Islamic Studies (ALJIS), 2(1),
34-47.

|

Abu Ma’'mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 60

Arifin, Z., Munir, M., & Ramadhan, Y. (2022). Hakikat manusia dan tanggung jawab
kosmik dalam pendidikan Islam menurut Nasr. Jurnal Pemikiran Islam, 9(3), 201—
218.

Asiyah, A., Ismail, I., & Astuti, M. (2024a). Perennialism and Divine Education: Sayyed
Hossein Nasr, Khosrow Bagheri, and Zohreh Khosravi. TOFEDU: The Future of
Education Journal, 3(5), 1933-1939.

Asiyah, A., Ismail, I., & Astuti, M. (2024b). Perennialism and Divine Education: Sayyed
Hossein Nasr, Khosrow Bagheri, and Zohreh Khosravi. TOFEDU: The Future of
Education Journal, 3(5), 1933-1939.

Basith, A., Zuhri, M., & Mundhir, A. (2024). Pendidikan spiritual dalam perspektif
Seyyed Hossein Nasr. Jurnal Pendidikan Islam, 12(1), 45-59.

Creswell, J. W. (2018). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches (5th ed.). SAGE Publications.

Fauhatun, F. (2020). Islam dan Filsafat Perenial: Respon Seyyed Hossein Nasr terhadap
Nestapa Manusia Modern. Jurnal Fuaduna: Jurnal Kajian Keagamaan Dan
Kemasyarakatan, 4(1), 54. https://doi.org/10.30983/FUADUNA.V4I11.2728

Firman, A. J., & Ni’mah, U. (2023). Critical analysis of the problems of Islamic education
in the era of disruption. Attarbiyah: Journal of Islamic Culture and Education, 8(1).

Gadamer, H.-G. (2004). Truth and Method (2nd, Revised ed.). Continuum.

Juwita, S., Hambali, A., & Suhartini, A. (2023). Philosophical Thoughts of Islamic
Education Seyyed Hossein Nasr’s Perspective and Its Relevance in the Modern
Education Era. A¢-Ta 'dib, 18(2).

Krippendorft, K. (2019). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (4th ed.).
SAGE Publications.

Kuhn, T. S. (1962). The Structure of Scientific Revolutions. University of Chicago Press.

Mahmudah, S. A., & Muhammad, H. M. (2022). Sufistic values in cupping therapy from
the Sufi healing perspective. Spirituality and Local Wisdom, 1(2), 94—102.

Margareta, S., Feblianto, M. D., & Rahmaniah, N. (2024). Peningkatan literasi spiritual
peserta didik melalui pembelajaran PAIL. A¢-Turots: Jurnal Pendidikan Islam, 16(2).

Nasr, S. H. (1987a). Traditional Islam in the Modern World. Kegan Paul International.
Nasr, S. H. (1987b). Traditional Islam in the modern world. KP1.
Nasr, S. H. (1989). Knowledge and the sacred. State University of New York Press.

Nasr, S. H. (1990). Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. Unwin
Paperbacks.

Nasr, S. H. (2000). Ideals and Realities of Islam (New rev. ed.). ABC International Group,
Inc.

Nasr, S. H. (2001a). Islam and the Plight of Modern Man (Rev. and enl. ed.). ABC
International Group, Inc.

Nasr, S. H. (2001b). Islam and the plight of modern man. ABC International Group, Inc.

Nasr, S. H. (2003). A Young Muslims Guide to the Modern World (3rd ed.). Kazi
Publications.

I
Abu Ma’mur



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 61

Shamshiri, B., Rahimian, S., & Ardekanij, H. A. T. (2020). The study of spiritual
education in seyyed hosein nasrs’ works and comparing it with some current
definitions. A/-Shajarah, 25(1), 107—-126.

Shidqiyah, S. (2024). Pembaharuan Pendidikan Islam: Rekonstruksi Pemikiran Seyyed
Hossein Nasr Tentang Pendidikan Dan Fitrah Manusia. Reflektika, 19(1), 33.
https://doi.org/10.28944/REFLEKTIKA.V1911.1625

Subhi, M. (2020). Manusia teomorfis dalam antropologi metafisis Seyyed Hossein Nasr
[Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara]. http://repo.driyarkara.ac.id/169/

Sururi, A., Kuswanjono, A., & Utomo, A. H. (2020). Ecological sufism concepts in the
thought of Seyyed Hossein Nasr. Research, Society and Development, 9(10).

Winarno, D., & Sukari, S. (2024). Menghadapi Tantangan Pendidikan Islam di Indonesia:
Antara Modernisasi dan Nilai Tradisional. Tsaqofah, 4(6), 3896-3903.

Zainuddin, A., Amrullah, K., & Zuhriyah, 1. A. (2025). The Challenges of Developing
Islamic Education Curriculum and Strategies for Its Development in Facing Future
Competency Demands. Tafkir, 6(1), 111-126.

I
Abu Ma’mur



