
Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      41 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

 

 

RELEVANSI PEMIKIRAN SEYYED HOSSEIN NASR TERHADAP 
PENGEMBANGAN PARADIGMA PENDIDIKAN ISLAM 

KONTEMPORER 

 

Abu Ma’mur 
Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon 

abumamur.mf@gmail.com 
 

 

Abstract 
This article examines the relevance of his ideas in constructing a contemporary 

paradigm of Islamic education through three main focuses: (1) the view of 

human beings as theomorphic creatures; (2) the conception of the teacher–

student relationship; and (3) the epistemology of scientia sacra as the basis of 

sacred and holistic education. The research method employed is library 

research with a qualitative approach through content and thematic analysis of 

Nasr’s works and related academic literature. The findings indicate that human 

beings are viewed as theomorphic creatures reflecting the Divine Names and 

Attributes, so education should not be reduced to mere information transfer but 

directed toward tazkir (remembrance) and tazkiyatun nafs (inner purification) 

so that humans may realize their sacred origin. The teacher–student 

relationship is positioned in a transcendental framework, where the teacher acts 

not only as a muʿallim who imparts knowledge but also as a murabbi and 

spiritual guide, while the student is seen as a ṭālib al-ḥaqq (seeker of truth) 

journeying through purification of the soul. Nasr’s educational paradigm is 

transcendental, offering a critique of the secularized and fragmented nature of 

modern education, and is highly relevant to Islamic education in Indonesia in 

shaping the complete human being: intellectually intelligent, morally upright, 

and spiritually enlightened.  

Keywords: Seyyed Hossein Nasr, Islamic education, scientia sacra, 

spirituality 

 
Abstrak 

Artikel ini mengkaji relevansi pemikirannya dalam membangun paradigma 

pendidikan Islam kontemporer melalui tiga fokus utama: (1) pandangan 

tentang manusia sebagai makhluk teomorfis; (2) konsepsi hubungan guru dan 

murid; dan (3) epistemologi scientia sacra sebagai dasar pendidikan sakral dan 

holistik. Metode penelitian menggunakan studi pustaka dengan pendekatan 

kualitatif melalui analisis isi terhadap karya Nasr dan literatur akademik 

terkait. Hasil kajian menunjukkan bahwa manusia dipandang sebagai makhluk 

teomorfis yang mencerminkan Nama dan Sifat Ilahi, sehingga pendidikan tidak 

 
OASIS: Jurnal Ilmiah Kajian Islam 
Volume 10 Nomor 1 Tahun 2025 
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/oasis  
ISSN  1979-1399| e-ISSN  2548-3889 

mailto:abumamur.mf@gmail.com
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/oasis
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1180424484
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1475545912


Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      42 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

boleh direduksi menjadi transfer informasi, melainkan diarahkan pada proses 

tazkir (pengingatan kembali) dan tazkiyatun nafs (inner purification atau 

penyucian diri) agar manusia menyadari asal-usul sakralnya. Hubungan guru 

dan murid diposisikan secara transendental, di mana guru berperan sebagai 

muʿallim, murabbi, dan pembimbing ruhani, sedangkan murid sebagai ṭālib al-

ḥaqq yang menempuh jalan penyucian batin. Paradigma pendidikan yang 

ditawarkan Nasr bersifat transendental, menjadi kritik atas sekularisme 

pendidikan modern, serta relevan bagi pendidikan Islam di Indonesia dalam 

membentuk manusia paripurna: cerdas intelektual, berkarakter mulia, dan 

tercerahkan secara spiritual. 

Kata Kunci: Seyyed Hossein Nasr, pendidikan Islam, scientia sacra, 

spiritualitas 

 

 

Pendahuluan  

Pendidikan Islam dewasa ini menghadapi tantangan yang kompleks, baik secara 

epistemologis maupun praksis. Arus modernisasi dan globalisasi telah membawa 

dampak besar dalam pembentukan paradigma pendidikan, termasuk di dunia Islam. 

Orientasi pendidikan cenderung menekankan aspek teknis, pragmatis, dan material, 

sementara dimensi spiritual dan transendental semakin terpinggirkan. Krisis ini tidak 

hanya tampak pada tataran kurikulum, tetapi juga dalam visi dan praktik pendidikan 

yang berlangsung di sekolah maupun perguruan tinggi. Akibatnya, sistem pendidikan 

Islam sering kali kehilangan daya transformasi ruhani dan terjebak dalam model 

teknokratis yang menekankan efisiensi, kompetensi, dan keterampilan duniawi sebagai 

ukuran keberhasilan. Dalam konteks ini, pendidikan Islam berisiko semakin jauh dari 

tujuan dasarnya, yakni mengantarkan manusia pada kesadaran akan hakikat dirinya 

sebagai makhluk yang berhubungan dengan Tuhan, alam, dan sesama manusia (Nasr, 

1989). 

Fenomena krisis ini tampak jelas dalam realitas pendidikan di Indonesia. 

Kurikulum nasional, termasuk di lembaga pendidikan Islam, masih menghadirkan 

dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, sehingga menimbulkan keterputusan 

epistemologis dalam diri peserta didik. Pendidikan agama sering direduksi menjadi 

pengajaran normatif yang kering, sementara ilmu-ilmu sains diajarkan tanpa 

keterhubungan dengan nilai-nilai Ilahiah. Di sisi lain, guru semakin dipandang sebatas 

fasilitator yang berfungsi mentransfer informasi, bukan lagi pembimbing ruhani yang 

menuntun murid menuju pengenalan diri yang mendalam. Relasi guru–murid yang 

dahulu sakral kini bergeser menjadi hubungan administratif dan transaksional (Juwita 

et al., 2023). Situasi ini melahirkan generasi yang terampil secara teknis, tetapi rapuh 

secara spiritual, lemah dalam orientasi moral, dan tercerabut dari akar tradisi intelektual 

Islam. 

Kondisi tersebut diperparah oleh pengaruh budaya global yang sekular, di mana 

ilmu dipahami hanya sebagai instrumen untuk kepentingan praktis, bukan sebagai jalan 

menuju kebenaran. Sementara itu, institusi pendidikan Islam sering kali berusaha 

menyesuaikan diri dengan standar modernisasi yang serba cepat, namun mengorbankan 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      43 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

aspek filosofis yang berakar pada nilai-nilai wahyu. Padahal, dalam tradisi Islam, ilmu 

memiliki kedudukan sakral sebagai cahaya yang membimbing manusia kepada Tuhan. 

Hilangnya kesadaran akan makna sakral ilmu menjadikan pendidikan tidak lagi mampu 

membentuk pribadi yang utuh, melainkan sekadar melahirkan individu-individu 

fungsional bagi kebutuhan pasar tenaga kerja. 

Dalam konteks inilah, pemikiran Seyyed Hossein Nasr menjadi sangat relevan. 

Nasr menekankan bahwa krisis pendidikan modern berakar pada hilangnya dimensi 

transendental dari ilmu pengetahuan. Melalui konsep scientia sacra, ia menawarkan 

paradigma alternatif yang memandang pengetahuan sebagai sesuatu yang berakar pada 

realitas metafisik, bukan sekadar hasil konstruksi rasional atau empiris. Menurut Nasr, 

manusia hakikatnya adalah makhluk teomorfis, yakni makhluk yang memantulkan 

sifat-sifat Ilahi. Dengan pemahaman ini, pendidikan tidak boleh dipandang sekadar 

sebagai sarana transmisi informasi, melainkan sebagai jalan transformasi menuju 

kesempurnaan insan. Guru berperan sebagai pewaris hikmah dan pembimbing ruhani, 

sementara murid dipandang sebagai peziarah spiritual yang secara aktif menempuh 

perjalanan menuju kebenaran (Nasr, 1987). 

Sejumlah penelitian telah mengkaji gagasan Nasr dalam konteks pendidikan 

Islam. Fauhatun (2020) menyoroti filsafat abadi dan sufisme sebagai tawaran 

konseptual bagi penyembuhan krisis spiritual modern. Arifin et al. (2022) mengkaji 

rekonstruksi pendidikan agama Islam dengan menekankan empat pilar, yakni tujuan, 

pendidik, peserta didik, dan lingkungan pendidikan. Abduh & Kerwanto (2023) 

menelaah relevansi integrasi Islam dan sains dalam pendidikan di Indonesia, sementara 

Shidqiyah (2024) menekankan pentingnya integrasi pengetahuan rasional dan 

tradisional serta kesadaran ekologis sebagai bagian dari kerangka pemikiran Nasr. 

Akhsanudin (2024) menyoroti pentingnya Islamisasi sains sebagai solusi epistemologis 

untuk menghadapi sekularisasi ilmu pengetahuan. 

Meskipun memberikan kontribusi penting, penelitian-penelitian tersebut belum 

mengelaborasi secara menyeluruh bagaimana tiga aspek utama dalam pemikiran Nasr 

dapat dijadikan fondasi sistematis bagi pengembangan paradigma pendidikan Islam. 

Mayoritas kajian masih terfokus pada kritik terhadap modernitas atau relevansi umum 

scientia sacra, tanpa menempatkan aspek ontologis, epistemologis, dan pedagogis 

dalam kerangka yang saling terkait. Padahal, bagi Nasr, hakikat manusia sebagai 

makhluk teomorfis, relasi guru–murid sebagai medium transendental, dan scientia 

sacra sebagai dasar epistemologi merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan 

dalam merumuskan paradigma pendidikan Islam yang utuh. 

Atas dasar itu, penelitian ini merumuskan tiga pokok masalah, yaitu: (1) 

bagaimana pandangan Seyyed Hossein Nasr tentang hakikat manusia dan implikasinya 

bagi pendidikan, (2) bagaimana konsepsi hubungan guru dan murid dalam pemikiran 

Seyyed Hossein Nasr, dan (3) bagaimana relevansi pemikiran Seyyed Hossein Nasr 

terhadap pengembangan paradigma pendidikan Islam kontemporer. 

Penelitian ini bertujuan untuk menjawab ketiga pertanyaan tersebut secara 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      44 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

komprehensif melalui kajian filosofis-kritis atas pemikiran Nasr. Kontribusi kebaruan 

penelitian ini terletak pada upaya mengintegrasikan tiga aspek yang saling berkaitan, 

yakni hakikat manusia, relasi guru–murid, dan paradigma pendidikan Islam, dalam 

kerangka sistematis yang dapat memperkaya wacana pendidikan Islam sekaligus 

memberikan arah praktis untuk menghadapi krisis spiritual dan epistemologis 

kontemporer. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memperkuat landasan 

konseptual pendidikan Islam yang sakral, holistik, dan relevan bagi kebutuhan zaman. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan 

(library research), yang bertujuan untuk melakukan analisis konseptual terhadap 

pemikiran Seyyed Hossein Nasr dalam kerangka pengembangan paradigma pendidikan 

Islam kontemporer. Pendekatan ini dipilih karena objek kajian bersifat filosofis dan 

teoretis, sehingga memerlukan penelusuran mendalam terhadap teks-teks primer dan 

sekunder guna memperoleh pemahaman yang holistik dan kontekstual (Creswell, 

2018). 

Sumber data utama penelitian ini adalah karya-karya orisinal Seyyed Hossein 

Nasr, khususnya yang membahas konsep-konsep fundamental tentang hakikat 

manusia, relasi pedagogis, serta epistemologi pendidikan Islam. Teks primer tersebut 

diperkaya dengan literatur sekunder berupa artikel jurnal, buku akademik, serta kajian 

ilmiah kontemporer yang membahas dan mengkritisi pemikiran Nasr dalam konteks 

pendidikan Islam. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yakni 

penelusuran dan pengorganisasian teks dari sumber primer dan sekunder yang relevan. 

Seluruh teks dianalisis dengan menggunakan teknik content analysis untuk 

menemukan struktur makna, kategori kunci, serta pola pemikiran yang konsisten 

(Krippendorff, 2019). Analisis dilakukan secara hermeneutik, dengan memahami teks 

dalam konteks wacana metafisika Islam dan tradisi intelektual Islam klasik yang 

menjadi latar pemikiran Nasr (Gadamer, 2004). Validitas data dijaga melalui 

triangulasi sumber, yaitu dengan membandingkan isi teks primer Nasr dengan kajian 

sekunder dalam jurnal ilmiah dan interpretasi para pemikir kontemporer yang relevan. 

Selain itu, digunakan prinsip keselarasan internal (internal coherence) untuk 

memastikan bahwa argumentasi yang dikonstruksi memiliki landasan logis, konsisten, 

dan teruji dalam kerangka filosofis. 

Prosedur penelitian dilakukan dalam tiga tahap utama. Pertama, eksplorasi 

literatur untuk mengidentifikasi tema-tema pokok dalam pemikiran Nasr terkait 

pendidikan. Kedua, kategorisasi konsep melalui pendekatan analisis tematik, 

khususnya pada tiga bidang utama: ontologi manusia, epistemologi pendidikan, dan 

relasi guru–murid. Ketiga, konstruksi kerangka paradigma pendidikan Islam 

kontemporer berdasarkan hasil interpretasi dan sintesis dari temuan konseptual 

tersebut. Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu menyusun kerangka 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      45 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

pemikiran yang utuh dan sistematis, serta relevan dengan kebutuhan pengembangan 

pendidikan Islam masa kini tanpa kehilangan akar tradisi dan nilai-nilai transendennya. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Pandangan Seyyed Hossein Nasr tentang Hakikat Manusia dan Implikasinya 

terhadap Pendidikan 

Seyyed Hossein Nasr, seorang pemikir Muslim kontemporer yang dikenal luas 

dalam wacana filsafat Islam dan tradisi perenial, menempatkan hakikat manusia 

sebagai pusat pembahasan dalam pandangan dunianya. Bagi Nasr, manusia tidak 

sekadar makhluk biologis atau rasional semata, melainkan makhluk spiritual yang 

memiliki dimensi transenden dan hubungan ontologis dengan Tuhan. Hakikat manusia, 

menurutnya, hanya dapat dipahami secara utuh apabila dilihat dalam kerangka 

kosmologi Ilahi, di mana manusia hadir sebagai khalifah di bumi sekaligus hamba 

Allah yang diciptakan dengan fitrah untuk mengenal dan mengabdi kepada-Nya. 

Pandangan ini memberikan implikasi besar bagi pendidikan, sebab proses pendidikan 

tidak cukup hanya mengembangkan potensi intelektual dan keterampilan praktis, 

melainkan harus diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran spiritual, akhlak, dan 

penghayatan terhadap nilai-nilai Ilahi. Dengan demikian, pendidikan dalam perspektif 

Nasr berfungsi sebagai sarana pengembalian manusia kepada jati dirinya yang sejati, 

yaitu insan yang seimbang antara akal, jiwa, dan ruh, serta selaras dengan tujuan 

penciptaannya. 

a. Manusia sebagai Makhluk Teomorfis 

Konsep manusia sebagai makhluk teomorfis mengandung makna bahwa manusia 

memiliki bentuk Ilahi yang memantulkan sifat-sifat ketuhanan. Istilah ini berasal dari 

bahasa Yunani, theos yang berarti Tuhan dan morphe yang berarti bentuk. Dengan 

demikian, manusia teomorfis dipahami sebagai manusia yang pada hakikatnya 

membawa sifat Ilahi dalam dirinya. Keilahiaan bukanlah sesuatu yang asing atau 

tambahan dari luar, melainkan bagian mendasar dari jati diri manusia yang menjadi 

fondasi eksistensinya (Subhi, M, 2020) 

Seyyed Hossein Nasr menegaskan bahwa manusia sebagai makhluk teomorfis 

merupakan cermin dari Nama dan Sifat Ilahi. Pemahaman ini menempatkan manusia 

bukan sekadar sebagai makhluk rasional, tetapi juga sebagai pusat manifestasi 

ketuhanan di dunia (Nasr, 2000). Perspektif ini memberi tekanan bahwa manusia 

memiliki tanggung jawab spiritual yang melampaui dimensi material dan biologis, 

sehingga identitas terdalamnya tidak dapat dijelaskan hanya dengan kerangka empiris. 

Kesadaran akan identitas teomorfik membawa implikasi besar bagi pendidikan. 

Nasr menjelaskan bahwa pendidikan sejati tidak berhenti pada penguasaan informasi 

rasional, melainkan bertujuan menghidupkan kembali pengetahuan prinsipil yang 

bersifat sakral (Nasr, 1989). Pendidikan dipahami sebagai proses tazkir atau 

pengingatan kembali terhadap hakikat manusia yang kerap terlupakan akibat hegemoni 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      46 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

materialisme modern. Dengan demikian, pendidikan menjadi sarana untuk 

menghubungkan kembali manusia dengan asal-usul ilahinya yang sering tersembunyi 

di balik hiruk pikuk kehidupan duniawi. 

Penelitian kontemporer mendukung arah ini dengan menunjukkan pentingnya 

integrasi dimensi spiritual ke dalam pendidikan. Upaya menggabungkan kebijaksanaan 

perennial dengan ilmu modern dapat membantu manusia menyadari identitas sakralnya 

dan mendorong transformasi eksistensial, bukan hanya peningkatan intelektual semata 

(Asiyah et al., 2024a). Pandangan ini menegaskan bahwa pendidikan yang sejati harus 

mampu menyentuh inti terdalam manusia sekaligus menghubungkan ilmu pengetahuan 

dengan dimensi transenden. 

Konsep manusia sebagai makhluk teomorfis dapat dipahami lebih dalam melalui 

ajaran tentang mikrokosmos dan makrokosmos dalam filsafat Islam. Manusia 

dipandang sebagai miniatur kosmos yang di dalam dirinya tercermin keteraturan 

semesta. Pandangan ini mengandung pesan bahwa hubungan manusia dengan alam 

bukanlah relasi yang terpisah, melainkan relasi yang bersifat cerminan. Mempelajari 

alam sama artinya dengan mempelajari diri sendiri, sebab keduanya berasal dari sumber 

yang sama dan tunduk pada hukum yang serupa. Implikasi bagi pendidikan cukup 

signifikan, yaitu perlunya pendekatan holistik yang memadukan pengetahuan ilmiah 

dengan pemahaman spiritual sehingga murid mampu melihat dirinya sebagai bagian 

integral dari tatanan kosmik (Nasr, 1987). 

Dari perspektif tersebut, ilmu pengetahuan tidak lagi berdiri sebagai entitas netral 

yang hanya menekankan aspek rasional, melainkan terkait erat dengan misi spiritual 

manusia. Murid yang dididik dengan kesadaran kosmik akan memandang aktivitas 

belajarnya bukan hanya sebagai proses akumulasi pengetahuan, tetapi juga sebagai 

jalan untuk menyingkap makna terdalam dari realitas. Dengan cara itu, pendidikan 

mampu melampaui sekadar fungsi pragmatis, menuju pengenalan yang lebih utuh 

tentang diri, alam, dan Tuhan. 

Nasr juga menekankan bahwa manusia senantiasa berada dalam kondisi lupa 

terhadap asal-usul sakralnya. Lupa ini bukan sekadar kelalaian sehari-hari, melainkan 

kelupaan metafisis yang menjauhkan manusia dari hakikat terdalam dirinya. Karena 

itu, wahyu hadir sebagai pengingat yang senantiasa menuntun manusia kembali kepada 

fitrahnya. Dalam kerangka pendidikan, fungsi wahyu tersebut menjelma dalam usaha 

mengintegrasikan ilmu dengan nilai-nilai transenden, sehingga setiap bentuk 

pengetahuan yang dipelajari tidak kehilangan orientasi sakralnya (Nasr, 2000). 

Dalam konteks modern, masalah terbesar pendidikan adalah dominasi orientasi 

materialistik. Capaian-capaian pendidikan sering kali diukur sebatas prestasi duniawi, 

sementara tujuan untuk membentuk kesadaran ruhani kurang mendapat perhatian. Hal 

ini menunjukkan betapa relevannya pemikiran Nasr yang menekankan perlunya 

menghidupkan kembali dimensi sakral dalam pendidikan. Gagasan tersebut tidak 

hanya menawarkan kritik, tetapi juga memberikan arah baru, yaitu pendidikan yang 

memulihkan hubungan manusia dengan realitas transenden dan sekaligus 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      47 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

menyelamatkannya dari krisis spiritual yang semakin meluas (Subhi, 2020). 

b. Spiritualitas dan Tujuan Pendidikan Menurut Seyyed Hossein Nasr 

Pendidikan dalam pandangan Seyyed Hossein Nasr memiliki orientasi metafisis 

yang berakar pada hakikat manusia sebagai makhluk spiritual. Tujuan utamanya bukan 

sekadar transfer informasi, melainkan pembimbingan eksistensial yang menuntun 

manusia menyadari asal-usul dan tujuan hidupnya dalam tatanan Ilahi (Nasr, 1987). 

Dalam kerangka ini, pendidikan dipandang sebagai sarana pengembalian manusia 

kepada fitrah, yakni kodrat asal yang murni dan selaras dengan kehendak Tuhan, 

sehingga murid diarahkan menemukan jati diri ilahiah mereka (Nasr, 1993). 

Salah satu fondasi utama dalam visi pendidikan Nasr adalah pentingnya ma‘rifat 

al-nafs atau pengenalan diri. Proses pendidikan tidak cukup berhenti pada 

pembentukan akal atau keterampilan sosial, melainkan harus menuntun manusia 

menuju kesadaran yang lebih dalam dan transenden (Nasr, 1989). Pandangan ini sejalan 

dengan gagasan kontemporer yang menegaskan perlunya dimensi spiritual menjadi 

pusat orientasi kurikulum, agar murid berkembang sebagai pribadi yang utuh, 

seimbang antara akal, hati, dan amal (Latifah & Nugroho, 2024). 

Konsep scientia sacra atau pengetahuan sakral yang memadukan unsur intelektual 

dan spiritual menjadi dasar penting dalam paradigma pendidikan Nasr. Pengetahuan ini 

berfungsi sebagai sarana transformasi batin manusia, sebab tanpa scientia sacra, 

pendidikan hanya melahirkan kecerdasan teknis yang kehilangan arah eksistensialnya 

(Nasr, 1989). Oleh karena itu, pendidikan sejati harus membangkitkan potensi ruhani 

manusia sekaligus memulihkan keterhubungan dengan sumber kebenaran ilahiah. 

Nasr mengkritik sistem pendidikan modern yang terjebak pada efisiensi, 

kompetisi, dan sekularisasi ilmu. Pemisahan ilmu dari sakralitas, menurutnya, 

menghasilkan manusia yang cerdas secara teknis tetapi miskin secara spiritual. 

Sebaliknya, pendidikan Islam harus dipahami sebagai jalan pencerahan (ishrāq) dan 

penyucian jiwa (tazkiyah) yang menyiapkan manusia menuju derajat al-insān al-kāmil, 

yaitu manusia paripurna yang mencerminkan Nama dan Sifat Allah ((Nasr, 1989). 

Dalam kerangka ini, spiritualitas Islam dalam pendidikan dapat dipahami melalui 

beberapa orientasi utama yang saling terkait. Pendidikan berfungsi menghubungkan 

manusia dengan sumber pengetahuan ilahi. Pengetahuan sejati bukan sekadar produk 

rasionalitas, melainkan keterhubungan dengan intellectus atau al-‘aql al-qudsī, yaitu 

daya intelektual suci yang berakar pada Tuhan (Nasr, 1989). Pendidikan diarahkan 

untuk membawa manusia menuju kesempurnaan ruhani. Tujuan ini tidak berhenti pada 

pembentukan keterampilan duniawi, melainkan mengantarkan murid kembali kepada 

fitrah sebagai makhluk teomorfis yang mencerminkan Nama dan Sifat Allah (Nasr, 

2001). 

Lebih lanjut, pendidikan dimaksudkan untuk menanamkan kesadaran sakral 

terhadap kehidupan. Dengan cara ini, manusia tidak lagi memandang alam semesta, 

dirinya, dan realitas sebagai entitas profan, melainkan sebagai tanda-tanda Tuhan 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      48 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

(Nasr, 1989) Orientasi berikutnya adalah membimbing manusia menuju kebenaran dan 

kebijaksanaan. Inti pengetahuan dalam Islam terletak pada kebenaran yang bersumber 

dari Tuhan, sehingga pendidikan harus menuntun murid melampaui akumulasi 

informasi menuju kebijaksanaan (Nasr, 2001). 

Selain itu, pendidikan Islam juga diproyeksikan untuk mempersiapkan manusia 

menjalankan perannya sebagai khalifah di bumi. Tugas kosmik ini mencakup menjaga 

keseimbangan, menegakkan keadilan, dan mengabdikan diri kepada Tuhan di tengah 

dinamika kehidupan modern (Nasr, 2000). Puncak dari seluruh orientasi tersebut 

adalah mengantarkan jiwa manusia menuju kebahagiaan hakiki. Dalam tradisi tasawuf, 

kebahagiaan sejati dipahami sebagai kebersatuan dengan Yang Ilahi, sebuah perjalanan 

spiritual menuju al-ḥaqq (Nasr, 2007). Dengan demikian, pendidikan dalam perspektif 

Nasr tidak hanya melatih kecerdasan rasional, tetapi juga membentuk kesadaran 

metafisik yang mengembalikan manusia pada tujuan keberadaannya. 

Tujuan pendidikan dalam kerangka spiritualitas Islam dengan demikian 

mencakup pengembangan kesadaran metafisik, pembentukan akhlak, serta penanaman 

nilai adab sebagai manifestasi kedalaman ruhani seseorang (Lubis & Rahmat, 2022). 

Keberhasilan pendidikan tidak diukur dari pencapaian karier semata, melainkan dari 

sejauh mana murid memahami dan menghidupi tujuan keberadaannya. 

Secara menyeluruh, Nasr merumuskan pendidikan sebagai proses holistik yang 

menyatukan akal dan hati, dunia dan akhirat, serta ilmu dan ibadah. Pendidikan ideal 

bukan hanya mengasah kemampuan intelektual, melainkan juga menumbuhkan 

kesadaran kosmik yang menghubungkan manusia dengan tatanan Ilahi (Nasr, 2000). 

Orientasi semacam ini menempatkan pendidikan sebagai jalan transformasi ruhani 

yang memulihkan manusia dari keterasingannya dan menuntunnya kembali kepada 

Tuhan. 

c. Dimensi Transformasional Pengetahuan Sakral 

Dalam pandangan Seyyed Hossein Nasr, pengetahuan memiliki dimensi ontologis 

yang mengarahkan manusia kepada asal spiritualnya. Konsep scientia sacra dipahami 

sebagai pengetahuan yang berakar pada realitas transenden dan berfungsi membimbing 

manusia kembali kepada Tuhan. Menurut Nasr, proses mengetahui bukanlah aktivitas 

netral, tetapi sarana transformasi batin yang menyentuh inti eksistensi manusia (Nasr, 

1981). Pandangan ini sejalan dengan temuan Lubis dan Rahmat (2022) yang 

menegaskan bahwa ilmu yang diintegrasikan dengan nilai-nilai tauhid terbukti lebih 

efektif dalam membentuk kepribadian yang stabil secara emosional dan matang secara 

moral. 

Transformasi melalui pengetahuan terjadi ketika aktivitas belajar diiringi 

kontemplasi dan keterbukaan hati. Nasr menekankan pentingnya menghidupkan 

kembali Intellect (al-‘aql), yakni akal batin yang memungkinkan manusia menangkap 

kebenaran secara intuitif, berbeda dari akal diskursif yang bersifat analitik (Nasr, 1989). 

Penelitian Shamshiri (2020) menunjukkan bahwa proses belajar yang menggabungkan 

aspek intelektual dengan dimensi spiritual menghasilkan murid yang lebih bijak dan 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      49 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

beretika. 

Beberapa penelitian kontemporer menegaskan bahwa integrasi nilai spiritual 

dalam pendidikan meningkatkan makna belajar dan membentuk karakter yang lebih 

kuat. Hidayat dan Suryana (2023) menemukan bahwa kurikulum berbasis spiritualitas 

mendorong murid memandang belajar sebagai pengembangan diri yang utuh, bukan 

sekadar kewajiban administratif. Basith et al. (2024) juga menegaskan pentingnya 

reintegrasi ilmu dengan nilai sakral sebagai respons terhadap krisis moral global. 

Dalam kerangka ini, guru berperan bukan hanya sebagai pengajar, tetapi juga 

pembimbing ruhani yang mengantarkan murid kepada pemahaman yang lebih dalam 

tentang realitas. Mahmudi (2022) menunjukkan bahwa murid yang diberi ruang untuk 

memaknai ilmu secara spiritual memiliki kedewasaan moral yang lebih tinggi. Hal ini 

sejalan dengan pandangan Nasr (1987) bahwa pengetahuan sejati memerlukan kesiapan 

moral agar mampu menuntun manusia menuju kesempurnaan. 

Dengan demikian, scientia sacra menempatkan proses belajar sebagai 

transformasi eksistensial yang menyentuh seluruh aspek diri manusia. Pengetahuan 

tidak hanya memengaruhi pola pikir, tetapi juga membentuk cara hidup, orientasi etis, 

dan kesadaran spiritual. Pendidikan Islam yang berorientasi pada dimensi ini dapat 

melahirkan manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga tercerahkan 

secara ruhani dan sadar akan hubungannya dengan Tuhan  (Basith et al., 2024; Nasr, 

1989). 

d. Konsepsi Relasi Guru dan Murid dalam Pemikiran Seyyed Hossein Nasr 

Dalam tradisi pemikiran Islam, hubungan antara guru dan murid bukan sekadar 

interaksi pedagogis, tetapi merupakan ikatan spiritual yang menghubungkan transmisi 

ilmu dengan nilai-nilai etis dan transenden. Seyyed Hossein Nasr, seorang pemikir 

Muslim kontemporer yang banyak menekankan pentingnya dimensi sakral dalam 

pendidikan, melihat relasi guru dan murid sebagai bagian dari rantai intelektual dan 

spiritual yang menghubungkan manusia dengan sumber kebenaran Ilahi. Bagi Nasr, 

guru bukan hanya penyampai pengetahuan teknis, melainkan pembimbing ruhani yang 

menuntun murid untuk menemukan makna terdalam dari ilmu, yaitu mengenal hakikat 

dirinya dan hubungannya dengan Tuhan. Sementara itu, murid tidak hanya diposisikan 

sebagai penerima informasi, tetapi sebagai pencari kebenaran yang menapaki jalan 

intelektual sekaligus spiritual. Konsepsi relasi ini memberikan implikasi mendalam 

terhadap praktik pendidikan, khususnya dalam menegaskan kembali pentingnya 

keteladanan, adab, dan dimensi transendensi dalam proses belajar-mengajar di tengah 

arus modernitas 

e. Relasi Edukatif yang Bersifat Transendental 

Relasi antara guru dan murid dalam pandangan Seyyed Hossein Nasr dipahami 

sebagai ikatan ruhani yang berakar pada pemahaman metafisik tentang manusia. 

Pendidikan bukan sekadar transfer pengetahuan, tetapi proses tarbiyah yang membina 

totalitas jiwa. Guru tidak hanya berperan sebagai mu’allim, melainkan sebagai murabbi 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      50 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

yang menuntun murid melalui keteladanan hidup dan kehadiran spiritual. Nasr 

menegaskan bahwa “The teacher was not only a mu’allim, a ‘transmitter of 

knowledge’, but also a murabbi, a ‘trainer of souls and personalities’” (Nasr, 1987). 

Artinya, kedudukan guru dalam tradisi Islam mencakup dimensi intelektual sekaligus 

spiritual, sehingga hubungan ini merefleksikan transmisi otoritas ilahiah di mana guru 

berfungsi sebagai penjaga scientia sacra yang membimbing murid menuju realisasi 

spiritual yang mendalam. 

Nasr menekankan bahwa pengetahuan sejati tidak mungkin dicapai hanya melalui 

nalar diskursif, melainkan menuntut keterlibatan Intellect (al-‘aql) yang tersucikan. 

Dalam kerangka inilah relasi edukatif bersifat transendental, karena guru berperan 

sebagai jembatan yang menghubungkan murid dengan dimensi ilahi melalui 

keteladanan ruhani. Murid pun dituntut hadir dengan kesiapan spiritual agar bimbingan 

yang diterimanya benar-benar menjadi sarana transformasi, bukan sekadar 

penambahan informasi (Juwita et al., 2023). 

Keteladanan guru berperan sentral dalam membentuk kepribadian murid secara 

utuh, sebab transformasi spiritual hanya dapat terjadi melalui integritas batin guru yang 

otentik. Guru tidak cukup hanya menyampaikan ilmu pengetahuan secara kognitif, 

melainkan juga menghadirkan kualitas moral, spiritual, dan emosional yang tercermin 

dalam perilaku sehari-hari. Dalam kerangka ini, guru bukan sekadar komunikator ilmu, 

melainkan perwujudan nilai-nilai transendental yang menjadi teladan bagi murid. 

Ketika seorang guru menampilkan konsistensi antara ucapan dan tindakan, maka murid 

akan lebih mudah menangkap makna pendidikan sebagai proses internalisasi nilai, 

bukan sekadar transfer pengetahuan. Oleh karena itu, peran guru sebagai teladan 

memiliki dimensi ganda: pertama, menghadirkan keilmuan yang mencerahkan, dan 

kedua, memantulkan cahaya spiritual yang menginspirasi murid untuk menapaki jalan 

kebaikan (Basith et al., 2020). 

Relasi ini menuntut murid untuk hadir secara batiniah, bukan sekadar fisik. 

Pendidikan dipahami sebagai perjalanan ruhani yang mengarahkan manusia pada 

kesadaran akan posisinya sebagai makhluk yang berasal dari dan kembali kepada 

Tuhan. Oleh sebab itu, proses belajar memerlukan keintiman spiritual yang tidak dapat 

digantikan oleh pendekatan teknokratis semata (Nasr, 1993). Ketika pendidikan hanya 

berfokus pada keterampilan praktis, relasi guru-murid kehilangan makna dan tujuan 

transendentalnya. 

Nasr melihat krisis pendidikan modern sebagai akibat hilangnya peran guru 

sebagai pembimbing ruhani. Modernisasi telah mereduksi guru menjadi instruktur 

teknis dan mengabaikan transmisi hikmah. Pemulihan pendidikan Islam klasik yang 

menekankan kontinuitas bimbingan spiritual menjadi salah satu tawaran penting Nasr 

untuk mengatasi krisis ini . Dalam paradigma ini, guru ideal adalah sosok yang mampu 

menggabungkan penguasaan ilmu dengan kebeningan hati, sehingga setiap pengajaran 

menjadi sarana pencerahan bagi murid. 

Dalam sistem pendidikan Islam tradisional, guru dipandang sebagai bagian dari 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      51 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

mata rantai pewarisan ilmu yang tidak terputus dari sumber ilahiah. Dalam kerangka 

tersebut, keberhasilan pendidikan tidak hanya ditentukan oleh metode, tetapi juga oleh 

kualitas ruhani guru yang memancarkan hikmah melalui perilaku dan keteladanan. 

Perspektif ini diperkuat oleh kajian yang menunjukkan bahwa pendidikan spiritual 

yang berlandaskan cinta, kepercayaan, dan adab menghasilkan internalisasi nilai moral 

yang lebih kokoh (Damayanti et al., 2022). 

Pendidikan menurut Nasr bukanlah proses yang netral, melainkan jalan menuju 

penyatuan dengan kebenaran tertinggi. Guru memegang peran sebagai penjaga realitas 

batiniah yang hanya dapat ditransmisikan melalui hubungan yang dilandasi 

kesungguhan rohani. Nasr menegaskan bahwa pengetahuan yang sakral hanya dapat 

diperoleh melalui penyucian jiwa dan keterbukaan terhadap Intellect, sehingga tidak 

mungkin didekati dengan motivasi duniawi semata (Nasr, 1989). Dengan demikian, 

proses belajar bukan sekadar akumulasi informasi, tetapi suatu inisiasi menuju 

pengenalan terhadap the Sacred (Yang Sakral). 

Dengan demikian, relasi guru dan murid dalam pemikiran Nasr bersifat total dan 

integral. Guru bukan sekadar penyampai informasi, tetapi pembimbing jiwa yang 

mengantarkan murid kepada kesadaran ilahiah. Pendidikan menjadi proses pewarisan 

cahaya kebenaran yang tidak dapat direduksi menjadi mekanisme teknis. Tanpa relasi 

spiritual yang otentik ini, pendidikan akan kehilangan rohnya dan gagal menjalankan 

misi transendentalnya (Shamshiri et al., 2020). 

f. Guru sebagai Pewaris Ilmu dan Pembimbing Ruhani 

Dalam pandangan Seyyed Hossein Nasr, guru memiliki posisi sentral dalam 

menjaga kesinambungan tradisi spiritual Islam. Guru tidak hanya berperan sebagai 

muʿallim yang mentransmisikan pengetahuan, tetapi juga sebagai murabbi yang 

membina jiwa murid menuju pencerahan spiritual. Peran ganda ini menunjukkan 

bahwa pendidikan Islam sejati bukanlah proses yang netral secara nilai, melainkan 

sarana untuk membentuk kepribadian manusia secara utuh, mencakup aspek 

intelektual, moral, dan spiritual (Nasr, 1987). 

Nasr menegaskan bahwa sistem pendidikan tradisional menempatkan guru 

sebagai pewaris hikmah yang otentik. Dalam sistem ini, guru tidak hanya mengajar, 

tetapi juga menjadi pembimbing yang telah menapaki jalan spiritual sehingga layak 

membimbing orang lain. Pengetahuan sakral yang diajarkan bersifat transformasional 

karena terkait dengan pencerahan batin dan bukan sekadar informasi rasional (Nasr, 

1987). 

Peran guru dalam kerangka ini sangat terkait dengan konsep sanad, yaitu mata 

rantai otoritas keilmuan dan spiritual yang menjamin keotentikan pengetahuan. 

Pendidikan sejati menuntut adanya hubungan langsung antara murid dan guru yang 

memiliki legitimasi ruhani. Hal ini menunjukkan bahwa kehadiran guru sejati menjadi 

syarat utama agar ilmu tetap terhubung dengan sumbernya yang transenden (Nasr, 

1987). 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      52 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

Kualitas guru dalam pendidikan Islam tidak hanya diukur dari penguasaan 

akademik, tetapi juga dari kedalaman spiritualnya. Pengetahuan yang bersifat sakral 

(scientia sacra) hanya dapat ditransmisikan melalui guru yang memiliki kesiapan batin 

dan otoritas spiritual. Kajian kontemporer juga menegaskan bahwa guru yang mampu 

menjadi teladan etis dan spiritual berpengaruh signifikan terhadap pembentukan 

karakter murid dan internalisasi nilai-nilai religius (Shamshiri et al., 2020). 

Relasi guru dan murid bersifat sakral karena menyangkut proses transformasi 

jiwa. Guru bukan hanya menyampaikan materi, tetapi juga membentuk adab dan 

kedewasaan moral murid. Proses ini menegaskan bahwa pendidikan Islam mencakup 

dimensi intelektual sekaligus spiritual yang terintegrasi. 

Keteladanan guru merupakan faktor penting dalam membimbing murid menuju 

kedalaman makna ilmu. Guru yang memadukan peran intelektual dengan pembimbing 

ruhani mampu menjadikan proses belajar sebagai jalan menuju kebijaksanaan dan 

kesadaran Ilahi. Pandangan ini sejalan dengan hasil penelitian yang menyoroti 

pentingnya integrasi dimensi spiritual dalam pendidikan Islam (Basith et al., 2024). 

Nasr juga mengingatkan bahwa hilangnya guru sejati akan memutus 

kesinambungan transmisi ilmu yang otentik. Pendidikan yang hanya menekankan 

capaian kognitif tanpa bimbingan ruhani berisiko melahirkan individu cerdas tetapi 

terasing dari tujuan hidupnya sebagai khalīfatullāh di bumi (Nasr, 1987). 

Pendidikan Islam klasik menekankan peran guru sebagai teladan yang hidup. 

Murid tidak hanya belajar dari apa yang diajarkan, tetapi juga dari keteladanan dan 

kepribadian gurunya. Relasi ini menuntut sikap hormat dan adab sebagai prasyarat bagi 

keberhasilan proses transmisi ilmu (Nasr, 1987; Mahmudi, 2022). 

Dengan demikian, membangkitkan kembali fungsi guru sebagai pewaris ilmu dan 

pembimbing ruhani menjadi langkah penting untuk menjawab krisis makna pendidikan 

modern. Hal ini memerlukan reorientasi paradigma pendidikan agar guru tidak hanya 

menjadi eksekutor kurikulum, tetapi penjaga hikmah yang menghubungkan ilmu 

dengan kebijaksanaan Ilahi. 

Pandangan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam sejati bertumpu pada sosok 

guru yang memiliki kedalaman spiritual sekaligus otoritas keilmuan. Selama peran ini 

dipertahankan, pendidikan akan berfungsi sebagai sarana pembentukan insan kamil, 

yaitu manusia yang menyadari asal-usul dan tujuan hidupnya dalam kerangka 

kosmologi Ilahi (Shamshiri et al., 2020). 

g. Murid sebagai Penempuh Jalan Menuju Kebenaran 

Pendidikan Islam memandang murid bukan sebagai penerima pasif, melainkan 

sebagai ṭālib al-ḥaqq atau pencari kebenaran yang aktif. Nasr menekankan bahwa 

pencarian ilmu adalah laku spiritual yang menuntut kesiapan batin, niat lurus (irādah), 

dan komitmen mendalam untuk menempuh jalan menuju realitas tertinggi. Ilmu sejati, 

menurutnya, hanya dapat menyatu dengan jiwa yang siap secara eksistensial, bukan 

sekadar diperoleh melalui transfer informasi formal (Nasr, 2008). 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      53 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

Konsep ṭalab menempatkan murid sebagai subjek aktif yang bertanggung jawab 

mengintegrasikan ilmu dengan kehidupan ruhani. Motivasi spiritual dan kesadaran 

batin menjadi faktor penting bagi keberhasilan pendidikan, sebagaimana ditemukan 

dalam penelitian yang menunjukkan bahwa murid dengan orientasi batiniah yang kuat 

mengalami pembelajaran sebagai proses transformatif, bukan sekadar beban kognitif 

(Basith et al., 2021). Hal ini memperlihatkan pentingnya adab, keheningan batin, dan 

orientasi ketuhanan dalam proses belajar. 

Nasr menegaskan bahwa pendidikan sejati melibatkan keseluruhan aspek 

eksistensi manusia. Murid sejati harus memiliki kehendak spiritual yang kokoh dan 

kesediaan menjalani penyucian jiwa sebelum menerima ilmu. Ilmu suci hanya dapat 

didekati oleh jiwa yang telah melalui tazkiyah (purification) karena kebenaran harus 

dialami secara spiritual, bukan sekadar dipahami secara rasional (Nasr, 1989). 

Dalam tradisi Islam, pencarian ilmu merupakan bagian dari perjalanan ruhani 

menuju Tuhan. Guru berperan sebagai pembimbing spiritual yang menuntun murid 

melewati berbagai ujian batin, termasuk penaklukan ego dan hawa nafsu (Nasr, 2001). 

Proses ini bukan sekadar pencapaian akademik, tetapi ziarah eksistensial yang 

menuntut kesungguhan, kerendahan hati, dan pengorbanan. 

Kritik Nasr terhadap pendidikan modern menunjukkan bahwa sistem kontemporer 

cenderung mereduksi murid menjadi objek birokratis yang hanya mengejar hasil ujian 

dan keterampilan teknis. Sebaliknya, paradigma pendidikan Islam menempatkan murid 

sebagai subjek spiritual yang sedang melakukan perjalanan menuju makna. 

Keberhasilan pendidikan diukur dari transformasi batin murid, bukan hanya capaian 

lahiriah (Nasr, 1987). 

Proses ini menuntut institusi pendidikan untuk menciptakan ruang belajar yang 

bersifat sakral dan mendukung kontemplasi. Ilmu dipahami sebagai anugerah ilahi 

yang memerlukan kesiapan batin, bukan sekadar hasil kerja keras manusia (Nasr, 

2008). Oleh karena itu, guru harus berperan lebih dari sekadar penyampai materi, 

melainkan pembimbing yang memfasilitasi kesadaran spiritual murid. 

Penelitian mutakhir juga menunjukkan bahwa penguatan aspek batin dalam 

pendidikan berdampak pada integritas dan ketahanan spiritual murid (Juwita et al., 

2023). Proses belajar yang sarat refleksi membantu murid menjadi lebih tangguh, 

rendah hati, dan bijak. Nasr menyebut bahwa ilmu sejati adalah pancaran realitas 

transenden yang diterima melalui kontemplasi dan penyucian diri (Nasr, 1989). 

Dengan demikian, murid yang sejati adalah wisdom-seeker yang mencintai 

kebenaran (love for the truth) lebih dari sekadar pencapaian duniawi. Ilmu menjadi 

jalan kembali kepada Tuhan, dan pendidikan sejati mempersiapkan murid untuk 

menjadi penerima cahaya kebenaran melalui pengorbanan, kesabaran, dan keikhlasan 

(Nasr, 2000). 

Paradigma ini mengarahkan pendidikan Islam untuk kembali berorientasi pada 

transformasi spiritual. Murid bukan hanya murid, tetapi peziarah yang aktif mencari 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      54 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

makna terdalam dari eksistensinya. Pendidikan yang demikian menyiapkan jiwa 

sekaligus pikiran, sehingga ilmu tidak hanya menjadi pengetahuan yang dibebankan, 

melainkan cahaya yang menuntun manusia kembali kepada sumber segala kebenaran 

(Nasr, 1989). 

Relevansi Pemikiran Seyyed Hossein Nasr terhadap Pengembangan Paradigma 

Pendidikan Islam Kontemporer 

a. Kritik terhadap Sekularisasi Ilmu 

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi tantangan besar berupa sekularisasi 

ilmu yang menggeser orientasi spiritual ke arah pendekatan teknis dan pragmatis. 

Dalam kerangka ini, pemisahan ilmu dari wahyu menjadi akar krisis epistemologis 

karena pengetahuan kehilangan kedalaman ontologisnya dan tercerabut dari sumber 

ilahiah. Ketika ilmu tidak lagi berakar pada kebenaran transenden, ia berubah menjadi 

instrumen yang kering secara spiritual, sekadar mekanisme duniawi tanpa daya 

bimbing rohani (Nasr, 1989). 

Sekularisme bukan hanya mengeluarkan agama dari ruang publik, tetapi juga 

menutup pandangan batin manusia terhadap hakikat spiritual kehidupan. 

Konsekuensinya, lahirlah sistem pengetahuan yang tidak hanya mengabaikan prinsip-

prinsip metafisis, tetapi juga menciptakan alienasi eksistensial. Pemisahan ini 

mengaburkan pandangan manusia terhadap tujuan hakikinya dan memperdalam 

keterasingan jiwa dari yang sakral (Nasr, 2001). 

Kondisi ini sangat berdampak pada dunia pendidikan. Pendidikan modern yang 

tercerabut dari akar transendennya hanya mampu melahirkan individu yang cerdas 

secara kognitif namun miskin secara spiritual. Proses pembelajaran pun cenderung 

bersifat teknokratis, berorientasi pada efisiensi dan kompetisi, tetapi tidak membentuk 

keutuhan jiwa dan tidak menuntun murid pada pencapaian hikmah sebagai esensi sejati 

ilmu (Nasr, 1987). 

Kondisi tersebut memperkuat pandangan bahwa pendidikan modern gagal 

membentuk manusia seutuhnya karena terlalu menekankan aspek rasionalitas dan 

keterampilan teknis, tanpa menyentuh sisi ruhani yang lebih dalam. Hilangnya nilai-

nilai transendental dari struktur pendidikan menyebabkan ilmu kehilangan orientasi 

spiritualnya, sehingga murid tidak lagi menjadikan ilmu sebagai jalan menuju Tuhan, 

melainkan sekadar alat untuk mencapai kesuksesan duniawi (Mahmudi, 2022). 

Sebagai respons terhadap krisis ini, Nasr menawarkan pemulihan melalui 

kebangkitan kembali scientia sacra, yakni ilmu sakral yang bersumber dari kebenaran 

ilahi dan berakar pada tatanan metafisik yang bersifat tetap dan tidak berubah. Dalam 

paradigma ini, ilmu tidak hanya dipahami secara fungsional atau teknis, melainkan 

dipandang sebagai cahaya yang menuntun manusia pada pengenalan akan hakikat dan 

tujuan keberadaannya (Nasr, 1989). 

Sekularisasi telah menyebabkan fragmentasi dalam struktur keilmuan, di mana 

ilmu-ilmu yang dahulu terintegrasi dalam pandangan dunia Islam kini tercerai-berai 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      55 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

tanpa orientasi ke pusat. Proses pendidikan pun terlepas dari ruh transendennya dan 

menjauhkan murid dari makna terdalam ilmu. Hal ini menunjukkan bahwa sistem 

pendidikan modern telah kehilangan kekuatannya dalam membentuk karakter spiritual 

dan etika manusia (Shamshiri, 2020). 

Dalam konteks dunia Muslim kontemporer, banyak institusi pendidikan 

mengadopsi sistem sekuler dari Barat tanpa menyaring nilai-nilai yang mendasarinya. 

Hal ini menyebabkan pendidikan Islam terseret dalam krisis spiritual yang lebih dalam 

karena tidak memberi ruang bagi nilai-nilai ilahi untuk membimbing arah 

pengembangan ilmu. Akibatnya, ilmu menjadi bebas nilai dan kehilangan dimensi 

ruhaniahnya (Nasr, 1990). 

Paradigma ilmu modern yang reduksionis dan positivistik menolak unsur 

metafisika, sehingga pengetahuan dibatasi hanya pada hal-hal yang dapat diindera atau 

dibuktikan secara empiris. Pandangan semacam ini mengabaikan aspek batiniah dan 

hakikat terdalam dari ilmu itu sendiri. Keterbatasan ini menciptakan krisis 

epistemologis yang membahayakan karena menjauhkan manusia dari pencarian makna 

sejati (Basith et al., 2023). 

Dalam upaya membangun kembali struktur pendidikan Islam yang utuh, integrasi 

wahyu sebagai sumber utama ilmu menjadi langkah mendasar. Dengan merekonstruksi 

sistem pendidikan berdasarkan orientasi tauhid, pengetahuan tidak hanya akan 

membentuk kemampuan berpikir logis, tetapi juga membentuk jiwa yang sadar akan 

tujuan penciptaannya. Integrasi ini memulihkan fungsi ilmu sebagai jalan menuju 

kesempurnaan spiritual (Juwita et al., 2023). 

b. Paradigma Pendidikan Sakral 

Pemikiran Thomas S. Kuhn tentang paradigma memberikan kerangka awal untuk 

memahami pergeseran mendasar dalam ilmu pengetahuan. Kuhn menolak pandangan 

positivistik bahwa ilmu berkembang secara kumulatif dan menegaskan bahwa 

perubahan ilmu sering terjadi melalui revolusi ilmiah yang melahirkan paradigma baru 

(Kuhn, 1962). Paradigma, menurutnya, bukan hanya teori, melainkan seperangkat 

keyakinan, nilai, dan metode yang membimbing komunitas ilmiah dalam memahami 

realitas (Ramadhani, 2021). 

Pandangan ini relevan untuk memahami kritik Seyyed Hossein Nasr terhadap ilmu 

modern yang memisahkan pengetahuan dari akar metafisiknya. Pasca-Pencerahan, 

paradigma modern menyingkirkan agama dan spiritualitas dari pusat ilmu, sehingga 

pendidikan terjebak dalam cara pandang sekuler yang hanya mengutamakan aspek 

teknis dan empiris. Kondisi ini membuat pendidikan kehilangan perannya sebagai jalan 

pembentukan manusia seutuhnya (Nasr, 1989). 

Sebagai respons, Nasr mengajukan konsep scientia sacra atau pengetahuan sakral, 

yang tidak sekadar mengumpulkan informasi, tetapi berfungsi membimbing manusia 

kembali pada kesadaran akan Yang Mutlak. Konsep ini menjadi dasar paradigma 

pendidikan transendental yang mengintegrasikan wahyu, akal, dan intuisi dalam satu 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      56 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

kesatuan visi (Nasr, 1987). 

Dalam paradigma ini, ilmu dipahami sebagai sarana penyadaran spiritual, bukan 

instrumen dominasi. Pendidikan tidak dimaksudkan untuk menguasai dunia, melainkan 

untuk membentuk manusia yang selaras dengan kehendak Tuhan. Ilmu yang tidak 

mengantar kepada Tuhan dianggap kosong dan kehilangan tujuan ontologisnya (Nasr, 

1989). 

Integrasi antara akal (‘aqli) dan wahyu (naqli) menjadi fondasi epistemologis 

utama. Keduanya tidak dipahami dalam dikotomi yang saling meniadakan, tetapi dalam 

sinergi yang saling memperkaya. Pendekatan ini juga tidak menolak sains modern, 

namun menempatkannya dalam kerangka yang tetap terhubung dengan prinsip ilahiah 

(Abduh & Kerwanto, 2023). 

Peran guru dalam kerangka ini melampaui fungsi pengajar biasa. Guru dipandang 

sebagai pembimbing ruhani dan pewaris hikmah, yang otoritasnya bersumber dari 

kedalaman spiritual dan keautentikan moral, bukan semata gelar akademik. Fungsi 

guru bersifat ta’dībī, yakni membimbing murid menuju penyadaran eksistensial (Nasr, 

2000). 

Aspek moral dan etika menjadi bagian tak terpisahkan dari pendidikan sakral. 

Pendidikan yang baik bukan hanya mencetak manusia cerdas, tetapi juga berkarakter 

mulia, sadar moral, dan bertanggung jawab secara spiritual (Asiyah et al., 2024b). 

Proses ini terkait erat dengan tazkiyatun nafs (inner purification) yang menjadi inti dari 

pendidikan yang membentuk manusia secara utuh (Shamshiri et al., 2020). 

Nasr juga menyoroti pentingnya kesadaran ekologis dalam pendidikan. Ia melihat 

krisis ekologis sebagai konsekuensi langsung dari krisis spiritual modern. Hilangnya 

pandangan akan yang sakral mengubah alam menjadi objek eksploitasi. Dalam hal ini, 

konsep “ekosufisme” yang mengharmonikan tasawuf dan nilai ekologis menjadi 

paradigma alternatif penting, menumbuhkan kesadaran bahwa alam adalah amanah 

Ilahi, bukan sekadar sumber daya (Sururi et al., 2020). 

Dengan demikian, paradigma pendidikan sakral yang digagas Nasr bukan 

nostalgia masa lalu, tetapi visi masa depan yang integral. Dengan menyatukan akal, 

wahyu, dan intuisi, paradigma ini memberikan arah baru bagi pengembangan 

pendidikan Islam yang mampu menjembatani iman dan ilmu, tradisi dan modernitas, 

serta rasionalitas dan spiritualitas (Nasr, 1989). 

c. Implikasi dalam Konteks Indonesia 

Pendidikan Islam di Indonesia menghadapi tantangan besar yang tidak hanya 

bersifat struktural, tetapi juga konseptual. Di tengah arus globalisasi dan perkembangan 

teknologi, proses pendidikan sering kali terjebak dalam orientasi pragmatis yang 

mengabaikan dimensi spiritual murid. Sistem pendidikan nasional lebih menekankan 

aspek kognitif dan kompetensi teknis, sementara aspek pembinaan kepribadian dan 

nilai-nilai transenden sering kali terpinggirkan. Dalam kerangka ini, pemikiran Seyyed 

Hossein Nasr tentang urgensi pendidikan yang berakar pada spiritualitas dan kesadaran 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      57 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

metafisik menawarkan arah yang relevan bagi rekonstruksi paradigma pendidikan 

Islam kontemporer di Indonesia (Nasr, 2001a). 

Salah satu sumbangan penting dari pemikiran Nasr adalah dorongan untuk 

mengintegrasikan kembali ilmu pengetahuan dan nilai-nilai ketuhanan dalam satu 

kesatuan sistem pendidikan. Dualisme antara ilmu agama dan ilmu umum yang masih 

mewarnai sistem pendidikan di Indonesia menimbulkan implikasi serius terhadap 

fragmentasi kepribadian murid. Gagasan tentang pentingnya pendekatan yang tidak 

memisahkan antara akal dan wahyu, antara rasio dan intuisi, memberikan arah untuk 

mengatasi dikotomi tersebut. Pendidikan Islam, dalam pandangan ini, dituntut untuk 

melahirkan manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga sadar akan 

tanggung jawab spiritual dan kosmiknya sebagai khalifah di bumi (Abduh & Kerwanto, 

2023). 

Implementasi konsep-konsep tersebut dapat dimulai dari penguatan kurikulum 

pendidikan Islam yang tidak hanya berfokus pada penguasaan materi ajar, tetapi juga 

pada pembentukan kesadaran batiniah murid. Nilai-nilai sufistik seperti tazkiyatun nafs 

(inner purification dalam istilah Nasr), ikhlas, sabar, dan ma'rifatullah dapat 

diinternalisasi dalam pendekatan pembelajaran yang menyentuh aspek afektif dan 

spiritual. Dalam kerangka ini, pendekatan sufisme yang ditawarkan Nasr memberi 

dasar untuk membangun kurikulum yang holistik dan berakar pada tradisi Islam yang 

mendalam. Kurikulum semacam ini tidak hanya menjawab kebutuhan zaman, tetapi 

juga memperkuat jati diri keislaman yang menyatu dengan nilai-nilai ilahiyah (Basith 

et al., 2024). 

Di sisi lain, peran guru dalam paradigma pendidikan sufistik tidak lagi terbatas 

sebagai pengajar (mu’allim) yang hanya mentransfer pengetahuan, melainkan juga 

sebagai pembina jiwa (murabbi) dan pembimbing spiritual (mursyid) yang 

mengarahkan perkembangan batin murid. Relasi antara guru dan murid dibangun atas 

dasar keteladanan, keikhlasan, dan keterhubungan spiritual yang mendalam. Dalam 

konteks pendidikan Islam Indonesia, pola ini memiliki resonansi kuat dengan tradisi 

pesantren yang menempatkan kyai sebagai figur sentral dalam pembentukan karakter 

santri. Kesesuaian ini membuka peluang integrasi nilai-nilai sufistik dalam praktik 

pendidikan Islam tanpa harus melepaskan akar kulturalnya (Juwita et al., 2023). 

Secara kelembagaan, pemikiran Nasr mendorong penguatan institusi pendidikan 

Islam tradisional seperti pesantren dan madrasah sebagai pusat pembinaan moral dan 

spiritual sekaligus sebagai ruang untuk pengembangan ilmu yang integral. Pesantren, 

yang selama ini dikenal sebagai tempat pembinaan akhlak, dapat dikembangkan 

menjadi model pendidikan alternatif yang menolak sekularisasi kurikulum dan 

menawarkan pendekatan integratif antara ilmu dan hikmah. Dengan membangun ulang 

paradigma ini, pendidikan Islam di Indonesia tidak hanya mempertahankan warisan 

intelektual Islam klasik, tetapi juga memperluas pengaruhnya dalam membentuk 

masyarakat yang berkesadaran ilahiyah. 

 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      58 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

d. Peluang dan Tantangan Implementasi 

Implementasi paradigma pendidikan sakral yang digagas oleh Seyyed Hossein 

Nasr dalam konteks Indonesia menghadapi realitas yang kompleks. Di satu sisi, 

terdapat kebutuhan mendesak untuk menghadirkan pendidikan yang mengintegrasikan 

nilai spiritual dengan ilmu modern. Namun, sistem pendidikan nasional masih 

cenderung teknokratis dan berorientasi pada capaian material, sehingga dimensi ruhani 

sering kali terabaikan (Nasr, 1989). Kondisi ini menegaskan pentingnya arah baru yang 

berpijak pada kesatuan wahyu dan akal dalam kerangka pendidikan Islam. 

Tantangan mendasar terlihat dalam kurikulum dan kualitas pengajaran. 

Ketidakseimbangan antara ilmu agama dan ilmu umum melahirkan dikotomi 

epistemologis yang menjauh dari visi integratif Islam (Nasr, 2001). Guru pun kerap 

terjebak dalam peran administratif sehingga gagal menjadi mursyid, yakni pembimbing 

ruhani yang mampu menumbuhkan kesadaran eksistensial murid (Zainuddin et al., 

2025). Padahal, dalam kerangka pendidikan sakral, guru dituntut tidak hanya 

menyampaikan informasi, tetapi juga menuntun jiwa murid menuju tujuan hidup yang 

transendental. 

Selain itu, persoalan struktural seperti ketimpangan akses pendidikan, 

keterbatasan infrastruktur, dan minimnya literasi spiritual menjadi penghambat serius. 

Program pemerintah seperti Kartu Indonesia Pintar dan sistem zonasi masih belum 

sepenuhnya menjawab persoalan mendasar, khususnya dalam dimensi spiritual 

pendidikan (Firman & Ni’mah, 2023). Globalisasi dan penetrasi teknologi juga 

mendorong lembaga pendidikan untuk beradaptasi secara pragmatis, sering kali 

mengorbankan kedalaman ruhani. Nasr menegaskan bahwa modernitas teknokratis 

berpotensi melahirkan manusia yang tercerabut dari akar spiritualnya (Nasr, 1990). 

Meski demikian, peluang besar terbuka melalui tradisi intelektual Islam di 

Indonesia. Pesantren dan madrasah dengan akar adab dan spiritualitas yang kuat dapat 

menjadi pusat pembaruan pendidikan yang mengintegrasikan ilmu modern dengan 

ruhani (Winarno & Sukari, 2024). Modernisasi tidak identik dengan sekularisasi, sebab 

teknologi dan sains justru dapat menjadi jalan untuk mengenal realitas ilahi jika 

ditempatkan dalam kerangka nilai yang benar (Nasr, 2003). Dengan demikian, tradisi 

keilmuan lokal dapat menjadi modal sosial dalam membangun pendidikan Islam yang 

transendental. 

Peluang ini juga dapat diperkuat melalui inovasi kelembagaan dan riset akademik. 

Perguruan tinggi Islam memiliki ruang untuk merancang kurikulum integratif, 

mengembangkan pelatihan guru berbasis ruhani, dan memanfaatkan teknologi digital 

untuk memperluas akses pendidikan spiritual (Mahmudah & Muhammad, 2022). 

Pendekatan sufistik dengan nilai-nilai seperti kesabaran, kasih sayang, dan 

pengendalian diri perlu dikontekstualisasikan dalam pendidikan formal agar relevan 

dengan kebutuhan kontemporer sekaligus menjaga akar spiritual (Margareta et al., 

2024). 

Dengan demikian, keberhasilan implementasi paradigma pendidikan sakral Nasr 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      59 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

sangat bergantung pada sinergi seluruh pemangku kepentingan. Kolaborasi antara 

pemerintah, akademisi, lembaga pendidikan, dan masyarakat sipil diperlukan untuk 

mewujudkan reformasi yang tidak hanya struktural, tetapi juga kultural dan spiritual. 

Jika tantangan struktural, epistemologis, dan kultural ini dapat diatasi, pendidikan 

Islam Indonesia berpeluang tampil sebagai model alternatif yang responsif terhadap 

modernitas sekaligus berakar pada spiritualitas (Nasr, 1987). 

 

Kesimpulan 

Pertama, pandangan Seyyed Hossein Nasr tentang manusia menegaskan bahwa 

manusia adalah makhluk teomorfis yang mencerminkan Nama dan Sifat Ilahi. Identitas 

ini memberi implikasi bahwa pendidikan tidak boleh direduksi menjadi sekadar transfer 

informasi, tetapi harus diarahkan pada proses tazkir (pengingatan kembali) dan tazkiyatun 

nafs (inner purification atau penyucian diri) agar manusia kembali menyadari asal-usul 

sakralnya. Dengan kerangka ini, pendidikan sejati dipahami sebagai jalan transformasi 

spiritual yang menghubungkan manusia dengan dirinya, alam semesta, dan Tuhan secara 

utuh. 

Kedua, hubungan guru dan murid dalam pemikiran Nasr ditempatkan pada ranah 

transendental. Guru tidak hanya berperan sebagai muʿallim yang menyampaikan 

pengetahuan, melainkan juga sebagai murabbi dan pembimbing ruhani yang memiliki 

otoritas spiritual. Murid dipandang sebagai ṭālib al-ḥaqq (pencari kebenaran) yang 

dituntut hadir dengan kesiapan batin dan penyucian jiwa agar layak menerima 

pengetahuan sakral. Relasi ini menegaskan pendidikan sebagai proses pewarisan hikmah 

yang menyatukan dimensi intelektual dengan transformasi spiritual melalui keteladanan 

guru. 

Ketiga, tawaran epistemologis Nasr terhadap pengembangan pendidikan Islam 

terletak pada konsep scientia sacra sebagai dasar paradigma pendidikan yang sakral dan 

holistik. Pengetahuan dipahami sebagai cahaya yang membimbing manusia menuju 

kebenaran transenden dengan mengintegrasikan wahyu, akal, intuisi, dan dimensi 

spiritual. Paradigma ini menjadi alternatif terhadap sekularisasi ilmu modern yang 

reduksionis, sekaligus relevan untuk pendidikan Islam di Indonesia dalam membentuk 

manusia paripurna, yaitu cerdas secara intelektual, berkarakter mulia, serta tercerahkan 

melalui penyucian batin. 

 

Daftar Pustaka 

Abduh, M., & Kerwanto. (2023). EDUMULYA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

RELEVANSI Pemikiran Seyyed Hossein Nasr Tentang Integrasi Islam Dan Sains 

Terhadap Pendidikan Islam Di Indonesia. 

https://jurnal.stainidaeladabi.ac.id/index.php/edumulya 

Akhsanudin, M. (2024). Kontekstualisi Pemikiran Sayyed Hossein Nasr Tentang 

Pendidikan Islam. Afkaruna: International Journal of Islamic Studies (AIJIS), 2(1), 

34–47.  



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      60 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

Arifin, Z., Munir, M., & Ramadhan, Y. (2022). Hakikat manusia dan tanggung jawab 

kosmik dalam pendidikan Islam menurut Nasr. Jurnal Pemikiran Islam, 9(3), 201–

218. 

Asiyah, A., Ismail, I., & Astuti, M. (2024a). Perennialism and Divine Education: Sayyed 

Hossein Nasr, Khosrow Bagheri, and Zohreh Khosravi. TOFEDU: The Future of 

Education Journal, 3(5), 1933–1939. 

Asiyah, A., Ismail, I., & Astuti, M. (2024b). Perennialism and Divine Education: Sayyed 

Hossein Nasr, Khosrow Bagheri, and Zohreh Khosravi. TOFEDU: The Future of 

Education Journal, 3(5), 1933–1939.  

Basith, A., Zuhri, M., & Mundhir, A. (2024). Pendidikan spiritual dalam perspektif 

Seyyed Hossein Nasr. Jurnal Pendidikan Islam, 12(1), 45–59. 

Creswell, J. W. (2018). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches (5th ed.). SAGE Publications. 

Fauhatun, F. (2020). Islam dan Filsafat Perenial: Respon Seyyed Hossein Nasr terhadap 

Nestapa Manusia Modern. Jurnal Fuaduna : Jurnal Kajian Keagamaan Dan 

Kemasyarakatan, 4(1), 54. https://doi.org/10.30983/FUADUNA.V4I1.2728 

Firman, A. J., & Ni’mah, U. (2023). Critical analysis of the problems of Islamic education 

in the era of disruption. Attarbiyah: Journal of Islamic Culture and Education, 8(1).  

Gadamer, H.-G. (2004). Truth and Method (2nd, Revised ed.). Continuum. 

Juwita, S., Hambali, A., & Suhartini, A. (2023). Philosophical Thoughts of Islamic 

Education Seyyed Hossein Nasr’s Perspective and Its Relevance in the Modern 

Education Era. At-Ta’dib, 18(2).  

Krippendorff, K. (2019). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (4th ed.). 

SAGE Publications. 

Kuhn, T. S. (1962). The Structure of Scientific Revolutions. University of Chicago Press. 

Mahmudah, S. A., & Muhammad, H. M. (2022). Sufistic values in cupping therapy from 

the Sufi healing perspective. Spirituality and Local Wisdom, 1(2), 94–102.  

Margareta, S., Feblianto, M. D., & Rahmaniah, N. (2024). Peningkatan literasi spiritual 

peserta didik melalui pembelajaran PAI. At-Turots: Jurnal Pendidikan Islam, 16(2).  

Nasr, S. H. (1987a). Traditional Islam in the Modern World. Kegan Paul International. 

Nasr, S. H. (1987b). Traditional Islam in the modern world. KPI. 

Nasr, S. H. (1989). Knowledge and the sacred. State University of New York Press. 

Nasr, S. H. (1990). Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. Unwin 

Paperbacks. 

Nasr, S. H. (2000). Ideals and Realities of Islam (New rev. ed.). ABC International Group, 

Inc. 

Nasr, S. H. (2001a). Islam and the Plight of Modern Man (Rev. and enl. ed.). ABC 

International Group, Inc. 

Nasr, S. H. (2001b). Islam and the plight of modern man. ABC International Group, Inc. 

Nasr, S. H. (2003). A Young Muslim’s Guide to the Modern World (3rd ed.). Kazi 

Publications. 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      61 
 
 

 

  

Abu Ma’mur 

 
 

 

Shamshiri, B., Rahimian, S., & Ardekanij, H. A. T. (2020). The study of spiritual 

education in seyyed hosein nasrs’ works and comparing it with some current 

definitions. Al-Shajarah, 25(1), 107–126.  

Shidqiyah, S. (2024). Pembaharuan Pendidikan Islam: Rekonstruksi Pemikiran Seyyed 

Hossein Nasr Tentang Pendidikan Dan Fitrah Manusia. Reflektika, 19(1), 33. 

https://doi.org/10.28944/REFLEKTIKA.V19I1.1625 

Subhi, M. (2020). Manusia teomorfis dalam antropologi metafisis Seyyed Hossein Nasr 

[Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara]. http://repo.driyarkara.ac.id/169/ 

Sururi, A., Kuswanjono, A., & Utomo, A. H. (2020). Ecological sufism concepts in the 

thought of Seyyed Hossein Nasr. Research, Society and Development, 9(10).  

Winarno, D., & Sukari, S. (2024). Menghadapi Tantangan Pendidikan Islam di Indonesia: 

Antara Modernisasi dan Nilai Tradisional. Tsaqofah, 4(6), 3896–3903.  

Zainuddin, A., Amrullah, K., & Zuhriyah, I. A. (2025). The Challenges of Developing 

Islamic Education Curriculum and Strategies for Its Development in Facing Future 

Competency Demands. Tafkir, 6(1), 111–126.  

  

 

 

 


