
Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      89 
 
 

 

  

Ahmad Sukran & Wasith Achadi 

 
 

 

 

ANALISIS PENERAPAN PEMBELAJARAN BERBASIS 

MODERASI BERAGAMA DALAM MEMBENTUK PAHAM 

INKLUSIF SANTRI  

 

Ahmad Sukran  
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta  
ahmadsukran455@gmail.com 

 

Wasith Achadi  
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta  
wasith.achadi@uin-suka.ac.id 

 
 

Abstract 
This study aims to analyze the implementation of religious moderation-based 

learning in shaping inclusive understanding among students at SMA Ali 

Maksum Krapyak Yogyakarta. Using a descriptive qualitative approach, data 

were collected through observation, interviews, and documentation. The 

findings reveal that teachers consistently integrate values of moderation such 

as tawassuth (moderation), tasamuh (tolerance), and i’tidal (justice) into the 

learning process, particularly in Islamic Religious Education and History 

subjects. The teaching methods are dialogical and contextual, creating an 

inclusive learning environment that embraces cultural diversity. Social 

interactions between teachers and students reflect an affirming and validating 

atmosphere toward diverse cultural backgrounds. Students’ responses indicate 

an internalization of moderation values, resulting in attitudinal changes toward 

greater openness and tolerance. The main supporting factors stem from the 

school culture and collaborative pesantren environment, while challenges arise 

from uncontrolled digital information flows and exclusive religious 

understandings brought by some students. This study confirms that religious 

moderation-based learning is effective in shaping an inclusive, tolerant, and 

socially adaptive generation of students in a religiously diverse society 

Keywords: Religious Moderation,  Inclusivity, Islamic Education, Student  

Character, Ali Maksum Islamic Senior High School 

 

 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penerapan pembelajaran berbasis 

moderasi beragama dalam membentuk paham inklusif santri di SMA Ali 

Maksum Krapyak Yogyakarta. Menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, 

data dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa guru secara konsisten mengintegrasikan nilai- 

 
OASIS: Jurnal Ilmiah Kajian Islam 
Volume 10 Nomor 1 Tahun 2025 
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/oasis  
ISSN  1979-1399| e-ISSN  2548-3889 

mailto:ahmadsukran455@gmail.com
mailto:wasith.achadi@uin-suka.ac.id
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/oasis
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1180424484
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1475545912


Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      90 
 
 

 

  

Ahmad Sukran & Wasith Achadi 

 
 

 

nilai moderasi seperti tawassuth, tasamuh, dan i’tidal dalam proses 

pembelajaran, khususnya pada mata pelajaran Pendidikan Agama Islam dan 

Sejarah. Pembelajaran dilakukan secara dialogis dan kontekstual, yang 

menciptakan ruang belajar yang inklusif dan terbuka terhadap keberagaman. 

Interaksi sosial antara guru dan santri pun mencerminkan suasana yang 

affirming dan validating terhadap latar belakang kultural yang beragam. 

Respons santri menunjukkan internalisasi nilai-nilai moderasi yang berdampak 

pada perubahan sikap ke arah yang lebih terbuka dan toleran. Faktor 

pendukung utama berasal dari budaya sekolah dan lingkungan pesantren yang 

kolaboratif, sedangkan tantangan berasal dari arus informasi digital dan latar 

belakang pemahaman eksklusif yang dibawa sebagian santri. Penelitian ini 

menegaskan bahwa pembelajaran berbasis moderasi beragama efektif dalam 

membentuk generasi santri yang inklusif, toleran, dan adaptif terhadap 

keberagaman sosial-keagamaan. 

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Inklusivitas, Pendidikan Islam, Karakter 

Santri, SMA Ali Maksum 

 

 

Pendahuluan  

Indonesia merupakan negara kepulauan dengan keberagaman etnis, budaya, 

bahasa, dan agama yang sangat tinggi. Keragaman ini tidak hanya menjadi ciri khas 

bangsa Indonesia, tetapi juga tantangan tersendiri dalam menjaga harmoni sosial dan 

integrasi nasional. Sejak era kolonial hingga pasca-kemerdekaan, dinamika kebangsaan 

Indonesia terus diwarnai oleh upaya merajut kebinekaan dalam bingkai persatuan. 

Keberagaman tersebut merupakan realitas sosiologis yang harus dikelola secara bijak 

melalui berbagai instrumen sosial, salah satunya adalah pendidikan (Koentjaraningrat 

dalam Nurmansyah dkk., 2019). 

Dalam konteks pendidikan, sekolah tidak hanya menjadi tempat mentransfer ilmu 

pengetahuan, tetapi juga wadah pembentukan karakter dan nilai-nilai kebangsaan. Sistem 

pendidikan Indonesia didesain untuk membentuk generasi yang berkarakter Pancasila, 

menjunjung tinggi nilai gotong royong, toleransi, keadilan, dan menghargai perbedaan. 

Nilai- nilai kebangsaan seperti Bhinneka Tunggal Ika, Pancasila, dan UUD 1945 telah 

menjadi pilar dalam pendidikan formal, termasuk di pesantren dan lembaga pendidikan 

Islam (Tilaar, 2004; Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, 2017). 

Namun demikian, tantangan nyata di era globalisasi dan digitalisasi adalah 

maraknya informasi eksklusif dan ideologi intoleran yang menyasar generasi muda, 

termasuk pelajar dan santri. Penyebaran narasi ekstremisme agama melalui media sosial 

dan platform digital menciptakan polarisasi di kalangan masyarakat, bahkan dalam 

institusi pendidikan. Fenomena ini menunjukkan bahwa pendidikan keagamaan belum 

sepenuhnya mampu membendung laju infiltrasi pemahaman sempit yang cenderung 

menolak perbedaan dan dialog antaragama (Suryadinata dkk., 2003; Azra, 2013) 

Islam sebagai agama mayoritas di Indonesia sejatinya mengajarkan nilai-nilai 

keseimbangan (wasathiyah), kasih sayang, toleransi, dan hidup berdampingan secara 

damai. Nilai-nilai ini terangkum dalam konsep moderasi beragama, yang dalam Islam 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      91 
 
 

 

  

Ahmad Sukran & Wasith Achadi 

 
 

 

disebut ummatan wasathan (QS. Al-Baqarah: 143). Moderasi beragama tidak hanya 

menolak ekstremisme dan liberalisme berlebihan, tetapi juga menjadi prinsip utama 

dalam membangun tatanan sosial yang damai, adil, dan toleran (Nata, 2012; Kementerian 

Agama Republik Indonesia, 2019). 

Di tengah realitas tersebut, moderasi beragama menjadi pendekatan penting untuk 

mencegah sikap ekstrem dalam beragama, baik yang bersifat berlebihan (ghuluw) 

maupun yang mengabaikan ajaran agama (tafrith), (Kementerian Agama Republik 

Indonesia, 2019). Moderasi beragama menekankan pada sikap tawassuth (tengah-

tengah), tasamuh (toleran), tawazun (seimbang), dan i’tidal (adil) dalam memahami dan 

mengamalkan ajaran agama. Pendekatan ini dinilai relevan dan mendesak untuk 

diintegrasikan dalam dunia pendidikan guna membentuk generasi yang memiliki paham 

inklusif, terbuka terhadap perbedaan, dan menjunjung tinggi nilai kemanusiaan (Al-

Makin, 2020) 

Dalam dunia pendidikan, moderasi beragama menjadi pendekatan yang sangat 

strategis untuk menginternalisasikan nilai-nilai keagamaan yang inklusif, humanis, dan 

dialogis. Pendidikan moderasi tidak sekadar menyampaikan materi agama, tetapi 

membentuk cara berpikir dan bersikap yang seimbang, adaptif, serta kontekstual terhadap 

tantangan zaman (Zuhdi, 2015). Peserta didik diarahkan agar tidak hanya menguasai 

pengetahuan keagamaan, tetapi juga memiliki kepekaan sosial, empati, dan sikap terbuka 

terhadap perbedaan. 

SMA Ali Maksum Krapyak Yogyakarta merupakan salah satu lembaga 

pendidikan Islam berbasis pesantren yang memiliki komitmen kuat terhadap nilai-nilai 

kebangsaan dan moderasi beragama. Sebagai bagian dari Pondok Pesantren Krapyak, sekolah 

ini tidak hanya mengajarkan ilmu agama dan umum secara integratif, tetapi juga menanamkan 

nilai-nilai toleransi, cinta tanah air, dan tanggung jawab sosial kepada para santrinya (Anwar, 

2021; Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019). Model pendidikan di sekolah ini sangat 

relevan untuk dijadikan objek kajian dalam upaya memahami efektivitas penerapan pendidikan 

berbasis moderasi beragama. 

Penerapan moderasi beragama dalam pembelajaran di sekolah merupakan 

langkah konkret dalam menyemai nilai-nilai keberagaman dan toleransi di kalangan 

peserta didik. Jika diterapkan secara tepat, pembelajaran ini tidak hanya berfungsi sebagai 

proses transmisi pengetahuan, tetapi juga sebagai transformasi sikap dan nilai (Zuhdi, 

2015). Sayangnya, implementasi pembelajaran berbasis moderasi beragama masih 

menghadapi berbagai kendala, seperti rendahnya literasi guru terhadap konsep moderasi, 

pendekatan pembelajaran yang masih normatif, serta kurangnya integrasi nilai-nilai 

moderasi dalam kurikulum (Anwar, 2021; Maimun, 2021). 

Selain itu, belum banyak penelitian yang secara spesifik mengkaji efektivitas 

pendekatan ini dalam membentuk paham inklusif, yaitu sikap keterbukaan, empati 

terhadap perbedaan, dan penghargaan terhadap keberagaman agama dan budaya. Padahal, 

dalam konteks globalisasi dan maraknya ideologi intoleran, membentuk generasi dengan 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      92 
 
 

 

  

Ahmad Sukran & Wasith Achadi 

 
 

 

paham inklusif menjadi kebutuhan mendesak untuk menjaga keberlangsungan hidup 

damai di tengah masyarakat majemuk (Umar, 2022). 

Berangkat dari problematika tersebut itulah yang mendasari permasalahan 

penelitian ini, tentang bagaimana proses internalisasi nilai-nilai moderasi beragama 

dilakukan dalam pembelajaran di SMA Ali Maksum, baik secara kurikuler maupun 

kultural. Penelitian ini juga mempertanyakan bagaimana nilai-nilai tersebut disampaikan 

melalui proses belajar-mengajar, bagaimana respons santri terhadap nilai-nilai tersebut, 

dan sejauh mana pembelajaran tersebut mampu membentuk sikap inklusif dalam 

kehidupan nyata santri. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengeksplorasi bentuk konkret penerapan 

pembelajaran moderasi beragama di SMA Ali Maksum, mengidentifikasi nilai-nilai yang 

diintegrasikan dalam proses pendidikan, serta menganalisis pengaruhnya terhadap 

pembentukan pemahaman inklusif di kalangan santri. Penelitian ini juga bertujuan 

mengungkap faktor-faktor yang mendukung dan menghambat keberhasilan penerapan 

pendidikan berbasis moderasi beragama di lingkungan sekolah berbasis pesantren 

Metode  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk 

menggambarkan dan memahami secara mendalam fenomena penerapan pembelajaran 

berbasis moderasi beragama dalam membentuk pemahaman inklusif santri di lingkungan 

sekolah berbasis pesantren. Pendekatan ini dipilih karena memberikan keleluasaan bagi 

peneliti dalam mengeksplorasi makna, nilai, pengalaman, dan persepsi subjek penelitian 

secara kontekstual dan holistik (Moleong, 2017). Lokasi penelitian dilakukan di SMA Ali 

Maksum Krapyak Yogyakarta, sebuah lembaga pendidikan yang berada di bawah 

naungan Pondok Pesantren Krapyak. Lembaga ini dikenal memiliki visi pendidikan yang 

moderat dan integratif, sehingga menjadi tempat yang strategis untuk mengkaji 

implementasi nilai-nilai moderasi beragama dalam proses pembelajaran. Subjek 

penelitian terdiri dari guru mata pelajaran (baik agama maupun umum), santri kelas XI 

dan XII, serta pengelola sekolah dan pesantren, seperti wakil kepala sekolah, ustadz 

pembina, atau kyai. 

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui tiga teknik utama, yaitu 

observasi, wawancara semi-terstruktur, dan dokumentasi. Observasi digunakan untuk 

melihat secara langsung praktik pembelajaran dan interaksi sosial yang terjadi dalam 

lingkungan sekolah dan pesantren, terutama yang mencerminkan nilai-nilai moderasi 

beragama (Spradley, 1980). Wawancara semi-terstruktur dilakukan untuk menggali 

pemahaman, pengalaman, dan pandangan para aktor pendidikan mengenai konsep dan 

praktik moderasi dalam proses belajar- mengajar, dengan tetap mempertahankan arah 

pertanyaan yang sistematis namun terbuka terhadap jawaban yang berkembang 

(Creswell, 2014). Dokumentasi digunakan untuk memperoleh data tertulis yang relevan 

seperti kurikulum, silabus, catatan kegiatan, serta kebijakan internal sekolah terkait 

dengan moderasi beragama. Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menggunakan 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      93 
 
 

 

  

Ahmad Sukran & Wasith Achadi 

 
 

 

empat kriteria validasi yang dikembangkan oleh (Lincoln & Guba, 1985), yaitu credibility 

(kredibilitas), dependability (kebergantungan), confirmability (konfirmabilitas), dan 

transferability (transferabilitas). Kredibilitas dilakukan melalui triangulasi data dan 

member-checking; dependability diperoleh melalui dokumentasi proses penelitian yang 

sistematis; confirmability dijaga dengan meminimalkan bias peneliti melalui audit trail; dan 

transferability dicapai dengan memberikan deskripsi kontekstual yang kaya agar dapat diterapkan 

pada konteks serupa. Data yang diperoleh dianalisis menggunakan model analisis interaktif 

dari (Miles dkk., 2014), yang terdiri atas tiga tahapan utama: kondensasi data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan atau verifikasi. Kondensasi data dilakukan dengan 

menyaring dan memfokuskan informasi yang relevan. Penyajian data dilakukan dalam 

bentuk naratif dan tematik untuk memudahkan interpretasi. Sementara penarikan 

kesimpulan dilakukan secara terus-menerus sepanjang proses penelitian, dengan tetap 

membuka kemungkinan revisi seiring ditemukannya data baru. Dengan pendekatan ini, 

penelitian diharapkan mampu menggambarkan secara menyeluruh bagaimana moderasi 

beragama diimplementasikan dalam pendidikan serta sejauh mana dampaknya terhadap 

sikap inklusif santri. 

 

Hasil Dan Pembahasan 

Strategi Pembelajaran Berbasis Moderasi Beragama 

Observasi di ruang kelas menunjukkan bahwa guru di SMA Ali Maksum Krapyak 

secara konsisten memasukkan nilai-nilai moderasi beragama, khususnya dalam mata 

pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) dan Sejarah. Strategi pembelajaran dilakukan 

tidak hanya dengan penyampaian materi tekstual, tetapi juga melalui pendekatan 

kontekstual yang merefleksikan dinamika sosial dan keagamaan yang plural. Guru 

menggunakan metode seperti studi kasus dan diskusi kelompok untuk membahas isu 

keberagaman mazhab, perbedaan pandangan, serta pentingnya sikap adil dan inklusif 

dalam bermasyarakat. 

Temuan ini sejalan dengan hasil wawancara dengan Ibu Nur Halimah dan Bapak 

Ibrahim selaku guru PAI, yang menyampaikan bahwa nilai-nilai moderasi beragama 

disisipkan secara sistematis dalam kurikulum, khususnya dalam materi fiqih sosial, 

akhlak, dan sejarah Islam kontemporer. Mereka menekankan pentingnya integrasi nilai 

tawassuth (bersikap tengah), tasamuh (toleransi), dan i’tidal (keadilan) sebagai bagian 

dari penguatan karakter santri. Menurut mereka, pendekatan ini tidak hanya penting untuk 

pemahaman intelektual, tetapi juga untuk membentuk perilaku dan cara pandang santri 

terhadap realitas sosial yang majemuk. 

Pendekatan tersebut sejalan dengan model pembelajaran berbasis karakter inklusif 

seperti yang dikembangkan oleh Yudin dkk., (2025), yang menegaskan pentingnya peran 

guru sebagai fasilitator dialog dan penyampai konteks ajaran Islam secara luas dan adaptif 

terhadap realitas multikultural. Bahkan, (Nadiah dkk., 2024) menambahkan bahwa dalam 

konteks pendidikan Islam modern, guru harus mengambil peran ganda sebagai 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      94 
 
 

 

  

Ahmad Sukran & Wasith Achadi 

 
 

 

demonstrator nilai moderasi dan pembimbing reflektif dalam merespons perbedaan di 

tengah peserta didik. 

Dengan demikian, praktik pembelajaran yang dilakukan oleh guru-guru di SMA Ali 

Maksum telah mencerminkan praktik pedagogi yang integratif, dimana nilai-nilai 

moderasi beragama tidak hanya diajarkan sebagai konsep, tetapi juga dikondisikan 

melalui proses interaktif, pemodelan perilaku, dan pendekatan kontekstual yang 

menjangkau kehidupan nyata santri. Pendekatan ini memperkuat tesis bahwa pendidikan 

moderasi tidak cukup hanya disampaikan, tetapi perlu dihidupkan dalam ruang kelas 

sebagai kebiasaan berpikir dan bertindak. 

Interaksi Guru dan Santri yang Inklusif 

Interaksi sosial di kelas SMA Ali Maksum Krapyak Yogyakarta menggambarkan 

praktik inklusivitas yang kuat, dengan guru memberi ruang dialog yang sehat dan tidak 

diskriminatif terhadap latar belakang santri. Penghargaan terhadap setiap pendapat santri 

terlihat konsisten, tidak ada favoritisme berdasarkan latar belakang atau kelompok, 

sementara guru aktif menjaga diskusi agar tetap berada dalam koridor ilmiah dan etis. 

Fenomena ini selaras dengan konsep religious moderation (moderasi beragama) dalam 

pendidikan Islam yang menekankan lingkungan belajar sebagai fondasi inklusif (Nasri 

dkk., 2024). 

Lebih lanjut, studi oleh Nazilah dkk., (2024) menunjukkan bahwa strategi 

pembelajaran kontekstual dan pendidikan karakter, termasuk dialog antar-pelajar dari 

latar berbeda, mampu meningkatkan sikap toleran dan inklusif siswa melalui keterlibatan 

aktif siswa sebagai mediator dalam diskusi. Melalui hasil observasi di kelas menunjukan 

bagiamana pembelajaran antra guru (ustadz) dan santri atau sebaliknya, sangatlah 

interaktif. Di mana guru membuat gambaran besar terkait tema pembahasan, mengajukan 

pertanyaan, menjelaskan, dan meringkas pembahasan dengan mengajukan ide dari hasil 

pertemuan tersebut. 

Proses pembelajaran tersebut, sejalan dengan teori “reciprocal teaching” yaitu 

pembelajaran interaktif yang dikembangkan oleh Palincsar & Brown (1984). Reciprocal 

Teaching  adalah  strategi  pengajaran  kolaboratif  yang  bertujuan  untuk  

meningkatkan pemahaman membaca siswa melalui dialog interaktif antara guru dan 

siswa, atau antar siswa. Metode pembelajaran ini memiliki empat strategi pendekatan, 

yakni: 

a. Predicting (Memprediksi), yakni siswa membuat prediksi tentang isi teks yang akan 

dibaca berdasarkan judul, subjudul, gambar, atau paragraf awal. 

b. Questioning (Mengajukan Pertanyaan), yakni siswa menyusun pertanyaan penting 

dari teks untuk memahami isi dan mencari ide pokok. 

c. Clarifying (Menjelaskan/Meluruskan), yakni siswa mengidentifikasi bagian yang 

sulit dipahami (kata sulit, kalimat ambigu) lalu berdiskusi untuk memperjelas 

makna. 

d. Summarizing (Meringkas), yakni siswa membuat ringkasan atas teks atau bagian 

teks yang dibaca, menekankan ide utama dan detail penting. 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      95 
 
 

 

  

Ahmad Sukran & Wasith Achadi 

 
 

 

Meskipun hasil wawancara menunjukkan bahwa guru tidak secara eksplisit 

menjelaskan metode pembelajaran yang digunakan berdasarkan teori tertentu, namun 

hasil pengamatan peneliti terhadap proses pembelajaran yang berlangsung memberikan 

gambaran yang jelas bahwa implementasinya mencerminkan strategi berbasis teori. 

Pendekatan lain yang digunakan dalam proses pembelajaran juga tampak dirancang untuk 

menciptakan ruang kelas yang affirming dan validating terhadap keragaman budaya 

murid. Salah satu pendekatan tersebut adalah model culturally relevant pedagogy yang 

dikembangkan oleh Ladson-Billings, (1992). Melalui model ini, siswa tidak hanya dapat 

meraih keberhasilan akademik, tetapi juga mampu mengembangkan identitas budaya 

yang positif serta berpikir kritis terhadap berbagai bentuk ketidakadilan sosial. 

Respons dan Internalisasi Moderasi  

Dari wawancara dengan delapan santri kelas XI dan XII, terungkap bahwa 

pemahaman mereka tentang moderasi cukup mendalam dan beragam. Mereka 

menyadari pentingnya bersikap seimbang (tawassuth), tidak ekstrem (ta‘adul), serta 

menghormati keragaman praktik keagamaan dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini 

menunjukkan bahwa proses internalisasi nilai- nilai moderasi beragama tidak hanya 

terjadi pada aspek kognitif, tetapi juga menyentuh ranah sikap dan perilaku. Respons 

para santri terhadap pembelajaran pun sangat positif; mereka mengaku aktif dalam 

diskusi, bersedia menerima perbedaan, dan tidak menunjukkan sikap reaktif ketika 

menghadapi pandangan yang berbeda 

Pengalaman santri dalam berdialog tentang perbedaan, baik di ruang kelas maupun 

dalam kegiatan pesantren seperti diskusi kitab dan forum santri, mengindikasikan bahwa 

praktik moderasi telah diinternalisasi melalui kebiasaan sosial yang inklusif. Sebagian 

santri secara jujur mengakui pernah memiliki sikap intoleran terhadap kelompok atau 

teman yang berbeda latar belakang, namun mengaku mengalami perubahan sikap 

setelah memperoleh bimbingan guru dan kyai, serta melalui pembelajaran agama yang 

menekankan nilai kasih sayang, keadilan, dan toleransi. Transformasi ini sejalan dengan 

temuan Suryana & Fadillah (2023) bahwa nilai-nilai moderasi efektif ditanamkan ketika 

dikemas dalam pengalaman afektif dan reflektif, bukan hanya transfer kognitif. 

Dengan demikian, respons dan perubahan sikap santri mencerminkan hasil dari 

pendidikan yang menempatkan nilai-nilai tawassuth, tasamuh, dan i’tidal sebagai pilar 

utama. Pembelajaran yang dialogis, interaktif, dan berbasis pengalaman konkret 

menjadi media yang efektif dalam membentuk pribadi santri yang moderat dan inklusif, 

sebagaimana diamanatkan dalam visi moderasi beragama oleh Kementerian Agama RI. 

Budaya Sekolah dan Dukungan Lingkungan Institusional 

Lingkungan pesantren dan sekolah di SMA Ali Maksum Krapyak turut menjadi 

pilar penting dalam mendukung praktik moderasi beragama. Simbol-simbol visual 

seperti mural bertema “Islam Rahmatan lil ‘Alamin”, slogan keberagaman, dan narasi 

kebangsaan tidak hanya menjadi hiasan semata, tetapi juga berfungsi sebagai instrumen 

edukatif yang memperkuat atmosfer keberagaman dan toleransi di lingkungan 

pendidikan. Sistem piket bersama yang mencampur santri dari berbagai daerah serta 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      96 
 
 

 

  

Ahmad Sukran & Wasith Achadi 

 
 

 

forum diskusi antar-santri menjadi media sosialisasi dan aktualisasi nilai-nilai toleransi, 

musyawarah, dan solidaritas lintas identitas. 

Kepala sekolah, Bapak Khoirul Fuad, menegaskan bahwa visi dan misi institusi 

secara eksplisit mengarah pada pembentukan karakter santri yang inklusif dan moderat. 

Hal ini diwujudkan melalui program pelatihan kepemimpinan berbasis karakter, kajian 

lintas mazhab, serta kegiatan sosial seperti bakti masyarakat dan kolaborasi lintas kelas. 

Menurut teori lingkungan belajar (learning environment) yang dikemukakan oleh Fraser 

(1998), keberhasilan pembelajaran sangat dipengaruhi oleh atmosfer lingkungan 

sekolah yang kondusif terhadap nilai-nilai yang ditanamkan. Keteladanan dari guru, 

kyai, dan pengasuh yang berperan aktif dalam interaksi sosial sehari-hari merupakan 

faktor penentu dalam membangun budaya institusional yang mendukung praktik 

moderasi. 

Penelitian oleh Harjanto & Widiastuti (2022) juga menunjukkan bahwa budaya 

sekolah yang dikelola secara kolaboratif antara pimpinan lembaga, pendidik, dan peserta 

didik akan menghasilkan identitas kolektif yang kuat dan mendukung internalisasi nilai 

karakter secara berkelanjutan. Dalam konteks ini, SMA Ali Maksum telah menunjukkan 

model ideal budaya institusional yang memungkinkan terbentuknya santri yang inklusif, 

terbuka, dan berorientasi pada harmoni sosial. 

Tantangan Implementasi Moderasi Beragama 

Meskipun lingkungan sekolah dan pesantren di SMA Ali Maksum Krapyak secara 

umum telah mendukung penguatan nilai-nilai moderasi beragama, sejumlah tantangan 

tetap dihadapi. Guru mengungkapkan bahwa beberapa santri masih membawa 

pemahaman keagamaan yang eksklusif dan rigid dari latar belakang pendidikan 

sebelumnya. Kondisi ini menjadi tantangan tersendiri dalam proses penanaman nilai 

moderasi yang bersifat terbuka dan inklusif. 

Tantangan lain yang menonjol adalah derasnya arus informasi digital yang tidak 

selalu menyaring konten dengan muatan intoleransi dan paham ekstrem. Media sosial 

dan platform digital dapat menjadi saluran masuk bagi ideologi yang bertentangan 

dengan prinsip moderasi. Menurut Arifin & Wibowo (2023), literasi digital menjadi 

aspek krusial dalam membentengi peserta didik dari radikalisme berbasis informasi 

palsu dan hoaks agama. 

Sebagai respons atas tantangan tersebut, sekolah telah mengembangkan sejumlah 

strategi, seperti penguatan pendidikan karakter berbasis pesantren, penyusunan 

kurikulum toleransi, serta pembiasaan reflektif dalam kegiatan keagamaan. Program 

literasi digital juga mulai dijalankan, termasuk pelatihan pemanfaatan media secara 

bijak dan edukatif. Kolaborasi antar guru, pengasuh, dan tokoh lokal menjadi bagian 

penting dari strategi preventif sekaligus solutif dalam mengatasi tantangan zaman digital. 

Hal ini menunjukkan bahwa SMA Ali Maksum tidak hanya bertumpu pada struktur 

pendidikan formal, tetapi juga adaptif terhadap perkembangan sosial-budaya dan 

teknologi informasi. 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      97 
 
 

 

  

Ahmad Sukran & Wasith Achadi 

 
 

 

 

Kesimpulan 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa implementasi pembelajaran berbasis 

moderasi beragama di SMA Ali Maksum Krapyak Yogyakarta telah berjalan secara 

sistematis dan terintegrasi dalam berbagai aspek pendidikan. Guru berhasil 

menginternalisasikan nilai-nilai moderasi seperti tawassuth (moderat), tasamuh 

(toleransi), dan i’tidal (keadilan) melalui pendekatan pembelajaran yang kontekstual, 

dialogis, dan reflektif, terutama dalam mata pelajaran Pendidikan Agama Islam dan 

Sejarah. Interaksi sosial di kelas memperlihatkan praktik inklusivitas yang kuat. Guru 

tidak hanya berperan sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai fasilitator dialog 

yang menghargai keberagaman. Santri menunjukkan respons positif terhadap proses 

pembelajaran yang menanamkan nilai-nilai moderasi, bahkan beberapa di antaranya 

mengalami transformasi sikap dari eksklusif menuju inklusif melalui bimbingan guru 

dan kyai serta pengalaman belajar yang mendalam. Dukungan budaya sekolah dan 

lingkungan pesantren turut menjadi faktor krusial dalam membentuk atmosfer 

keberagaman yang sehat. Simbol, slogan, dan kegiatan bersama antar- santri dari 

berbagai latar belakang memperkuat pembiasaan hidup moderat. Kolaborasi antara 

kepala sekolah, guru, pengasuh, dan kyai dalam merancang program-program 

pembinaan karakter semakin memperkuat internalisasi nilai-nilai moderasi dalam 

kehidupan santri. Meski demikian, tantangan masih ditemukan, terutama dalam 

menghadapi pengaruh pemahaman keagamaan eksklusif yang dibawa dari luar 

lingkungan sekolah, serta dampak negatif dari arus informasi digital yang tidak 

terkontrol. Untuk menghadapinya, sekolah terus mengembangkan strategi literasi digital 

dan penguatan karakter santri sebagai langkah preventif dan edukatif. Dengan demikian, 

pendidikan moderasi beragama di SMA Ali Maksum telah menunjukkan keberhasilan 

dalam membentuk generasi santri yang inklusif, toleran, dan adaptif terhadap 

keberagaman. Model pendidikan ini patut dijadikan rujukan bagi institusi pendidikan 

Islam lainnya dalam membangun masyarakat yang damai dan harmonis di tengah 

kompleksitas sosial-keagamaan zaman kini. 

 

Daftar Pustaka 

Al-Makin, H. (2020). Pluralism, Tolerance, and the Philosophy of Moderate Islam in 

Indonesia. 

Religions. Religions, 11(3). https://doi.org/10.3390/rel11030130. 

Anwar, S. (2021). Moderasi Beragama: Konsep, Urgensi, dan Implementasinya dalam 

Konteks Keindonesiaan. Jurnal Moderasi Beragama, 1(1). 

Arifin, S., & Wibowo, H. (2023). Literasi Digital dan Deradikalisasi Pendidikan. 

Jurnal Kebijakan Pendidikan Islam, 4(2). 

Azra, A. (2013). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan 

Milenium III. Kencana. 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      98 
 
 

 

  

Ahmad Sukran & Wasith Achadi 

 
 

 

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 

Methods Approaches. Sage Publications. 

Fraser, B. J. (1998). Classroom Environment Instruments: Development, Validity 

and Applications. Learning Environments Research, 1(1). 

Harjanto, A., & Widiastuti, R. (2022). Budaya Sekolah sebagai Basis Penguatan 

Karakter Moderat. Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 10(1). 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Badan Litbang 

dan Diklat Kemenag RI. 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. (2017). Penguatan Pendidikan Karakter 

(PPK). Kemendikbud RI. 

Ladson-Billings, G., & G. (1992). Culturally Relevant Pedagogy: The Key to 

Academic Success. The Journal of Negro Education, 61(3). 

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic Inquiry. Sage Publications. 

Maimun, M. (2021). Urgensi Moderasi Beragama dalam Kurikulum Pendidikan Islam. 

Jurnal Pendidikan Islam, 10(1). 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A 

Methods Sourcebook (3rd ed.). Sage Publications. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosda Karya. 

Nadiah, L., Rahmawati, D., & Munir, A. (2024). Peran Guru PAI dalam Membentuk 

Karakter Moderat di Lembaga Pendidikan Islam. Jurnal Studi Keislaman dan 

Pendidikan, 8(2). 

Nasri, F., Maulida, S., & Ramadhan, H. (2024). Strategi Moderasi Beragama dalam 

Pendidikan Islam Multikultural. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 6(1). 

Nata, A. (2012). Kapita Selekta Pendidikan Islam: Isu-isu Kontemporer tentang 

Pendidikan Islam. Rajawali Pers. 

Nazilah, R., Imron, A., & Mulyadi, A. (2024). Dialog Inklusif sebagai Strategi 

Pembelajaran Moderasi. Jurnal Moderasi Pendidikan Islam, 3(2). 

Nurmansyah, G., Rodliyah, N., & Hapsari, R. A. (2019). Pengantar Antropologi: 

Sebuah Ikhtisar Mengenal Antropologi. AURA Publisher. 

Palincsar, A. S., & Brown, A. L. (1984). Reciprocal teaching of comprehension-fostering 

and comprehension-monitoring activities. Cognition and Instruction, 1(2). 

Spradley, J. P. (1980). Participant Observation. Holt, Rinehart and Winston. 

Suryadinata, Leo., Arifin, E. N., & Anata, A. (2003). Indonesia’s Population: Ethnicity 

and Religion in a Changing Political Landscape (Indonesia’s Population series). 

Institute of Southeast Asian Studies. https://doi.org/10.1355/9789812305268 

Suryana, A., & Fadillah, N. (2023). Internalisasi Nilai Moderasi melalui Interaksi Sosial 

Santri. Jurnal Pendidikan Islam dan Multikulturalisme, 5(2). 

Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme: Tantangan-tantangan Global Masa Depan 

dalam Transformasi Pendidikan Nasional. Grasindo. 

Umar, N. (2022). Islam Rahmatan lil ‘Alamin dan Moderasi Beragama. Puslitbang 

Bimas Islam Kemenag RI. 



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025      99 
 
 

 

  

Ahmad Sukran & Wasith Achadi 

 
 

 

Yudin, H., Fadillah, M., & Arifin, Z. (2025). Implementasi Pendidikan Moderasi 

Beragama Berbasis Kelas. Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, 11(1). 

Zuhdi, M. (2015). Religious Education and the Challenge of Pluralism in Indonesia. 

Journal of Indonesian Islam, 9(2). 

 


