Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 89

0 0 OASIS: Jurnal limiah Kajian Islam

OAS]S Volume 10 Nomor 1 Tahun 2025
https://www.syekhnurijati.ac.id/jurnal/index.php/oasis

ISSN 1979-1399| e-ISSN 2548-3889

ANALISIS PENERAPAN PEMBELAJARAN BERBASIS
MODERASI BERAGAMA DALAM MEMBENTUK PAHAM
INKLUSIF SANTRI

Ahmad Sukran
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
ahmadsukran455@gmail.com

Wasith Achadi
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
wasith.achadi@uin-suka.ac.id

Abstract
This study aims to analyze the implementation of religious moderation-based
learning in shaping inclusive understanding among students at SMA Ali
Maksum Krapyak Yogyakarta. Using a descriptive qualitative approach, data
were collected through observation, interviews, and documentation. The
findings reveal that teachers consistently integrate values of moderation such
as tawassuth (moderation), tasamuh (tolerance), and i'tidal (justice) into the
learning process, particularly in Islamic Religious Education and History
subjects. The teaching methods are dialogical and contextual, creating an
inclusive learning environment that embraces cultural diversity. Social
interactions between teachers and students reflect an affirming and validating
atmosphere toward diverse cultural backgrounds. Students’ responses indicate
an internalization of moderation values, resulting in attitudinal changes toward
greater openness and tolerance. The main supporting factors stem from the
school culture and collaborative pesantren environment, while challenges arise
from uncontrolled digital information flows and exclusive religious
understandings brought by some students. This study confirms that religious
moderation-based learning is effective in shaping an inclusive, tolerant, and
socially adaptive generation of students in a religiously diverse society
Keywords: Religious Moderation, Inclusivity, Islamic Education, Student
Character, Ali Maksum Islamic Senior High School

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis penerapan pembelajaran berbasis
moderasi beragama dalam membentuk paham inklusif santri di SMA Ali
Maksum Krapyak Yogyakarta. Menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif,
data dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil

penelitian menunjukkan bahwa guru secara konsisten mengintegrasikan nilai-
________________________________________________________________________________________________|

Ahmad Sukran & Wasith Achadi


mailto:ahmadsukran455@gmail.com
mailto:wasith.achadi@uin-suka.ac.id
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/oasis
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1180424484
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1475545912

Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 90

nilai moderasi seperti tawassuth, tasamuh, dan itidal dalam proses
pembelajaran, khususnya pada mata pelajaran Pendidikan Agama Islam dan
Sejarah. Pembelajaran dilakukan secara dialogis dan kontekstual, yang
menciptakan ruang belajar yang inklusif dan terbuka terhadap keberagaman.
Interaksi sosial antara guru dan santri pun mencerminkan suasana yang
affirming dan validating terhadap latar belakang kultural yang beragam.
Respons santri menunjukkan internalisasi nilai-nilai moderasi yang berdampak
pada perubahan sikap ke arah yang lebih terbuka dan toleran. Faktor
pendukung utama berasal dari budaya sekolah dan lingkungan pesantren yang
kolaboratif, sedangkan tantangan berasal dari arus informasi digital dan latar
belakang pemahaman eksklusif yang dibawa sebagian santri. Penelitian ini
menegaskan bahwa pembelajaran berbasis moderasi beragama efektif dalam
membentuk generasi santri yang inklusif, toleran, dan adaptif terhadap
keberagaman sosial-keagamaan.

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Inklusivitas, Pendidikan Islam, Karakter
Santri, SMA Ali Maksum

Pendahuluan

Indonesia merupakan negara kepulauan dengan keberagaman etnis, budaya,
bahasa, dan agama yang sangat tinggi. Keragaman ini tidak hanya menjadi ciri khas
bangsa Indonesia, tetapi juga tantangan tersendiri dalam menjaga harmoni sosial dan
integrasi nasional. Sejak era kolonial hingga pasca-kemerdekaan, dinamika kebangsaan
Indonesia terus diwarnai oleh upaya merajut kebinekaan dalam bingkai persatuan.
Keberagaman tersebut merupakan realitas sosiologis yang harus dikelola secara bijak

melalui berbagai instrumen sosial, salah satunya adalah pendidikan (Koentjaraningrat
dalam Nurmansyah dkk., 2019).

Dalam konteks pendidikan, sekolah tidak hanya menjadi tempat mentransfer ilmu
pengetahuan, tetapi juga wadah pembentukan karakter dan nilai-nilai kebangsaan. Sistem
pendidikan Indonesia didesain untuk membentuk generasi yang berkarakter Pancasila,
menjunjung tinggi nilai gotong royong, toleransi, keadilan, dan menghargai perbedaan.
Nilai- nilai kebangsaan seperti Bhinneka Tunggal Ika, Pancasila, dan UUD 1945 telah
menjadi pilar dalam pendidikan formal, termasuk di pesantren dan lembaga pendidikan
Islam (Tilaar, 2004; Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, 2017).

Namun demikian, tantangan nyata di era globalisasi dan digitalisasi adalah
maraknya informasi eksklusif dan ideologi intoleran yang menyasar generasi muda,
termasuk pelajar dan santri. Penyebaran narasi ekstremisme agama melalui media sosial
dan platform digital menciptakan polarisasi di kalangan masyarakat, bahkan dalam
institusi pendidikan. Fenomena ini menunjukkan bahwa pendidikan keagamaan belum
sepenuhnya mampu membendung laju infiltrasi pemahaman sempit yang cenderung
menolak perbedaan dan dialog antaragama (Suryadinata dkk., 2003; Azra, 2013)

Islam sebagai agama mayoritas di Indonesia sejatinya mengajarkan nilai-nilai
keseimbangan (wasathiyah), kasih sayang, toleransi, dan hidup berdampingan secara
damai. Nilai-nilai ini terangkum dalam konsep moderasi beragama, yang dalam Islam

I
Ahmad Sukran & Wasith Achadi



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 91

disebut ummatan wasathan (QS. Al-Baqarah: 143). Moderasi beragama tidak hanya
menolak ekstremisme dan liberalisme berlebihan, tetapi juga menjadi prinsip utama
dalam membangun tatanan sosial yang damai, adil, dan toleran (Nata, 2012; Kementerian
Agama Republik Indonesia, 2019).

Di tengah realitas tersebut, moderasi beragama menjadi pendekatan penting untuk
mencegah sikap ekstrem dalam beragama, baik yang bersifat berlebihan (ghuluw)
maupun yang mengabaikan ajaran agama (tafrith), (Kementerian Agama Republik
Indonesia, 2019). Moderasi beragama menekankan pada sikap fawassuth (tengah-
tengah), tasamuh (toleran), ftawazun (seimbang), dan i tidal (adil) dalam memahami dan
mengamalkan ajaran agama. Pendekatan ini dinilai relevan dan mendesak untuk
diintegrasikan dalam dunia pendidikan guna membentuk generasi yang memiliki paham
inklusif, terbuka terhadap perbedaan, dan menjunjung tinggi nilai kemanusiaan (Al-
Makin, 2020)

Dalam dunia pendidikan, moderasi beragama menjadi pendekatan yang sangat
strategis untuk menginternalisasikan nilai-nilai keagamaan yang inklusif, humanis, dan
dialogis. Pendidikan moderasi tidak sekadar menyampaikan materi agama, tetapi
membentuk cara berpikir dan bersikap yang seimbang, adaptif, serta kontekstual terhadap
tantangan zaman (Zuhdi, 2015). Peserta didik diarahkan agar tidak hanya menguasai
pengetahuan keagamaan, tetapi juga memiliki kepekaan sosial, empati, dan sikap terbuka
terhadap perbedaan.

SMA Ali Maksum Krapyak Yogyakarta merupakan salah satu lembaga
pendidikan Islam berbasis pesantren yang memiliki komitmen kuat terhadap nilai-nilai
kebangsaan dan moderasi beragama. Sebagai bagian dari Pondok Pesantren Krapyak, sekolah
ini tidak hanya mengajarkan ilmu agama dan umum secara integratif, tetapi juga menanamkan
nilai-nilai toleransi, cinta tanah air, dan tanggung jawab sosial kepada para santrinya (Anwar,
2021; Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019). Model pendidikan di sekolah ini sangat
relevan untuk dijadikan objek kajian dalam upaya memahami efektivitas penerapan pendidikan
berbasis moderasi beragama.

Penerapan moderasi beragama dalam pembelajaran di sekolah merupakan
langkah konkret dalam menyemai nilai-nilai keberagaman dan toleransi di kalangan
peserta didik. Jika diterapkan secara tepat, pembelajaran ini tidak hanya berfungsi sebagai
proses transmisi pengetahuan, tetapi juga sebagai transformasi sikap dan nilai (Zuhdi,
2015). Sayangnya, implementasi pembelajaran berbasis moderasi beragama masih
menghadapi berbagai kendala, seperti rendahnya literasi guru terhadap konsep moderasi,
pendekatan pembelajaran yang masih normatif, serta kurangnya integrasi nilai-nilai
moderasi dalam kurikulum (Anwar, 2021; Maimun, 2021).

Selain itu, belum banyak penelitian yang secara spesifik mengkaji efektivitas
pendekatan ini dalam membentuk paham inklusif, yaitu sikap keterbukaan, empati
terhadap perbedaan, dan penghargaan terhadap keberagaman agama dan budaya. Padahal,
dalam konteks globalisasi dan maraknya ideologi intoleran, membentuk generasi dengan

I
Ahmad Sukran & Wasith Achadi



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 92

paham inklusif menjadi kebutuhan mendesak untuk menjaga keberlangsungan hidup
damai di tengah masyarakat majemuk (Umar, 2022).

Berangkat dari problematika tersebut itulah yang mendasari permasalahan
penelitian ini, tentang bagaimana proses internalisasi nilai-nilai moderasi beragama
dilakukan dalam pembelajaran di SMA Ali Maksum, baik secara kurikuler maupun
kultural. Penelitian ini juga mempertanyakan bagaimana nilai-nilai tersebut disampaikan
melalui proses belajar-mengajar, bagaimana respons santri terhadap nilai-nilai tersebut,
dan sejauh mana pembelajaran tersebut mampu membentuk sikap inklusif dalam
kehidupan nyata santri.

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengeksplorasi bentuk konkret penerapan
pembelajaran moderasi beragama di SMA Ali Maksum, mengidentifikasi nilai-nilai yang
diintegrasikan dalam proses pendidikan, serta menganalisis pengaruhnya terhadap
pembentukan pemahaman inklusif di kalangan santri. Penelitian ini juga bertujuan
mengungkap faktor-faktor yang mendukung dan menghambat keberhasilan penerapan
pendidikan berbasis moderasi beragama di lingkungan sekolah berbasis pesantren

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk
menggambarkan dan memahami secara mendalam fenomena penerapan pembelajaran
berbasis moderasi beragama dalam membentuk pemahaman inklusif santri di lingkungan
sekolah berbasis pesantren. Pendekatan ini dipilih karena memberikan keleluasaan bagi
peneliti dalam mengeksplorasi makna, nilai, pengalaman, dan persepsi subjek penelitian
secara kontekstual dan holistik (Moleong, 2017). Lokasi penelitian dilakukan di SMA Ali
Maksum Krapyak Yogyakarta, sebuah lembaga pendidikan yang berada di bawah
naungan Pondok Pesantren Krapyak. Lembaga ini dikenal memiliki visi pendidikan yang
moderat dan integratif, sehingga menjadi tempat yang strategis untuk mengkaji
implementasi nilai-nilai moderasi beragama dalam proses pembelajaran. Subjek
penelitian terdiri dari guru mata pelajaran (baik agama maupun umum), santri kelas XI
dan XII, serta pengelola sekolah dan pesantren, seperti wakil kepala sekolah, ustadz
pembina, atau kyai.

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui tiga teknik utama, yaitu
observasi, wawancara semi-terstruktur, dan dokumentasi. Observasi digunakan untuk
melihat secara langsung praktik pembelajaran dan interaksi sosial yang terjadi dalam
lingkungan sekolah dan pesantren, terutama yang mencerminkan nilai-nilai moderasi
beragama (Spradley, 1980). Wawancara semi-terstruktur dilakukan untuk menggali
pemahaman, pengalaman, dan pandangan para aktor pendidikan mengenai konsep dan
praktik moderasi dalam proses belajar- mengajar, dengan tetap mempertahankan arah
pertanyaan yang sistematis namun terbuka terhadap jawaban yang berkembang
(Creswell, 2014). Dokumentasi digunakan untuk memperoleh data tertulis yang relevan
seperti kurikulum, silabus, catatan kegiatan, serta kebijakan internal sekolah terkait

dengan moderasi beragama. Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menggunakan
- -~ - - "= |

Ahmad Sukran & Wasith Achadi



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 93

empat kriteria validasi yang dikembangkan oleh (Lincoln & Guba, 1985), yaitu credibility
(kredibilitas), dependability (kebergantungan), confirmability (konfirmabilitas), dan
transferability (transferabilitas). Kredibilitas dilakukan melalui triangulasi data dan
member-checking; dependability diperoleh melalui dokumentasi proses penelitian yang
sistematis; confirmability dijaga dengan meminimalkan bias peneliti melalui audit trail; dan
transferability dicapai dengan memberikan deskripsi kontekstual yang kaya agar dapat diterapkan
pada konteks serupa. Data yang diperoleh dianalisis menggunakan model analisis interaktif
dari (Miles dkk., 2014), yang terdiri atas tiga tahapan utama: kondensasi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan atau verifikasi. Kondensasi data dilakukan dengan
menyaring dan memfokuskan informasi yang relevan. Penyajian data dilakukan dalam
bentuk naratif dan tematik untuk memudahkan interpretasi. Sementara penarikan
kesimpulan dilakukan secara terus-menerus sepanjang proses penelitian, dengan tetap
membuka kemungkinan revisi seiring ditemukannya data baru. Dengan pendekatan ini,
penelitian diharapkan mampu menggambarkan secara menyeluruh bagaimana moderasi
beragama diimplementasikan dalam pendidikan serta sejauh mana dampaknya terhadap
sikap inklusif santri.

Hasil Dan Pembahasan
Strategi Pembelajaran Berbasis Moderasi Beragama

Observasi di ruang kelas menunjukkan bahwa guru di SMA Ali Maksum Krapyak
secara konsisten memasukkan nilai-nilai moderasi beragama, khususnya dalam mata
pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) dan Sejarah. Strategi pembelajaran dilakukan
tidak hanya dengan penyampaian materi tekstual, tetapi juga melalui pendekatan
kontekstual yang merefleksikan dinamika sosial dan keagamaan yang plural. Guru
menggunakan metode seperti studi kasus dan diskusi kelompok untuk membahas isu
keberagaman mazhab, perbedaan pandangan, serta pentingnya sikap adil dan inklusif
dalam bermasyarakat.

Temuan ini sejalan dengan hasil wawancara dengan Ibu Nur Halimah dan Bapak
Ibrahim selaku guru PAI, yang menyampaikan bahwa nilai-nilai moderasi beragama
disisipkan secara sistematis dalam kurikulum, khususnya dalam materi fiqih sosial,
akhlak, dan sejarah Islam kontemporer. Mereka menekankan pentingnya integrasi nilai
tawassuth (bersikap tengah), tasamuh (toleransi), dan i’tidal (keadilan) sebagai bagian
dari penguatan karakter santri. Menurut mereka, pendekatan ini tidak hanya penting untuk
pemahaman intelektual, tetapi juga untuk membentuk perilaku dan cara pandang santri
terhadap realitas sosial yang majemuk.

Pendekatan tersebut sejalan dengan model pembelajaran berbasis karakter inklusif
seperti yang dikembangkan oleh Yudin dkk., (2025), yang menegaskan pentingnya peran
guru sebagai fasilitator dialog dan penyampai konteks ajaran Islam secara luas dan adaptif
terhadap realitas multikultural. Bahkan, (Nadiah dkk., 2024) menambahkan bahwa dalam
konteks pendidikan Islam modern, guru harus mengambil peran ganda sebagai

I
Ahmad Sukran & Wasith Achadi



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 94

demonstrator nilai moderasi dan pembimbing reflektif dalam merespons perbedaan di
tengah peserta didik.

Dengan demikian, praktik pembelajaran yang dilakukan oleh guru-guru di SMA Ali
Maksum telah mencerminkan praktik pedagogi yang integratif, dimana nilai-nilai
moderasi beragama tidak hanya diajarkan sebagai konsep, tetapi juga dikondisikan
melalui proses interaktif, pemodelan perilaku, dan pendekatan kontekstual yang
menjangkau kehidupan nyata santri. Pendekatan ini memperkuat tesis bahwa pendidikan
moderasi tidak cukup hanya disampaikan, tetapi perlu dihidupkan dalam ruang kelas
sebagai kebiasaan berpikir dan bertindak.

Interaksi Guru dan Santri yang Inklusif

Interaksi sosial di kelas SMA Ali Maksum Krapyak Yogyakarta menggambarkan
praktik inklusivitas yang kuat, dengan guru memberi ruang dialog yang sehat dan tidak
diskriminatif terhadap latar belakang santri. Penghargaan terhadap setiap pendapat santri
terlihat konsisten, tidak ada favoritisme berdasarkan latar belakang atau kelompok,
sementara guru aktif menjaga diskusi agar tetap berada dalam koridor ilmiah dan etis.
Fenomena ini selaras dengan konsep religious moderation (moderasi beragama) dalam
pendidikan Islam yang menekankan lingkungan belajar sebagai fondasi inklusif (Nasri
dkk., 2024).

Lebih lanjut, studi oleh Nazilah dkk., (2024) menunjukkan bahwa strategi
pembelajaran kontekstual dan pendidikan karakter, termasuk dialog antar-pelajar dari
latar berbeda, mampu meningkatkan sikap toleran dan inklusif siswa melalui keterlibatan
aktif siswa sebagai mediator dalam diskusi. Melalui hasil observasi di kelas menunjukan
bagiamana pembelajaran antra guru (ustadz) dan santri atau sebaliknya, sangatlah
interaktif. Di mana guru membuat gambaran besar terkait tema pembahasan, mengajukan
pertanyaan, menjelaskan, dan meringkas pembahasan dengan mengajukan ide dari hasil
pertemuan tersebut.

Proses pembelajaran tersebut, sejalan dengan teori “reciprocal teaching” yaitu
pembelajaran interaktif yang dikembangkan oleh Palincsar & Brown (1984). Reciprocal
Teaching adalah  strategi pengajaran  kolaboratif yang bertujuan untuk
meningkatkan pemahaman membaca siswa melalui dialog interaktif antara guru dan
siswa, atau antar siswa. Metode pembelajaran ini memiliki empat strategi pendekatan,
yakni:

a. Predicting (Memprediksi), yakni siswa membuat prediksi tentang isi teks yang akan
dibaca berdasarkan judul, subjudul, gambar, atau paragraf awal.

b. Questioning (Mengajukan Pertanyaan), yakni siswa menyusun pertanyaan penting
dari teks untuk memahami isi dan mencari ide pokok.

c. Clarifying (Menjelaskan/Meluruskan), yakni siswa mengidentifikasi bagian yang
sulit dipahami (kata sulit, kalimat ambigu) lalu berdiskusi untuk memperjelas
makna.

d. Summarizing (Meringkas), yakni siswa membuat ringkasan atas teks atau bagian

teks yang dibaca, menekankan ide utama dan detail penting.
|

Ahmad Sukran & Wasith Achadi



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 95

Meskipun hasil wawancara menunjukkan bahwa guru tidak secara eksplisit
menjelaskan metode pembelajaran yang digunakan berdasarkan teori tertentu, namun
hasil pengamatan peneliti terhadap proses pembelajaran yang berlangsung memberikan
gambaran yang jelas bahwa implementasinya mencerminkan strategi berbasis teori.
Pendekatan lain yang digunakan dalam proses pembelajaran juga tampak dirancang untuk
menciptakan ruang kelas yang affirming dan validating terhadap keragaman budaya
murid. Salah satu pendekatan tersebut adalah model culturally relevant pedagogy yang
dikembangkan oleh Ladson-Billings, (1992). Melalui model ini, siswa tidak hanya dapat
meraih keberhasilan akademik, tetapi juga mampu mengembangkan identitas budaya
yang positif serta berpikir kritis terhadap berbagai bentuk ketidakadilan sosial.

Respons dan Internalisasi Moderasi

Dari wawancara dengan delapan santri kelas XI dan XII, terungkap bahwa
pemahaman mereka tentang moderasi cukup mendalam dan beragam. Mereka
menyadari pentingnya bersikap seimbang (tawassuth), tidak ekstrem (ta ‘adul), serta
menghormati keragaman praktik keagamaan dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini
menunjukkan bahwa proses internalisasi nilai- nilai moderasi beragama tidak hanya
terjadi pada aspek kognitif, tetapi juga menyentuh ranah sikap dan perilaku. Respons
para santri terhadap pembelajaran pun sangat positif; mereka mengaku aktif dalam
diskusi, bersedia menerima perbedaan, dan tidak menunjukkan sikap reaktif ketika
menghadapi pandangan yang berbeda

Pengalaman santri dalam berdialog tentang perbedaan, baik di ruang kelas maupun
dalam kegiatan pesantren seperti diskusi kitab dan forum santri, mengindikasikan bahwa
praktik moderasi telah diinternalisasi melalui kebiasaan sosial yang inklusif. Sebagian
santri secara jujur mengakui pernah memiliki sikap intoleran terhadap kelompok atau
teman yang berbeda latar belakang, namun mengaku mengalami perubahan sikap
setelah memperoleh bimbingan guru dan kyai, serta melalui pembelajaran agama yang
menekankan nilai kasih sayang, keadilan, dan toleransi. Transformasi ini sejalan dengan
temuan Suryana & Fadillah (2023) bahwa nilai-nilai moderasi efektif ditanamkan ketika
dikemas dalam pengalaman afektif dan reflektif, bukan hanya transfer kognitif.

Dengan demikian, respons dan perubahan sikap santri mencerminkan hasil dari
pendidikan yang menempatkan nilai-nilai tawassuth, tasamuh, dan 1’tidal sebagai pilar
utama. Pembelajaran yang dialogis, interaktif, dan berbasis pengalaman konkret
menjadi media yang efektif dalam membentuk pribadi santri yang moderat dan inklusif,
sebagaimana diamanatkan dalam visi moderasi beragama oleh Kementerian Agama RI.
Budaya Sekolah dan Dukungan Lingkungan Institusional

Lingkungan pesantren dan sekolah di SMA Ali Maksum Krapyak turut menjadi
pilar penting dalam mendukung praktik moderasi beragama. Simbol-simbol visual
seperti mural bertema “Islam Rahmatan lil ‘Alamin”, slogan keberagaman, dan narasi
kebangsaan tidak hanya menjadi hiasan semata, tetapi juga berfungsi sebagai instrumen
edukatif yang memperkuat atmosfer keberagaman dan toleransi di lingkungan

pendidikan. Sistem piket bersama yang mencampur santri dari berbagai daerah serta
|

Ahmad Sukran & Wasith Achadi



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 96

forum diskusi antar-santri menjadi media sosialisasi dan aktualisasi nilai-nilai toleransi,
musyawarah, dan solidaritas lintas identitas.

Kepala sekolah, Bapak Khoirul Fuad, menegaskan bahwa visi dan misi institusi
secara eksplisit mengarah pada pembentukan karakter santri yang inklusif dan moderat.
Hal ini diwujudkan melalui program pelatihan kepemimpinan berbasis karakter, kajian
lintas mazhab, serta kegiatan sosial seperti bakti masyarakat dan kolaborasi lintas kelas.
Menurut teori lingkungan belajar (learning environment) yang dikemukakan oleh Fraser
(1998), keberhasilan pembelajaran sangat dipengaruhi oleh atmosfer lingkungan
sekolah yang kondusif terhadap nilai-nilai yang ditanamkan. Keteladanan dari guru,
kyai, dan pengasuh yang berperan aktif dalam interaksi sosial sehari-hari merupakan
faktor penentu dalam membangun budaya institusional yang mendukung praktik
moderasi.

Penelitian oleh Harjanto & Widiastuti (2022) juga menunjukkan bahwa budaya
sekolah yang dikelola secara kolaboratif antara pimpinan lembaga, pendidik, dan peserta
didik akan menghasilkan identitas kolektif yang kuat dan mendukung internalisasi nilai
karakter secara berkelanjutan. Dalam konteks ini, SMA Ali Maksum telah menunjukkan
model ideal budaya institusional yang memungkinkan terbentuknya santri yang inklusif,
terbuka, dan berorientasi pada harmoni sosial.

Tantangan Implementasi Moderasi Beragama

Meskipun lingkungan sekolah dan pesantren di SMA Ali Maksum Krapyak secara
umum telah mendukung penguatan nilai-nilai moderasi beragama, sejumlah tantangan
tetap dihadapi. Guru mengungkapkan bahwa beberapa santri masih membawa
pemahaman keagamaan yang eksklusif dan rigid dari latar belakang pendidikan
sebelumnya. Kondisi ini menjadi tantangan tersendiri dalam proses penanaman nilai
moderasi yang bersifat terbuka dan inklusif.

Tantangan lain yang menonjol adalah derasnya arus informasi digital yang tidak
selalu menyaring konten dengan muatan intoleransi dan paham ekstrem. Media sosial
dan platform digital dapat menjadi saluran masuk bagi ideologi yang bertentangan
dengan prinsip moderasi. Menurut Arifin & Wibowo (2023), literasi digital menjadi
aspek krusial dalam membentengi peserta didik dari radikalisme berbasis informasi
palsu dan hoaks agama.

Sebagai respons atas tantangan tersebut, sekolah telah mengembangkan sejumlah
strategi, seperti penguatan pendidikan karakter berbasis pesantren, penyusunan
kurikulum toleransi, serta pembiasaan reflektif dalam kegiatan keagamaan. Program
literasi digital juga mulai dijalankan, termasuk pelatihan pemanfaatan media secara
bijak dan edukatif. Kolaborasi antar guru, pengasuh, dan tokoh lokal menjadi bagian
penting dari strategi preventif sekaligus solutif dalam mengatasi tantangan zaman digital.
Hal ini menunjukkan bahwa SMA Ali Maksum tidak hanya bertumpu pada struktur
pendidikan formal, tetapi juga adaptif terhadap perkembangan sosial-budaya dan
teknologi informasi.

I
Ahmad Sukran & Wasith Achadi



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 97

Kesimpulan

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa implementasi pembelajaran berbasis
moderasi beragama di SMA Ali Maksum Krapyak Yogyakarta telah berjalan secara
sistematis dan terintegrasi dalam berbagai aspek pendidikan. Guru berhasil
menginternalisasikan nilai-nilai moderasi seperti tawassuth (moderat), tasamuh
(toleransi), dan i’tidal (keadilan) melalui pendekatan pembelajaran yang kontekstual,
dialogis, dan reflektif, terutama dalam mata pelajaran Pendidikan Agama Islam dan
Sejarah. Interaksi sosial di kelas memperlihatkan praktik inklusivitas yang kuat. Guru
tidak hanya berperan sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai fasilitator dialog
yang menghargai keberagaman. Santri menunjukkan respons positif terhadap proses
pembelajaran yang menanamkan nilai-nilai moderasi, bahkan beberapa di antaranya
mengalami transformasi sikap dari eksklusif menuju inklusif melalui bimbingan guru
dan kyai serta pengalaman belajar yang mendalam. Dukungan budaya sekolah dan
lingkungan pesantren turut menjadi faktor krusial dalam membentuk atmosfer
keberagaman yang sehat. Simbol, slogan, dan kegiatan bersama antar- santri dari
berbagai latar belakang memperkuat pembiasaan hidup moderat. Kolaborasi antara
kepala sekolah, guru, pengasuh, dan kyai dalam merancang program-program
pembinaan karakter semakin memperkuat internalisasi nilai-nilai moderasi dalam
kehidupan santri. Meski demikian, tantangan masih ditemukan, terutama dalam
menghadapi pengaruh pemahaman keagamaan eksklusif yang dibawa dari luar
lingkungan sekolah, serta dampak negatif dari arus informasi digital yang tidak
terkontrol. Untuk menghadapinya, sekolah terus mengembangkan strategi literasi digital
dan penguatan karakter santri sebagai langkah preventif dan edukatif. Dengan demikian,
pendidikan moderasi beragama di SMA Ali Maksum telah menunjukkan keberhasilan
dalam membentuk generasi santri yang inklusif, toleran, dan adaptif terhadap
keberagaman. Model pendidikan ini patut dijadikan rujukan bagi institusi pendidikan
Islam lainnya dalam membangun masyarakat yang damai dan harmonis di tengah
kompleksitas sosial-keagamaan zaman kini.

Daftar Pustaka

Al-Makin, H. (2020). Pluralism, Tolerance, and the Philosophy of Moderate Islam in
Indonesia.

Religions. Religions, 11(3). https://doi.org/10.3390/rel11030130.

Anwar, S. (2021). Moderasi Beragama: Konsep, Urgensi, dan Implementasinya dalam
Konteks Keindonesiaan. Jurnal Moderasi Beragama, 1(1).

Arifin, S., & Wibowo, H. (2023). Literasi Digital dan Deradikalisasi Pendidikan.
Jurnal Kebijakan Pendidikan Islam, 4(2).

Azra, A. (2013). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan

Milenium I11. Kencana.
|

Ahmad Sukran & Wasith Achadi



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 98

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed
Methods Approaches. Sage Publications.

Fraser, B. J. (1998). Classroom Environment Instruments: Development, Validity
and Applications. Learning Environments Research, 1(1).

Harjanto, A., & Widiastuti, R. (2022). Budaya Sekolah sebagai Basis Penguatan
Karakter Moderat. Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 10(1).

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Badan Litbang
dan Diklat Kemenag RI.

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. (2017). Penguatan Pendidikan Karakter
(PPK). Kemendikbud RL

Ladson-Billings, G., & G. (1992). Culturally Relevant Pedagogy: The Key to
Academic Success. The Journal of Negro Education, 61(3).

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic Inquiry. Sage Publications.

Maimun, M. (2021). Urgensi Moderasi Beragama dalam Kurikulum Pendidikan Islam.
Jurnal Pendidikan Islam, 10(1).

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A
Methods Sourcebook (3rd ed.). Sage Publications.

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosda Karya.

Nadiah, L., Rahmawati, D., & Munir, A. (2024). Peran Guru PAI dalam Membentuk
Karakter Moderat di Lembaga Pendidikan Islam. Jurnal Studi Keislaman dan
Pendidikan, 8(2).

Nasri, F., Maulida, S., & Ramadhan, H. (2024). Strategi Moderasi Beragama dalam
Pendidikan Islam Multikultural. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 6(1).

Nata, A. (2012). Kapita Selekta Pendidikan Islam: Isu-isu Kontemporer tentang
Pendidikan Islam. Rajawali Pers.

Nazilah, R., Imron, A., & Mulyadi, A. (2024). Dialog Inklusif sebagai Strategi
Pembelajaran Moderasi. Jurnal Moderasi Pendidikan Islam, 3(2).

Nurmansyah, G., Rodliyah, N., & Hapsari, R. A. (2019). Pengantar Antropologi:
Sebuah Ikhtisar Mengenal Antropologi. AURA Publisher.

Palincsar, A. S., & Brown, A. L. (1984). Reciprocal teaching of comprehension-fostering
and comprehension-monitoring activities. Cognition and Instruction, 1(2).

Spradley, J. P. (1980). Participant Observation. Holt, Rinehart and Winston.

Suryadinata, Leo., Arifin, E. N., & Anata, A. (2003). Indonesia’s Population: Ethnicity
and Religion in a Changing Political Landscape (Indonesia’s Population series).
Institute of Southeast Asian Studies. https://doi.org/10.1355/9789812305268

Suryana, A., & Fadillah, N. (2023). Internalisasi Nilai Moderasi melalui Interaksi Sosial
Santri. Jurnal Pendidikan Islam dan Multikulturalisme, 5(2).

Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme: Tantangan-tantangan Global Masa Depan
dalam Transformasi Pendidikan Nasional. Grasindo.

Umar, N. (2022). Islam Rahmatan lil ‘Alamin dan Moderasi Beragama. Puslitbang
Bimas Islam Kemenag RI.

|

Ahmad Sukran & Wasith Achadi



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 99

Yudin, H., Fadillah, M., & Arifin, Z. (2025). Implementasi Pendidikan Moderasi
Beragama Berbasis Kelas. Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, 11(1).

Zuhdi, M. (2015). Religious Education and the Challenge of Pluralism in Indonesia.
Journal of Indonesian Islam, 9(2).

I
Ahmad Sukran & Wasith Achadi



