Rifki Alanudin, et.al | 177

Orast

Jurnal Dakwanh dan Komunikasi

p-ISSN 2085-7357 | e-ISSN 2541-7142
http://syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/orasi

Volume 16 No. 2 Desember 2025

Page: 177-190
Received: 02-10-2025 Accepted: 03-12-2025
Revised Received: 27-10-2025 Online Available: 19-12-2025

DINAMIKA KOMUNIKASI PUBLIK: CANCEL CULTURE DAN
FIGUR AGAMA DI MEDIA SOSIAL

PUBLIC COMMUNICATION DYNAMICS: CANCEL CULTURE
AND RELIGIOUS FIGURES ON SOCIAL MEDIA

Rifki Alanudin!, Nanang Trenggono2, Ibrahim Besar3, Abdul Firman

Ashaf* dan Purwanto Putra, M5

1.23:45Universitas Lampung

JL. Prof. Dr. Sumantri Brojonegoro,Gedong Meneng, Rajabasa, Lampung
Y e-mail; 242603101 6@students.unila.ac.id

ABSTRAK
Penelitian ini bertujuan untuk memahami dinamika komunikasi dalam praktik
cancel culture terhadap tokoh agama, dengan fokus pada bagaimana wacana publik
terbentuk, disebarkan, dan dimaknai dalam konteks media sosial. Kasus viral Gus
Miftah digunakan sebagai contoh untuk melihat bagaimana komentar, tagar, dan
narasi publik menciptakan tekanan moral yang memengaruhi persepsi terhadap
otoritas religius di ruang digital. Menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif,
penelitian ini menerapkan Analisis Wacana Kritis (AWK) Fairclough serta teori
mediatisasi agama dan konvergensi simbolik. Data dikumpulkan melalui observasi
daring pada twitter/X, tikTok, instagram, dan portal berita, dengan 100 item digital
sebagai sumber analisis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa cancel culture
bekerja melalui lima kategori wacana utama: kritik moral, seruan boikot, satire,
delegitimasi simbolik, dan komentar netral. Bahasa yang digunakan publik
mencerminkan afeksi kolektif yang membentuk solidaritas moral baru, sementara
algoritma platform memperkuat wacana dominan melalui visibilitas dan viralitas.
Temuan menegaskan adanya pergeseran legitimasi dari institusi religius menuju
komunitas digital yang lebih partisipatif. Implikasi penelitian menunjukkan bahwa
tokoh agama semakin bergantung pada logika media dan persepsi publik dalam
menjaga kredibilitas. Studi ini berkontribusi pada bidang komunikasi dan kajian

@ ©2025 — Orasi : Jurnal Dakwah dan Komunikasi by

http://syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/orasi/index This work is licensed under a
Creative Commons Attribution 4.0 International License. Indexed by: SINTA, Google
Scholar, Moraref, Portal Garuda, BASE, ROAD, etc



Pendahuluan

Rifki Alanudin, et.al| 178

media digital, terutama pada pemahaman mengenai transformasi otoritas moral di
era digital. Penelitian menyimpulkan bahwa cancel culture merupakan mekanisme
kontrol sosial baru yang berpotensi memperkuat atau melemahkan posisi simbolik
tokoh agama.

Kata Kunci: Cancel Culture; Tokoh Agama; Komunikasi Digital; Analisis Wacana
Kritis; Legitimasi Simbolik.

ABSTRACT

This study aims to examine the dynamics of cancel culture targeting religious figures
in Indonesia by exploring how public discourse on social media constructs processes
of symbolic delegitimation. The viral case of Gus Miftah is used to illustrate how
comments, hashtags, and public narratives generate moral pressure that shapes
perceptions of religious authority in digital spaces. Employing a descriptive
qualitative approach, this research applies Fairclough’s Critical Discourse Analysis
(CDA) along with the theories of the Mediatization of Religion and Symbolic
Convergence. Data were collected through online observations on Twitter/X, TikTok,
Instagram, and digital news portals, with 100 digital items serving as the primary
sources for analysis. The findings show that cancel culture operates through five
main discourse categories: moral criticism, calls for boycott, satire, symbolic
delegitimation, and neutral comments. The language used by netizens reflects
collective dffect that fosters new forms of moral solidarity, while platform
algorithms amplify dominant discourses through heightened visibility and virality.
The study reveals a shift in legitimacy from religious institutions toward a more
participatory digital community. The implications indicate that religious figures
increasingly depend on media logic and public perception to maintain their
credibility. This research contributes to the fields of communication and media
studies, particularly in understanding the transformation of moral authority in the
digital era. The research concludes that cancel culture functions as a new
mechanism of social control that has the potential to either strengthen or weaken
the symbolic position of religious figures.

Keywords: Cancel Culture; Religious Figures; Digital Communication; Critical
Discourse Analysis; Symbolic Legitimacy.

Fenomena cancel culture yang
berkembang pesat dalam beberapa tahun
terakhir telah menjadi salah satu gejala kultural
paling mencolok dalam era komunikasi digital.
Di Indonesia, praktik ini kian menguat seiring
dengan  meningkatnya  literasi  digital
masyarakat serta meluasnya penggunaan media
sosial sebagai ruang ekspresi dan kritik. Istilah
ini merujuk pada praktik mengucilkan atau

memboikot individu publik yang dinilai

menyimpang dari norma sosial yang berlaku,
baik dalam bentuk seruan pemecatan,
pembatalan kontrak kerja, maupun serangan
reputasi di ruang maya (D. Clark 2020). Praktik
ini tidak hanya berimplikasi pada reputasi tokoh
yang dicancel, tetapi juga merefleksikan
dinamika kuasa, moralitas, dan nilai dalam
masyarakat digital. Dalam konteks ini, cancel
culture bukan hanya fenomena sosial,
melainkan juga praktik komunikasi yang

kompleks dan strategis.

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025



Dalam beberapa tahun terakhir,
fenomena cancel culture semakin menguat di
Indonesia dan menjadi salah satu bentuk
ekspresi sosial paling menonjol di era
komunikasi digital. Tahun 2025
memperlihatkan eskalasi yang signifikan, di
mana cancel culture tidak lagi terbatas pada
ranah politik atau keagamaan, melainkan juga
merambah ke industri hiburan, budaya populer,
dan kehidupan pribadi figur publik.

Kasus Abidzar Al Ghifari, misalnya,
menjadi contoh menarik bagaimana pernyataan
seorang aktor dapat memicu reaksi sosial
berantai. Pernyataannya yang mengaku tidak
menonton versi asli drama Korea A Business
Proposal dan memilih membangun karakter
sendiri dianggap menyepelekan karya aslinya.
Ungkapan itu menimbulkan gelombang kritik
dan ajakan boikot, hingga berdampak pada citra
film adaptasi tersebut (Tempo 2025). Baru-baru
ini, kasus Julia Prastini (Jule) turut memperkuat
pola tersebut. Sebagai selebgram dengan citra
keluarga harmonis, Jule mendadak menjadi
pusat  perhatian  publik  setelah  isu
perselingkuhan yang melibatkan dirinya viral di
media sosial. Dalam waktu singkat, berbagai
merek memutus kerja sama dan muncul tagar
#JuleEffect sebagai simbol kecaman publik
(Suara.com 2025).

Kedua kasus tersebut menunjukkan
bahwa cancel culture telah berkembang
menjadi praktik sosial yang melintasi batas
bidang dan profesi. Fenomena ini bukan hanya
tentang pelanggaran etika atau moral individu,
melainkan juga tentang bagaimana masyarakat

digital membangun dan menegakkan nilai-nilai

Rifki Alanudin, et.al| 179

bersama melalui ruang virtual. Dengan
demikian, konteks cancel culture tidak hanya
relevan bagi selebritas hiburan, tetapi untuk
semua publik figur, tidak terkecuali tokoh
agama yang memiliki otoritas simbolik tinggi di
masyarakat.

Tokoh agama, sebagai figur publik yang
memiliki legitimasi sosial dan simbolik tinggi
dalam masyarakat Indonesia, tidak luput dari
sorotan cancel culture. Kasus yang menimpa
Gus Miftah pada akhir 2024 hingga awal 2025
menjadi contoh konkret bagaimana media sosial
dapat menjadi arena bagi praktik delegitimasi
simbolik terhadap otoritas keagamaan. Sebagai
seorang pendakwah terkemuka, Gus Miftah
menjadi sorotan publik setelah ucapannya yang
dianggap kasar terhadap seorang pedagang es
teh tersebar luas di media sosial. Reaksi netizen
yang masif, termasuk seruan boikot dan kritik
tajam, menunjukkan bagaimana media sosial
dapat berfungsi sebagai arena penghakiman
publik yang cepat dan luas. Dalam waktu
singkat, tekanan dari masyarakat daring
memaksa Gus Miftah untuk dicopot dari
jabatannya sebagai utusan khusus Presiden
(Liputan 6 2024). Fenomena  ini
memperlihatkan bagaimana cancel culture
dapat mengubah lanskap komunikasi publik dan
menggeser otoritas simbolik tokoh agama.

Kajian ini menjadi penting untuk
dibahas karena cancel culture terhadap tokoh
agama menyentuh aspek-aspek mendasar dalam
studi komunikasi, yakni representasi, diskursus
publik, dan produksi makna dalam ruang
digital. Cancel culture bukan hanya persoalan

ekspresi kebebasan berpendapat, melainkan

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025



juga proses komunikasi yang melibatkan
produksi dan reproduksi makna kolektif,
interaksi antar pengguna, serta pembentukan
opini publik. Dalam kerangka ini, komunikasi
digital tidak sekadar menjadi medium netral,
melainkan arena diskursif tempat nilai-nilai
sosial dinegosiasikan, dikontestasikan, dan
diredefinisi (Firdaus, Dindin, and Sidik 2024;
Irwanto, Bahfiarti, and Unde 2025)

Beberapa  studi  terdahulu telah
mengkaji cancel culture dalam konteks global
maupun lokal. Eve Ng menjelaskan bagaimana
cancel culture merupakan bentuk partisipasi
digital yang memungkinkan masyarakat untuk
terlibat dalam kontrol sosial berbasis moral (Ng
2020). Sementara itu, Ninda Nurul Fadilah
menyoroti dampak psikologis dan sosial dari
cancel culture terhadap figur publik, khususnya
dalam hal perusakan reputasi dan isolasi social
(Fadhilah 2024). Di Indonesia, penelitian
Novita membahas cancel culture terhadap
selebritas Indonesia dan bagaimana narasi
digital ~memengaruhi  persepsi  publik
(Purnamasari 2022). Namun, kajian yang secara
khusus membahas cancel culture terhadap
tokoh agama di Indonesia masih relatif terbatas,
terutama dalam perspektif komunikasi digital
dan diskursus media sosial. Hal ini menjadi
celah penting yang ingin diisi oleh penelitian
ini.

Selain itu, tokoh agama memiliki
kedudukan simbolik yang berbeda
dibandingkan selebritas atau politisi. Mereka
tidak hanya dipandang sebagai figur publik,
tetapi juga sebagai representasi nilai-nilai moral

dan spiritual dalam masyarakat, sebagaimana

Rifki Alanudin, et.al| 180

ditunjukkan dalam studi yang ditulis Arimbawa
dan Mustofa, bahwa pemuka agama memegang
otoritas etis di tengah transformasi sosial dan
digital masyarakat Indonesia (Arimbawa et al.
2024; Azizah 2024). Oleh karena itu, ketika
tokoh agama menjadi sasaran cancel culture,
proses delegitimasi yang terjadi bukan hanya
bersifat personal, tetapi juga simbolik dan
institusional. Proses ini berkaitan erat dengan
cara  komunikasi massa dan  digital
memproduksi dan menyebarkan makna,
membentuk identitas, serta menciptakan ruang-
ruang representasi baru (Papacharissi 2016).
Secara  teoritik,  penelitian  ini
menggunakan  Analisis  Wacana  Kritis
Fairclough untuk membedah bagaimana praktik
cancel culture terhadap tokoh agama dibentuk
dan dimaknai di ruang digital. Pendekatan ini
memungkinkan penelitian untuk melihat
bagaimana bahasa, komentar, dan simbol-
simbol yang muncul dalam unggahan, tagar,
maupun percakapan publik berfungsi sebagai
praktik sosial yang memuat relasi kuasa dan
proses delegitimasi. Selain itu, penelitian ini
memanfaatkan teori mediatisasi agama untuk
memahami bagaimana otoritas keagamaan
mengalami transformasi ketika memasuki
ruang digital yang dikendalikan oleh logika
media seperti visibilitas, viralitas, dan
partisipasi publik. Kerangka ini membantu
menjelaskan mengapa figur agama menjadi
rentan terhadap penilaian dan sanksi moral
berbasis media. Lebih lanjut, teori konvergensi
simbolik digunakan untuk menelaah bagaimana

emosi, narasi bersama, dan simbol-simbol

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025



publik membentuk solidaritas moral kolektif
dalam proses cancel culture.

Rumusan masalah dalam penelitian ini
adalah bagaimana praktik cancel culture
terhadap tokoh agama di Indonesia dikonstruksi
melalui diskursus media sosial, dan bagaimana
proses komunikasi tersebut memengaruhi
legitimasi simbolik tokoh agama dalam ruang
publik digital? Penelitian ini bertujuan untuk
memahami dinamika komunikasi dalam praktik
cancel culture terhadap tokoh agama, dengan
fokus pada bagaimana wacana publik terbentuk,
disebarkan, dan dimaknai dalam konteks media
sosial.

Manfaat dari penelitian ini terbagi
menjadi dua: secara teoritis, penelitian ini
memberikan kontribusi dalam pengembangan
studi komunikasi digital dan representasi tokoh
publik di era media sosial. Secara praktis,
penelitian ini dapat menjadi bahan refleksi bagi
tokoh agama, praktisi komunikasi, dan
masyarakat luas dalam memahami tantangan
komunikasi publik di tengah berkembangnya
budaya digital yang sarat dengan dinamika
moral, nilai, dan representasi.

Dengan demikian, penelitian ini
memiliki keterbaruan yang signifikan. Pertama,
karena fokusnya pada tokoh agama sebagai
subjek cancel culture, yang belum banyak
dieksplorasi dalam kajian komunikasi digital di
Indonesia. Kedua, karena pendekatannya yang
menggunakan analisis wacana kritis untuk
mengurai kompleksitas makna dan representasi
dalam diskursus media sosial. Dan ketiga,
karena konteksnya yang sangat aktual dan

relevan dengan dinamika sosial keagamaan di

Rifki Alanudin, et.al| 181

Indonesia, terutama dalam periode 2024-2025
yang ditandai dengan meningkatnya sensitivitas

publik terhadap isu moral dan agama.

2. Metodologi Penelitian
Penelitian ini  dilaksanakan pada

periode Juni — Agustus 2025 dengan fokus pada
wacana cancel culture terhadap tokoh agama di
media sosial, yaitu Gus Miftah. Pendekatan
yang digunakan adalah kualitatif deskriptif
dengan metode Analisis Wacana Kritis (AWK)
Fairclough untuk menganalisis hubungan antara
teks, praktik diskursif, dan praktik sosial. Teori
yang digunakan adalah Teori Mediatisasi Agma
dan Teori Konvergensi simbolik. Data
diperoleh melalui observasi daring (netnografi)
di platform Twitter/X, TikTok, Instagram, dan
portal berita daring dengan kata kunci dan tagar
terkait kasus “Gus Miftah” dan
“#BoikotGusMiftah.” Sumber data terdiri dari
100 item digital berupa komentar, unggahan,
video, dan artikel berita yang dipilih secara
purposif berdasarkan tingkat viralitas dan
relevansi. Teknik pengumpulan data dilakukan
melalui  dokumentasi dan arsip digital,
sedangkan analisis data dilakukan melalui tiga
tahap AWK.
3. Hasil dan Pembahasan

Fenomena cancel culture terhadap tokoh
agama di media sosial menunjukkan bagaimana
bahasa, media, dan struktur sosial saling
berkelindan dalam membentuk wacana publik.
Untuk membedah dinamika tersebut, penelitian
ini menggunakan pendekatan Analisis Wacana
Kritis untuk melihat relasi kuasa dalam bahasa,

Melalui kerangka ini, pembahasan difokuskan

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025



pada tiga tataran analisis: praktik bahasa
sebagai alat delegitimasi simbolik, ruang digital
sebagai arena produksi dan sirkulasi wacana
moral, serta munculnya afeksi kolektif yang
menandai krisis legitimasi tokoh agama di era

digital.

Bahasa Sebagai Arena Delegitimasi Simbolik

Komentar-komentar netizen dalam
kasus viral Gus Miftah menunjukkan
kompleksitas wacana digital yang sarat emosi,
norma moral, dan strategi simbolik. Dari 100
data komentar yang dikumpulkan melalui
platform Twitter (X), Instagram, dan TikTok
ditemukan pola linguistik yang tidak hanya
merefleksikan  opini  publik, tetapi juga
membentuk ulang makna dan otoritas tokoh
agama dalam ruang digital. Secara leksikal,
komentar-komentar  tersebut menampilkan
konsentrasi pada kata-kata seperti ‘“ustaz,”
“agama,” “boikot,” “malu,” “kasar,” “jahat,”
dan “memalukan.” Penggunaan kata-kata ini
menunjukkan adanya intensi simbolik yang
diarahkan untuk mengevaluasi, mengkritik,
bahkan = mendeligitimasi  tokoh  publik
berdasarkan nilai moral yang diyakini oleh
komunitas digital.

Komentar seperti “Ulama kok kaya
gitu,” “Gus itu bagus lho. Lah, kok ini tidak
bagus perkataannya?” atau “Copot sebagai
utusan khusus presiden,” adalah contoh konkret
bagaimana netizen menggunakan bahasa
sebagai alat kontrol sosial. Dalam kerangka
Analisis Wacana Kritis Fairclough, bahasa di
sini tidak netral, melainkan mengandung relasi

kekuasaan simbolik yang beroperasi di tingkat

Rifki Alanudin, et.al| 182

sosial. Bahasa menjadi sarana delegitimasi, di
mana makna dan posisi sosial seorang tokoh
agama dapat dipertanyakan melalui diskursus
publik.

Sebagian besar komentar menampilkan
gaya retorika yang berlapis antara kritik,
kecaman, dan sindiran. Gaya bahasa langsung
dan emosional mendominasi, dengan banyak
penggunaan kata sifat negatif seperti “jahat,”

9 ¢

“memalukan,” “tidak pantas,” dan “sakit hati.”.
Dalam konteks Teori Konvergensi simbolik,
penggunaan bahasa semacam ini membentuk
tema fantasi, narasi bersama yang menegaskan
solidaritas moral antar pengguna media sosial.
Melalui pertukaran simbol dan emosi, publik
digital menciptakan konvergensi simbolik yang
menguatkan identitas kolektif “kita” sebagai
komunitas moral yang menolak perilaku tokoh
agama yang dianggap menyimpang.
Penggunaan pertanyaan retoris seperti
“Ulama kok bohong?” atau “Kok begini banget
ya level ustaz  zaman = sekarang?”
memperlihatkan cara netizen menggugat
identitas tokoh secara simbolik. Ini merupakan
praktik delegitimasi simbolik, di mana identitas
yang sebelumnya memiliki otoritas moral dan
spiritual dirombak melalui mekanisme bahasa
dan opini publik. Fenomena ini memperlihatkan
gejala mediatisasi, di mana otoritas agama tidak
lagi bergantung pada lembaga religius, tetapi
pada logika media yang menekankan visibilitas,
popularitas, dan resonansi digital (Fakhruroji
2021). Ketika figur keagamaan tampil di ruang

publik digital, mereka tunduk pada mekanisme

representasi yang dikendalikan oleh interaksi

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025



pengguna dan algoritma, bukan lagi oleh
struktur hierarkis keagamaan tradisional.

Data menunjukkan adanya lima
kategori utama wacana yang terbentuk dari
komentar netizen. (1) kritik moral terhadap
tokoh agama, (2) seruan boikot, (3) sarkasme
atau satire, (4) delegitimasi simbolik, dan (5)
komentar netral.

Kritik moral muncul dalam bentuk
evaluasi normatif terhadap perilaku tokoh
agama, seperti ‘“Percuma beragama tapi
attitude-nya ga ada,” atau “Sungguh ironis
mengajarkan cinta dan kasih di atas mimbar,
tapi menyebar luka di atas lidah.” Komentar
semacam ini menegaskan ekspektasi publik
terhadap moralitas tokoh agama.

Seruan boikot bersifat kolektif dan
aktivistis, misalnya “Setuju dicopot Gus Miftah
sebagai utusan presiden,” atau “Miftah harus
mundur.” Wacana ini menggambarkan
solidaritas moral publik yang diwujudkan
melalui aksi digital.

Sarkasme/satire tampil dalam bentuk
humor kritis yang tetap berfungsi sebagai
perlawanan simbolik, misalnya komentar
“Ngapain sih pake kemt mulu? Pdhl yg but4 kan
hatinya. #eh” atau “Saya pendukung
#GusMiftah dan saya akan tetap mendoakan
Gus Miftah dengan setulus hati Semoga Gus
Miftah jadi penjual Es teh amin” Jenis wacana
ini memperlihatkan cara publik meredakan
ketegangan moral sambil tetap mengkritik figur
keagamaan secara halus.

Delegitimasi simbolik muncul dalam
bentuk pengingkaran terhadap identitas dan

peran sosial tokoh agama itu sendiri, seperti

Rifki Alanudin, et.al| 183

“Kalo gak ada ilmu gausah ceramah agama”
atau “Ulama ko Bohong?” Kategori ini
merupakan bentuk terkuat, di mana otoritas
moral figur publik dibatalkan secara kolektif.

Komentar netral muncul dalam
proporsi kecil dan biasanya berisi ajakan untuk
objektif, seperti “tetaplah menjadi orang baik
@gusmiftah, kita sebagai manusia juga pasti
punya salah, Yang suka menghujat blm tentu
dirinya juga baik ....” Wacana ini menandakan
adanya segmen publik yang berupaya
menyeimbangkan perdebatan, namun secara
jumlah kalah dominan dibanding empat
kategori sebelumnya.

Kelima kategori ini menunjukkan
bahwa ruang digital menjadi arena di mana
publik tidak hanya mengekspresikan opini,
tetapi juga membentuk mekanisme sosial baru
dalam menilai dan menegakkan moralitas.
Secara linguistik, wacana ini tidak dapat
dilepaskan dari konteks sosial yang lebih luas.
Menurut Fairclough, analisis wacana kritis
selalu menghubungkan teks dengan struktur
sosial yang melatarbelakanginya (Haryatmoko
2019). Tekanan publik terhadap tokoh agama
tidak hanya mencerminkan kekecewaan
terhadap individu, tetapi juga menandai
perubahan otoritas simbolik dalam masyarakat
digital. Sejalan dengan Hjarvard, fenomena ini
menggambarkan transformasi fungsi agama di
era mediatisasi dari sistem makna yang
dikontrol institusi menuju sistem yang
dimediasi oleh logika media dan partisipasi

public (Hjarvard 2011).

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025



Ruang Digital sebagai Medan Produksi dan
Sirkulasi Wacana Moral

Komentar-komentar yang berkembang
dalam kasus cancel culture terhadap Gus
Miftah bukanlah entitas yang berdiri sendiri
atau semata-mata ekspresi reaktif personal.
Komentar-komentar tersebut merupakan bagian
dari mekanisme produksi dan penyebaran
wacana digital yang terstruktur dalam lanskap
komunikasi publik modern. Dalam konteks
media sosial, wacana tidak lahir dalam ruang
kosong, melainkan merupakan hasil interaksi
antara aktor (pengguna), medium (platform),
algoritma, dan struktur sosial yang lebih luas .
Oleh karena itu, untuk memahami mengapa dan
bagaimana komentar-komentar netizen
berkembang begitu masif dan bernuansa
delegitimatif terhadap seorang tokoh agama.

Proses produksi wacana dalam kasus
ini diawali dengan tersebarnya sebuah potongan
video berdurasi pendek yang memperlihatkan
Gus Miftah mengeluarkan pernyataan yang
dianggap kasar terhadap seorang pedagang.
Video tersebut, yang menyebar cepat melalui
berbagai platform, menjadi titik api yang
memicu reaksi publik secara masif. Dalam
kerangka mediatisasi, fenomena ini
memperlihatkan bagaimana agama dan otoritas
moral kini dimediasi oleh logika media.
Potongan video tidak hanya menjadi artefak
visual, tetapi juga artefak wacana yang
membentuk citra tokoh agama melalui
mekanisme  representasi  algoritmik  dan
partisipasi publik. Makna video tersebut
dikonstruksi ulang oleh pengguna yang

menafsirkannya sebagai simbol penyimpangan

Rifki Alanudin, et.al| 184

moral, sehingga Mediatisasi menjadikan ruang
digital arena baru pembentukan makna religius
dan sosial (Fakhruroji 2021).

Tagar seperti  #BoikotGusMiftah,
#miftahniradab, dan #esteh kemudian berfungsi
lebih dari sekadar pengelompokan konten.
Tagar tersebut bekerja sebagai discourse frames
yang menuntun cara publik membaca, menilai,
dan merespons isu yang sedang viral.
Sebagaimana dijelaskan Teori Konvergensi
simbolik simbol dan narasi yang dibagikan
bersama menciptakan tema fantasi yang
memperkuat solidaritas moral (Littlejohn, Foss,
and Oetzel 2017). Dalam konteks ini, tagar
berfungsi sebagai simbol konvergensi yang
mengikat pengguna media sosial dalam satu
kesadaran moral kolektif. Ketika tagar ini
berulang di berbagai kanal, ia membentuk rantai
simbolik yang memobilisasi emosi,
mengafirmasi nilai, dan memperkuat tekanan
sosial terhadap figur yang dianggap melanggar
norma.

Salah satu temuan penting dalam
praktik diskursif ini adalah mengenai siapa
yang memproduksi dan  menyebarkan
komentar. Tidak semua berasal dari akun
dengan identitas jelas; sebagian besar justru dari
akun anonim atau semi-anonim yang aktif
dalam diskursus publik keagamaan dan politik.
Namun demikian, keterlibatan akun publik,
aktivis, dan influencer juga signifikan dalam
memperluas distribusi komentar. Fenomena ini
memperlihatkan bahwa praktik diskursif di
media sosial tidak hanya bersifat horizontal
(antar pengguna), tetapi juga vertikal, di mana

aktor dengan modal sosial ikut mengarahkan

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025



arus diskursus. Dalam kerangka mediatisasi,
kondisi ini menegaskan bahwa kekuasaan
wacana kini tersebar dan tidak lagi dimonopoli
lembaga formal, melainkan dikelola secara
dinamis melalui interaksi antara publik dan
algoritma platform.

Aspek penting lain adalah bagaimana
platform seperti Twitter/X, Instagram, dan
TikTok mengatur visibilitas komentar melalui
algoritma. = Komentar = dengan  tingkat
keterlibatan tinggi (likes, retweet, quote, atau
reply) mendapatkan prioritas dalam distribusi,
sehingga sistem algoritmik berperan sebagai
agen Mediatisasi yang memperkuat wacana
tertentu. Dalam kasus ini, komentar bernada
afektif seperti “boikot gus miftah,” “ustaz tak
beradab,” atau “ulama kok kaya gitu” muncul
berulang dalam thread populer. Proses ini
menggambarkan bagaimana logika media,
bukan sekadar isi pesan, melainkan menentukan
arah dan daya hidup sebuah wacana,
sebagaimana dijelaskan oleh Hjarvard bahwa
Mediatisasi menjadikan media sebagai institusi
sosial yang membingkai cara masyarakat
memahami realitas (Hjarvard 2011).

Praktik diskursif tidak berhenti pada
produksi dan penyebaran, tetapi juga
menyentuh aspek konsumsi dan reproduksi
makna. Netizen yang berkomentar bukan
sekadar pembaca pasif, melainkan agen yang
mengafirmasi, memparodikan, atau bahkan
mendistribusikan ulang narasi yang sedang
dominan. Dalam konteks  Konvergensi
simbolik, publik digital bertindak sebagai
komunitas interpretatif yang menciptakan dan

meneguhkan makna bersama. Proses ini sejalan

Rifki Alanudin, et.al| 185

dengan temuan (Intan et al. 2020) dan (Dhoest
2025) yang menunjukkan bahwa komunitas
daring cenderung membangun dikotomi antara
“kita” yang bermoral dan “mereka” yang
menyimpang. Dalam kasus ini, publik digital
menciptakan oposisi moral baru yang
memperjelas batas perilaku yang dianggap
pantas bagi figur keagamaan.

Pola  klasifikasi komentar juga
memperlihatkan kronologi diskursif yang khas,
dari kritik moral menuju seruan boikot hingga
delegitimasi simbolik. Pada fase awal,
komentar cenderung berupa evaluasi terhadap
etika tokoh, seperti “Ustaz kok kasar” atau
“Lebih baik jualan es teh daripada jual agama.”
Seiring meningkatnya eksposur video dan tagar,
komentar bergeser menjadi ajakan kolektif
seperti “Boikot semua ceramahnya,” “Copot
Miftah sebagai utusan khusus presiden,” hingga
mencapai tahappenyimpangan simbolik seperti
“Gus porno” dan “Sebagai pemuka agama

2

mulutnya terlalu keblinger.” Pergeseran ini
menunjukkan proses makna yang berantai, di
mana narasi individu berubah menjadi narasi
kolektif yang mengikat emosi dan solidaritas
sosial.

Selain itu, dimensi politik dan
institusional turut masuk dalam diskursus
publik. Beberapa komentar menyinggung
jabatan formal Gus Miftah sebagai ‘“Utusan
Khusus Presiden,” yang menggeser isu dari
personal menjadi institusional. Dalam konteks
Mediatisasi of religion, hal ini memperlihatkan
bagaimana figur keagamaan kini beroperasi di
persimpangan antara agama, politik, dan media.

Media sosial menjadikan figur religius tidak

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025



hanya representasi spiritual, tetapi juga simbol
politik yang dapat menjadi sasaran kritik moral
publik. Dengan demikian, batas antara kritik
personal dan sistemik semakin kabur,
menegaskan bahwa cancel culture di ruang
digital bekerja dalam logika mediatisas.

Ruang digital dalam kasus ini juga
memperlihatkan dinamika kekuasaan yang
tidak seimbang antara wacana dominan dan
narasi tandingan. Komentar minoritas yang
membela Gus Miftah, seperti ajakan untuk
memaafkan atau menahan diri cenderung
tenggelam dalam arus diskursus mayoritas.
Fenomena ini sesuai dengan konsep spiral of
silence yang dapat dibaca melalui lensa
Konvergensi simbolik, di mana konvergensi
simbolik mayoritas menekan ekspresi alternatif.
Hasilnya, wacana dominan berfungsi sebagai
bentuk konsensus moral afektif yang
menetapkan standar baru perilaku publik.

Dalam kerangka Analisis Wacana
Kritis, seluruh proses ini menunjukkan bahwa
diskursus digital berfungsi sebagai mekanisme
kontrol sosial baru yang bersifat horizontal,
cepat, dan berbasis emosi kolektif dan
mediatisasi mengubah posisi agama dari sistem
nilai transendental menjadi praktik komunikasi
sosial yang tunduk pada logika media dan
partisipasi publik. Maka, praktik diskursif
dalam kasus Gus Miftah tidak sekadar
menunjukkan reaksi spontan masyarakat, tetapi
juga menggambarkan bagaimana media sosial
menjadi arena utama dalam pembentukan,
penyebaran, dan peneguhan wacana moral di

masyarakat digital Indonesia.

Rifki Alanudin, et.al| 186

Afeksi Kolektif dan Krisis Legitimasi Tokoh
Agama di Era Digital

Wacana yang terbentuk dalam komentar-
komentar netizen terhadap Gus Miftah pada
akhirnya merefleksikan lebih dari sekadar
ekspresi  ketidaksukaan terhadap tindakan
personal. la merupakan manifestasi dari
struktur sosial yang sedang berubah, di mana
nilai, otoritas, dan legitimasi tidak lagi bersifat
tetap, melainkan terus-menerus dinegosiasikan
dalam ruang publik digital. Dalam perspektif
Analisis Wacana Kritis Fairclough, praktik
sosial adalah tahap di mana teks dan diskursus
tidak berdiri sendiri, tetapi terkait erat dengan
relasi kekuasaan dan dinamika ideologi dalam
masyarakat (Fauzan 2016). Oleh karena itu,
memahami cancel culture terhadap tokoh
agama menuntut pembacaan terhadap konteks
sosial,  politik, dan  kultural  yang
memungkinkan wacana semacam ini muncul,
diterima, serta diberdayakan oleh komunitas
digital.

Salah satu aspek sosial paling signifikan
dari fenomena ini adalah bergesernya sumber
legitimasi dari institusi ke komunitas digital. Di
masa lalu, otoritas keagamaan diperoleh
melalui  legitimasi  institusional  seperti
pesantren, organisasi, atau jabatan formal.
Namun, dalam era digital, sumber legitimasi
tersebut semakin bergantung pada persepsi
publik yang dibentuk melalui logika media.
Dalam kerangka mediatisasi fenomena ini
menunjukkan bahwa otoritas keagamaan kini
dimediasi oleh mekanisme media, di mana
visibilitas, viralitas, dan resonansi digital

menjadi indikator utama keabsahan moral

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025



seorang tokoh. Ketika Gus Miftah disorot
karena pernyataannya yang dianggap tidak
pantas, wacana yang muncul tidak hanya
menyoal perilaku personal, tetapi juga
menggugat otoritas simbolik yang selama ini
diasosiasikan dengan figur keagamaan.
Kondisi ini memperlihatkan bahwa
masyarakat digital Indonesia tidak lagi menjadi
penonton pasif, melainkan aktor aktif dalam
pembentukan struktur moral baru. Komentar
berulang seperti “Ulama kok kaya gitu” atau
“Kok bisa ada orang setega itu” bukan sekadar
luapan emosi, melainkan bentuk partisipasi
publik dalam praktik kontrol sosial horizontal.
Dalam perspektif Teori Konvergensi simbolik.
komentar-komentar ini membentuk tema
fantasi yang memunculkan narasi moral
bersama, memperkuat identitas kolektif, dan
memobilisasi emosi publik terhadap figur yang
dianggap menyimpang. Sebagaimana dicatat
oleh Bantugan, cancel culture berfungsi sebagai
arena di mana masyarakat digital membangun
moralitas  baru  berdasarkan  solidaritas
emosional, bukan pada otoritas tradisional yang
bersifat hierarkis (Bantugan et al. 2025).
Pergeseran ini sekaligus menandai transisi dari
sistem kekuasaan vertikal menuju bentuk
legitimasi moral yang cair dan partisipatif.
Lebih jauh, fenomena ini menegaskan
perubahan dalam konsepsi tentang figur
keagamaan. Dalam sistem tradisional, tokoh
agama dipandang sebagai representasi nilai
luhur dan otoritas spiritual. Namun, dalam
konteks mediatisasi, figur tersebut kini berada
di bawah sorotan publik yang terus-menerus, di

mana setiap tindakan dapat direkam, dievaluasi,

Rifki Alanudin, et.al| 187

dan dijadikan bahan diskursus terbuka. Kasus
Gus Miftah memperlihatkan bagaimana logika
media menjadikan figur keagamaan bagian dari
tontonan publik, yang keberadaannya sangat
bergantung pada penerimaan dan penilaian
audiens digital. Dengan memanfaatkan
algoritma dan interaksi publik, ruang digital
berfungsi sebagai arena baru bagi praktik
delegitimasi simbolik yang secara langsung
memengaruhi posisi sosial dan moral tokoh
agama (Bantugan et al. 2025).

Narasi  yang  berkembang  juga
menunjukkan adanya ketegangan antara nilai-
nilai religius ideal dan ekspresi keagamaan
yang kontekstual. Komentar seperti “Kok
begini banget yak level ustaz zaman sekarang”
atau “Ustaz sejati itu seperti Gus Baha, UAS,
atau UAH” menggambarkan ekspektasi publik
terhadap standar moral yang dianggap sah.
Namun, alih-alih disampaikan melalui lembaga
formal, kritik tersebut kini dimediasi oleh media
sosial sebagai ruang negosiasi makna yang
desentralistik. Dalam perspektif Mediatisasi,
proses  re-legitimasi dan  de-legitimasi
berlangsung dalam logika media yang
menekankan partisipasi, interaktivitas, dan
sirkulasi konten (Fadhilah 2024).

Lebih lanjut, cancel culture terhadap
tokoh agama juga dapat dipahami sebagai
bentuk resistensi terhadap elite moral dan
struktur kekuasaan yang dianggap tidak
representatif. Kritik terhadap posisi Gus Miftah
sebagai “Utusan Khusus Presiden”
menunjukkan bahwa publik memaknai jabatan
tersebut sebagai simbol kekuasaan yang dapat

dikritik secara terbuka. Dalam konteks

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025



Mediatisasi agama  (Fakhruroji  2021).
Fenomena ini menunjukkan bagaimana agama
dan politik berkelindan di ruang digital,
menciptakan kondisi di mana otoritas religius
turut tunduk pada logika publik dan media.
Sejalan dengan temuan Bhat, Mitra, dan
Narayanamoorthy, praktik ini merupakan
bentuk resistensi simbolik terhadap institusi
dominan yang dianggap gagal menjaga
moralitas dan keotentikan nilai-nilai keagamaan
(Bhat, Mitra, and Narayanamoorthy 2025).

Implikasi sosial dari fenomena ini adalah
munculnya pertanyaan mendasar tentang siapa
yang kini memiliki kendali atas produksi makna
dan otoritas moral. Ketika seruan boikot dan
komentar kritis mendapat dukungan ribuan
pengguna, kekuasaan simbolik bergeser dari
atas ke bawah, dari lembaga ke masyarakat.
Namun, konvergensi simbolik ini juga
membawa risiko munculnya trial by public
opinion atau bentuk baru otoritarianisme digital
yang berlandaskan emosi kolektif (Purnamasari
2022). Dengan demikian, moralitas digital di
era mediatisasi bersifat dinamis, populistik, dan
rentan terhadap fluktuasi afektif.

Dalam konteks Indonesia, dinamika ini
menjadi semakin kompleks karena figur
keagamaan kerap berperan ganda sebagai
simbol spiritual sekaligus agen politik.
Komentar seperti “Cabut jabatannya” tidak
hanya ditujukan kepada individu, tetapi juga
kepada sistem legitimasi politik yang
menaunginya. Cancel culture dalam konteks ini
beroperasi di dua level, sebagai mekanisme
koreksi moral terhadap individu, dan sebagai

bentuk resistensi simbolik terhadap konfigurasi

Rifki Alanudin, et.al| 188

kekuasaan yang lebih luas. Dalam perspektif
Mediatisasi, hal ini menegaskan bahwa agama
di era digital telah bertransformasi menjadi
bagian dari ekosistem komunikasi publik yang
diatur oleh logika media dan partisipasi massa.

Dengan demikian, praktik sosial yang
melandasi wacana digital terhadap Gus Miftah
memperlihatkan transformasi besar dalam cara
masyarakat mengelola otoritas, makna, dan
simbol. Masyarakat digital tidak lagi sekadar
penerima pesan, tetapi menjadi produsen nilai
dan pelaku utama dalam dinamika legitimasi.
Melalui Analisis Wacana Kritis, dapat dilihat
bahwa diskursus digital berfungsi sebagai
instrumen kekuasaan baru yang menentukan
siapa yang berhak berbicara dan siapa yang
dibatalkan. Dalam kerangka Mediatisasi dan
Konvergensi simbolik, cancel culture terhadap
tokoh agama merupakan bentuk perjuangan
simbolik dan afektif yang mencerminkan
perubahan mendasar dalam struktur legitimasi

sosial di era digital.

4. Simpulan dan Saran

Penelitian ini menunjukkan bahwa
cancel culture terhadap tokoh agama di media
sosial merupakan bentuk delegitimasi simbolik
yang muncul dari interaksi antara bahasa, emosi
kolektif, dan logika algoritmik platform digital.
Melalui wacana publik yang terbentuk dari
kritik moral, seruan boikot, hingga satire,
masyarakat digital secara aktif membangun
mekanisme kontrol sosial baru yang menilai
ulang otoritas moral tokoh agama. Kasus Gus
Miftah memperlihatkan bahwa legitimasi

keagamaan tidak lagi sepenuhnya bertumpu

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025



pada institusi, tetapi sangat dipengaruhi
persepsi publik yang terbentuk oleh viralitas
dan partisipasi netizen. Hal ini menandai
pergeseran besar dalam struktur otoritas
religius, di mana figur keagamaan semakin
tunduk pada logika mediatisasi dan evaluasi
moral masyarakat daring.

Berdasarkan temuan tersebut, penulis
menyarankan agar penelitian berikutnya
memperluas cakupan tokoh, kasus, maupun
metode analisis untuk mengungkap pola cancel
culture yang muncul pada konteks keagamaan
lain. Tokoh agama dan lembaga keagamaan
diharapkan meningkatkan literasi digital,
sensitivitas komunikasi, dan kemampuan
mengelola wacana publik agar mampu
beradaptasi dengan dinamika moral masyarakat
digital yang cepat berubah. Selain itu,
masyarakat pengguna media sosial diimbau
untuk lebih bijak dan kritis dalam merespons isu
viral, sehingga pembentukan opini publik tidak
bergeser menjadi penghakiman emosional yang
berpotensi merusak reputasi dan struktur sosial
yang lebih luas. Dengan demikian, hasil
penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan
dalam  memahami  perubahan  praktik
keagamaan, komunikasi publik, dan dinamika

moral di era digital yang semakin kompleks.

Daftar Pustaka

Arimbawa, I Komang Suastika, Anggy
Paramitha Sari, Ni Nyoman, Universitas
Hindu, Negeri I Gusti, and Bagus
Sugriwa. 2024, “TANTANGAN
PEMUKA AGAMA SEBAGAI
MEDIATOR UTARA Masyarakat Hindu
Di Desa Duda Utara Memiliki Keterikatan
Yang Kuat” 15 (September): 218-29.

Azizah, Reza. 2024. “Representasi Konsep

Rifki Alanudin, et.al| 189

HabluminaAllah Dan Habluminannas
Dalam Filosofi Udeng Seribu Obor
Komunitas Masyarakat Samin
Margomulyo, Bojonegoro” 10 (2): 1-23.
Bantugan, Brian, Cherilyn Abayon, Nicole
Baylon, Grant Hilario, Natasia Roquim,
and Lee Anne. 2025. “Selected Students ’
Perceptions and Attitudes on Cancel
Culture : Reflections on Public Opinion ,

Attribution Theory , Compassionate
Education , and Restorative Justice,” no.
February.

https://doi.org/10.47772/1JRISS.

Bhat, Prashanth, Sreya Mitra, and Nanditha
Narayanamoorthy. 2025. “Bollywood and
Cultural Contestation: Examination of
Digital Mobilization Against the Hindi
Film Industry.” Journal of International
and Intercultural Communication 18 (2):
105-29.
https://doi.org/10.1080/17513057.2025.2
478255.

D. Clark, Meredith. 2020. “DRAG THEM: A
Brief Etymology of so-Called ‘Cancel

Culture.”” Communication and the Public
5 (3-4): 88-92.
https://doi.org/10.1177/20570473209615
62.

Dhoest, Alexander. 2025. “Them! Ingroup-
Outgroup Dynamics in Flemish Anti-
Woke Discourses on X.” Discourse,
Context & Media 65 (100886).
https://doi.org/10.1016/j.dcm.2025.10088
6.

Fadhilah, Ninda Nurul. 2024. “FENOMENA
CANCEL CULTURE DI PLATFORM ¢
X ’: PENGHAKIMAN PUBLIK DALAM
RUANG DIGITAL” 01 (02): 28-35.

Fakhruroji, Moch. 2021. Mediatisasi agama :
Konsep, Kasus, Dan Implikasi. Bandung:
LEKKAS.

Fauzan, Umar. 2016. ANALISIS WACANA
KRITIS Menguak Ideologi  Dalam
Wacana. 1st ed. Yogyakarta: Idea Press.

Firdaus, Muhammad Riyyan, Mohamad
Dindin, and Hamam Sidik. 2024.
“Constructing Religious Legitimacy in the
Digital Public Sphere : A Study of Islamic
Discourse on Social Media Abstrak” 6 (2):
85-110.
https://doi.org/10.15575/kt.v6i2.33173.

Haryatmoko. 2019. Critical Discourse Analysis
(Analisis  Wacana Kritis) :  Landasan
Teori, Metodologi, Dan Penerapan. 3rd

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025



ed. Depok: Rajawali Pers.

Hjarvard, Stig. 2011. “Culture and Religion :
An The Mediatisation of Religion:
Theorising Religion , Media and Social
Change,” no. January 2013, 37-4l1.
https://doi.org/10.1080/14755610.2011.5
79719.

Intan, Theresia, Putri Hartiana, Agatha Winda
Setyarinata, and Yuli Nugraheni. 2020.
“Citra  Politik  Susilo ~ Bambang
Yudhoyono Dan Joko Widodo Di Media
Sosial” 4 (2): 155-73.

Irwanto, Irwanto, Tuti Bahfiarti, and Andi
Alimuddin  Unde. 2025. “Digital
Transformation of Youth Violence in
Indonesia: New Responsibilities and
Social Negotiations in the Digital Age.”
Frontiers in Communication 10 (April):
1-7.
https://doi.org/10.3389/fcomm.2025.1576
389.

Liputan 6. 2024. “Komentar Menohok Soal
Viralnya Candaan Gus Miftah Ke Penjual
Es Teh Keliling.”
https://www.liputan6.com/hot/read/58184
73/komentar-menohok-soal-viralnya-
candaan-gus-miftah-ke-penjual-es-teh-
keliling?page=3.

Littlejohn, S. W, K. A Foss, and J. G Oetzel.

2017. Theories of Human
Communication. 11th ed. USA: Waveland
Press.

Ng, Eve. 2020. “No Grand Pronouncements
Here..: Reflections on Cancel Culture and
Digital Media Participation.” Television
and New Media 21 (6): 621-27.
https://doi.org/10.1177/15274764209188
28.

Papacharissi, Zizi. 2016. “Affective Publics and
Structures of Storytelling: Sentiment,
Events and Mediality.” Information
Communication and Society 19 (3): 307—
24.
https://doi.org/10.1080/1369118X.2015.1
109697.

Purnamasari, Novita Ika. 2022. “Cancel
Culture: Dilema Ruang Publik Dan Kuasa
Netizen.” Mediakom : Jurnal Illmu
Komunikasi 6 2): 137-49.
https://doi.org/10.35760/mkm.2022.v6i2.
7719.

Suara.com. 2025. “Cancel Culture Dimulai? 4
Brand Ini Memutus Kontrak Jule Imbas
Isu Selingkuhi Na Daehoon.” Suara.Com.

Rifki Alanudin, et.al| 190

2025.
https://www.suara.com/lifestyle/2025/10/
22/113233/cancel-culture-dimulai-4-
brand-ini-memutus-kontrak-jule-imbas-
isu-selingkuhi-na-dachoon?

Tempo. 2025. “Profil Abidzar Al-Ghifari,
Pemain Film A Business Proposal Yang
Jadi Sorotan.” Tempo. 2025.
https://www.tempo.co/hiburan/profil-
abidzar-al-ghifari-pemain-film-a-
business-proposal-yang-jadi-sorotan-
1205282.

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025



