
Rifki Alanudin, et.al | 177 

 

©2025 – Orasi : Jurnal Dakwah dan Komunikasi by 
http://syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/orasi/index This work is licensed under a 
Creative Commons Attribution 4.0 International License. Indexed by: SINTA, Google 
Scholar, Moraref, Portal Garuda, BASE, ROAD, etc 

 
Volume 16 No. 2 Desember 2025 

Page: 177-190 

Received: 02-10-2025 

Revised Received: 27-10-2025 

Accepted: 03-12-2025 

Online Available: 19-12-2025 

 

DINAMIKA KOMUNIKASI PUBLIK: CANCEL CULTURE DAN 

FIGUR AGAMA DI MEDIA SOSIAL 

 

PUBLIC COMMUNICATION DYNAMICS: CANCEL CULTURE 

AND RELIGIOUS FIGURES ON SOCIAL MEDIA 
 

Rifki Alanudin1a), Nanang Trenggono2, Ibrahim Besar3, Abdul Firman 

Ashaf4 dan Purwanto Putra, M5 
1,2,3,4,5Universitas Lampung 

Jl. Prof. Dr. Sumantri Brojonegoro,Gedong Meneng, Rajabasa, Lampung 
a) e-mail;2426031016@students.unila.ac.id 

 

 

ABSTRAK  
Penelitian ini bertujuan untuk memahami dinamika komunikasi dalam praktik 
cancel culture terhadap tokoh agama, dengan fokus pada bagaimana wacana publik 
terbentuk, disebarkan, dan dimaknai dalam konteks media sosial. Kasus viral Gus 
Miftah digunakan sebagai contoh untuk melihat bagaimana komentar, tagar, dan 
narasi publik menciptakan tekanan moral yang memengaruhi persepsi terhadap 
otoritas religius di ruang digital. Menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, 
penelitian ini menerapkan Analisis Wacana Kritis (AWK) Fairclough serta teori 
mediatisasi agama dan konvergensi simbolik. Data dikumpulkan melalui observasi 
daring pada twitter/X, tikTok, instagram, dan portal berita, dengan 100 item digital 
sebagai sumber analisis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa cancel culture 
bekerja melalui lima kategori wacana utama: kritik moral, seruan boikot, satire, 
delegitimasi simbolik, dan komentar netral. Bahasa yang digunakan publik 
mencerminkan afeksi kolektif yang membentuk solidaritas moral baru, sementara 
algoritma platform memperkuat wacana dominan melalui visibilitas dan viralitas. 
Temuan menegaskan adanya pergeseran legitimasi dari institusi religius menuju 
komunitas digital yang lebih partisipatif. Implikasi penelitian menunjukkan bahwa 
tokoh agama semakin bergantung pada logika media dan persepsi publik dalam 
menjaga kredibilitas. Studi ini berkontribusi pada bidang komunikasi dan kajian 



Rifki Alanudin, et.al| 178 

 

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025 
 
 

media digital, terutama pada pemahaman mengenai transformasi otoritas moral di 
era digital. Penelitian menyimpulkan bahwa cancel culture merupakan mekanisme 
kontrol sosial baru yang berpotensi memperkuat atau melemahkan posisi simbolik 
tokoh agama. 
 
Kata Kunci: Cancel Culture; Tokoh Agama; Komunikasi Digital; Analisis Wacana 
Kritis; Legitimasi Simbolik. 

 

ABSTRACT 
This study aims to examine the dynamics of cancel culture targeting religious figures 
in Indonesia by exploring how public discourse on social media constructs processes 
of symbolic delegitimation. The viral case of Gus Miftah is used to illustrate how 
comments, hashtags, and public narratives generate moral pressure that shapes 
perceptions of religious authority in digital spaces. Employing a descriptive 
qualitative approach, this research applies Fairclough’s Critical Discourse Analysis 
(CDA) along with the theories of the Mediatization of Religion and Symbolic 
Convergence. Data were collected through online observations on Twitter/X, TikTok, 
Instagram, and digital news portals, with 100 digital items serving as the primary 
sources for analysis. The findings show that cancel culture operates through five 
main discourse categories: moral criticism, calls for boycott, satire, symbolic 
delegitimation, and neutral comments. The language used by netizens reflects 
collective affect that fosters new forms of moral solidarity, while platform 
algorithms amplify dominant discourses through heightened visibility and virality. 
The study reveals a shift in legitimacy from religious institutions toward a more 
participatory digital community. The implications indicate that religious figures 
increasingly depend on media logic and public perception to maintain their 
credibility. This research contributes to the fields of communication and media 
studies, particularly in understanding the transformation of moral authority in the 
digital era. The research concludes that cancel culture functions as a new 
mechanism of social control that has the potential to either strengthen or weaken 
the symbolic position of religious figures. 
 
Keywords: Cancel Culture; Religious Figures; Digital Communication; Critical 
Discourse Analysis; Symbolic Legitimacy. 

 

 

1. Pendahuluan 

Fenomena cancel culture yang 

berkembang pesat dalam beberapa tahun 

terakhir telah menjadi salah satu gejala kultural 

paling mencolok dalam era komunikasi digital. 

Di Indonesia, praktik ini kian menguat seiring 

dengan meningkatnya literasi digital 

masyarakat serta meluasnya penggunaan media 

sosial sebagai ruang ekspresi dan kritik. Istilah 

ini merujuk pada praktik mengucilkan atau 

memboikot individu publik yang dinilai 

menyimpang dari norma sosial yang berlaku, 

baik dalam bentuk seruan pemecatan, 

pembatalan kontrak kerja, maupun serangan 

reputasi di ruang maya (D. Clark 2020). Praktik 

ini tidak hanya berimplikasi pada reputasi tokoh 

yang dicancel, tetapi juga merefleksikan 

dinamika kuasa, moralitas, dan nilai dalam 

masyarakat digital. Dalam konteks ini, cancel 

culture bukan hanya fenomena sosial, 

melainkan juga praktik komunikasi yang 

kompleks dan strategis. 



Rifki Alanudin, et.al| 179 

 

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025 
 

Dalam beberapa tahun terakhir, 

fenomena cancel culture semakin menguat di 

Indonesia dan menjadi salah satu bentuk 

ekspresi sosial paling menonjol di era 

komunikasi digital. Tahun 2025 

memperlihatkan eskalasi yang signifikan, di 

mana cancel culture tidak lagi terbatas pada 

ranah politik atau keagamaan, melainkan juga 

merambah ke industri hiburan, budaya populer, 

dan kehidupan pribadi figur publik.  

Kasus Abidzar Al Ghifari, misalnya, 

menjadi contoh menarik bagaimana pernyataan 

seorang aktor dapat memicu reaksi sosial 

berantai. Pernyataannya yang mengaku tidak 

menonton versi asli drama Korea A Business 

Proposal dan memilih membangun karakter 

sendiri dianggap menyepelekan karya aslinya. 

Ungkapan itu menimbulkan gelombang kritik 

dan ajakan boikot, hingga berdampak pada citra 

film adaptasi tersebut (Tempo 2025). Baru-baru 

ini, kasus Julia Prastini (Jule) turut memperkuat 

pola tersebut. Sebagai selebgram dengan citra 

keluarga harmonis, Jule mendadak menjadi 

pusat perhatian publik setelah isu 

perselingkuhan yang melibatkan dirinya viral di 

media sosial. Dalam waktu singkat, berbagai 

merek memutus kerja sama dan muncul tagar 

#JuleEffect sebagai simbol kecaman publik 

(Suara.com 2025). 

Kedua kasus tersebut menunjukkan 

bahwa cancel culture telah berkembang 

menjadi praktik sosial yang melintasi batas 

bidang dan profesi. Fenomena ini bukan hanya 

tentang pelanggaran etika atau moral individu, 

melainkan juga tentang bagaimana masyarakat 

digital membangun dan menegakkan nilai-nilai 

bersama melalui ruang virtual. Dengan 

demikian, konteks cancel culture tidak hanya 

relevan bagi selebritas hiburan, tetapi untuk 

semua publik figur, tidak terkecuali tokoh 

agama yang memiliki otoritas simbolik tinggi di 

masyarakat. 

Tokoh agama, sebagai figur publik yang 

memiliki legitimasi sosial dan simbolik tinggi 

dalam masyarakat Indonesia, tidak luput dari 

sorotan cancel culture. Kasus yang menimpa 

Gus Miftah pada akhir 2024 hingga awal 2025 

menjadi contoh konkret bagaimana media sosial 

dapat menjadi arena bagi praktik delegitimasi 

simbolik terhadap otoritas keagamaan. Sebagai 

seorang pendakwah terkemuka, Gus Miftah 

menjadi sorotan publik setelah ucapannya yang 

dianggap kasar terhadap seorang pedagang es 

teh tersebar luas di media sosial. Reaksi netizen 

yang masif, termasuk seruan boikot dan kritik 

tajam, menunjukkan bagaimana media sosial 

dapat berfungsi sebagai arena penghakiman 

publik yang cepat dan luas. Dalam waktu 

singkat, tekanan dari masyarakat daring 

memaksa Gus Miftah untuk dicopot dari 

jabatannya sebagai utusan khusus Presiden  

(Liputan 6 2024). Fenomena ini 

memperlihatkan bagaimana cancel culture 

dapat mengubah lanskap komunikasi publik dan 

menggeser otoritas simbolik tokoh agama. 

Kajian ini menjadi penting untuk 

dibahas karena cancel culture terhadap tokoh 

agama menyentuh aspek-aspek mendasar dalam 

studi komunikasi, yakni representasi, diskursus 

publik, dan produksi makna dalam ruang 

digital. Cancel culture bukan hanya persoalan 

ekspresi kebebasan berpendapat, melainkan 



Rifki Alanudin, et.al| 180 

 

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025 
 

juga proses komunikasi yang melibatkan 

produksi dan reproduksi makna kolektif, 

interaksi antar pengguna, serta pembentukan 

opini publik. Dalam kerangka ini, komunikasi 

digital tidak sekadar menjadi medium netral, 

melainkan arena diskursif tempat nilai-nilai 

sosial dinegosiasikan, dikontestasikan, dan 

diredefinisi (Firdaus, Dindin, and Sidik 2024; 

Irwanto, Bahfiarti, and Unde 2025) 

Beberapa studi terdahulu telah 

mengkaji cancel culture dalam konteks global 

maupun lokal. Eve Ng menjelaskan bagaimana 

cancel culture merupakan bentuk partisipasi 

digital yang memungkinkan masyarakat untuk 

terlibat dalam kontrol sosial berbasis moral (Ng 

2020). Sementara itu, Ninda Nurul Fadilah 

menyoroti dampak psikologis dan sosial dari 

cancel culture terhadap figur publik, khususnya 

dalam hal perusakan reputasi dan isolasi social 

(Fadhilah 2024). Di Indonesia, penelitian 

Novita membahas cancel culture terhadap 

selebritas Indonesia dan bagaimana narasi 

digital memengaruhi persepsi publik 

(Purnamasari 2022). Namun, kajian yang secara 

khusus membahas cancel culture terhadap 

tokoh agama di Indonesia masih relatif terbatas, 

terutama dalam perspektif komunikasi digital 

dan diskursus media sosial. Hal ini menjadi 

celah penting yang ingin diisi oleh penelitian 

ini. 

Selain itu, tokoh agama memiliki 

kedudukan simbolik yang berbeda 

dibandingkan selebritas atau politisi. Mereka 

tidak hanya dipandang sebagai figur publik, 

tetapi juga sebagai representasi nilai-nilai moral 

dan spiritual dalam masyarakat, sebagaimana 

ditunjukkan dalam studi yang ditulis Arimbawa 

dan Mustofa, bahwa pemuka agama memegang 

otoritas etis di tengah transformasi sosial dan 

digital masyarakat Indonesia (Arimbawa et al. 

2024; Azizah 2024). Oleh karena itu, ketika 

tokoh agama menjadi sasaran cancel culture, 

proses delegitimasi yang terjadi bukan hanya 

bersifat personal, tetapi juga simbolik dan 

institusional. Proses ini berkaitan erat dengan 

cara komunikasi massa dan digital 

memproduksi dan menyebarkan makna, 

membentuk identitas, serta menciptakan ruang-

ruang representasi baru (Papacharissi 2016). 

Secara teoritik, penelitian ini 

menggunakan Analisis Wacana Kritis 

Fairclough untuk membedah bagaimana praktik 

cancel culture terhadap tokoh agama dibentuk 

dan dimaknai di ruang digital. Pendekatan ini 

memungkinkan penelitian untuk melihat 

bagaimana bahasa, komentar, dan simbol-

simbol yang muncul dalam unggahan, tagar, 

maupun percakapan publik berfungsi sebagai 

praktik sosial yang memuat relasi kuasa dan 

proses delegitimasi. Selain itu, penelitian ini 

memanfaatkan teori mediatisasi  agama untuk 

memahami bagaimana otoritas keagamaan 

mengalami transformasi ketika memasuki 

ruang digital yang dikendalikan oleh logika 

media seperti visibilitas, viralitas, dan 

partisipasi publik. Kerangka ini membantu 

menjelaskan mengapa figur agama menjadi 

rentan terhadap penilaian dan sanksi moral 

berbasis media. Lebih lanjut, teori konvergensi 

simbolik digunakan untuk menelaah bagaimana 

emosi, narasi bersama, dan simbol-simbol 



Rifki Alanudin, et.al| 181 

 

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025 
 

publik membentuk solidaritas moral kolektif 

dalam proses cancel culture. 

Rumusan masalah dalam penelitian ini 

adalah bagaimana praktik cancel culture 

terhadap tokoh agama di Indonesia dikonstruksi 

melalui diskursus media sosial, dan bagaimana 

proses komunikasi tersebut memengaruhi 

legitimasi simbolik tokoh agama dalam ruang 

publik digital? Penelitian ini bertujuan untuk 

memahami dinamika komunikasi dalam praktik 

cancel culture terhadap tokoh agama, dengan 

fokus pada bagaimana wacana publik terbentuk, 

disebarkan, dan dimaknai dalam konteks media 

sosial. 

Manfaat dari penelitian ini terbagi 

menjadi dua: secara teoritis, penelitian ini 

memberikan kontribusi dalam pengembangan 

studi komunikasi digital dan representasi tokoh 

publik di era media sosial. Secara praktis, 

penelitian ini dapat menjadi bahan refleksi bagi 

tokoh agama, praktisi komunikasi, dan 

masyarakat luas dalam memahami tantangan 

komunikasi publik di tengah berkembangnya 

budaya digital yang sarat dengan dinamika 

moral, nilai, dan representasi. 

Dengan demikian, penelitian ini 

memiliki keterbaruan yang signifikan. Pertama, 

karena fokusnya pada tokoh agama sebagai 

subjek cancel culture, yang belum banyak 

dieksplorasi dalam kajian komunikasi digital di 

Indonesia. Kedua, karena pendekatannya yang 

menggunakan analisis wacana kritis untuk 

mengurai kompleksitas makna dan representasi 

dalam diskursus media sosial. Dan ketiga, 

karena konteksnya yang sangat aktual dan 

relevan dengan dinamika sosial keagamaan di 

Indonesia, terutama dalam periode 2024-2025 

yang ditandai dengan meningkatnya sensitivitas 

publik terhadap isu moral dan agama. 

 

2. Metodologi Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan pada 

periode Juni – Agustus 2025 dengan fokus pada 

wacana cancel culture terhadap tokoh agama di 

media sosial, yaitu Gus Miftah. Pendekatan 

yang digunakan adalah kualitatif deskriptif 

dengan metode Analisis Wacana Kritis (AWK) 

Fairclough untuk menganalisis hubungan antara 

teks, praktik diskursif, dan praktik sosial. Teori 

yang digunakan adalah Teori Mediatisasi Agma 

dan Teori Konvergensi simbolik. Data 

diperoleh melalui observasi daring (netnografi) 

di platform Twitter/X, TikTok, Instagram, dan 

portal berita daring dengan kata kunci dan tagar 

terkait kasus “Gus Miftah” dan 

“#BoikotGusMiftah.” Sumber data terdiri dari 

100 item digital berupa komentar, unggahan, 

video, dan artikel berita yang dipilih secara 

purposif berdasarkan tingkat viralitas dan 

relevansi. Teknik pengumpulan data dilakukan 

melalui dokumentasi dan arsip digital, 

sedangkan analisis data dilakukan melalui tiga 

tahap AWK. 

3. Hasil dan Pembahasan 

Fenomena cancel culture terhadap tokoh 

agama di media sosial menunjukkan bagaimana 

bahasa, media, dan struktur sosial saling 

berkelindan dalam membentuk wacana publik. 

Untuk membedah dinamika tersebut, penelitian 

ini menggunakan pendekatan Analisis Wacana 

Kritis untuk melihat relasi kuasa dalam bahasa, 

Melalui kerangka ini, pembahasan difokuskan 



Rifki Alanudin, et.al| 182 

 

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025 
 

pada tiga tataran analisis: praktik bahasa 

sebagai alat delegitimasi simbolik, ruang digital 

sebagai arena produksi dan sirkulasi wacana 

moral, serta munculnya afeksi kolektif yang 

menandai krisis legitimasi tokoh agama di era 

digital. 

 

Bahasa Sebagai Arena Delegitimasi Simbolik  

Komentar-komentar netizen dalam 

kasus viral Gus Miftah menunjukkan 

kompleksitas wacana digital yang sarat emosi, 

norma moral, dan strategi simbolik. Dari 100 

data komentar yang dikumpulkan melalui 

platform Twitter (X), Instagram, dan TikTok 

ditemukan pola linguistik yang tidak hanya 

merefleksikan opini publik, tetapi juga 

membentuk ulang makna dan otoritas tokoh 

agama dalam ruang digital. Secara leksikal, 

komentar-komentar tersebut menampilkan 

konsentrasi pada kata-kata seperti “ustaz,” 

“agama,” “boikot,” “malu,” “kasar,” “jahat,” 

dan “memalukan.” Penggunaan kata-kata ini 

menunjukkan adanya intensi simbolik yang 

diarahkan untuk mengevaluasi, mengkritik, 

bahkan mendeligitimasi tokoh publik 

berdasarkan nilai moral yang diyakini oleh 

komunitas digital. 

Komentar seperti “Ulama kok kaya 

gitu,” “Gus itu bagus lho. Lah, kok ini tidak 

bagus perkataannya?” atau “Copot sebagai 

utusan khusus presiden,” adalah contoh konkret 

bagaimana netizen menggunakan bahasa 

sebagai alat kontrol sosial. Dalam kerangka 

Analisis Wacana Kritis Fairclough, bahasa di 

sini tidak netral, melainkan mengandung relasi 

kekuasaan simbolik yang beroperasi di tingkat 

sosial. Bahasa menjadi sarana delegitimasi, di 

mana makna dan posisi sosial seorang tokoh 

agama dapat dipertanyakan melalui diskursus 

publik. 

Sebagian besar komentar menampilkan 

gaya retorika yang berlapis antara kritik, 

kecaman, dan sindiran. Gaya bahasa langsung 

dan emosional mendominasi, dengan banyak 

penggunaan kata sifat negatif seperti “jahat,” 

“memalukan,” “tidak pantas,” dan “sakit hati.”. 

Dalam konteks Teori Konvergensi simbolik, 

penggunaan bahasa semacam ini membentuk 

tema fantasi, narasi bersama yang menegaskan 

solidaritas moral antar pengguna media sosial. 

Melalui pertukaran simbol dan emosi, publik 

digital menciptakan konvergensi simbolik yang 

menguatkan identitas kolektif “kita” sebagai 

komunitas moral yang menolak perilaku tokoh 

agama yang dianggap menyimpang. 

Penggunaan pertanyaan retoris seperti 

“Ulama kok bohong?” atau “Kok begini banget 

ya level ustaz zaman sekarang?” 

memperlihatkan cara netizen menggugat 

identitas tokoh secara simbolik. Ini merupakan 

praktik delegitimasi simbolik, di mana identitas 

yang sebelumnya memiliki otoritas moral dan 

spiritual dirombak melalui mekanisme bahasa 

dan opini publik. Fenomena ini memperlihatkan 

gejala mediatisasi, di mana otoritas agama tidak 

lagi bergantung pada lembaga religius, tetapi 

pada logika media yang menekankan visibilitas, 

popularitas, dan resonansi digital (Fakhruroji 

2021). Ketika figur keagamaan tampil di ruang 

publik digital, mereka tunduk pada mekanisme 

representasi yang dikendalikan oleh interaksi 



Rifki Alanudin, et.al| 183 

 

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025 
 

pengguna dan algoritma, bukan lagi oleh 

struktur hierarkis keagamaan tradisional. 

Data menunjukkan adanya lima 

kategori utama wacana yang terbentuk dari 

komentar netizen: (1) kritik moral terhadap 

tokoh agama, (2) seruan boikot, (3) sarkasme 

atau satire, (4) delegitimasi simbolik, dan (5) 

komentar netral. 

Kritik moral muncul dalam bentuk 

evaluasi normatif terhadap perilaku tokoh 

agama, seperti “Percuma beragama tapi 

attitude-nya ga ada,” atau “Sungguh ironis 

mengajarkan cinta dan kasih di atas mimbar, 

tapi menyebar luka di atas lidah.” Komentar 

semacam ini menegaskan ekspektasi publik 

terhadap moralitas tokoh agama. 

Seruan boikot bersifat kolektif dan 

aktivistis, misalnya “Setuju dicopot Gus Miftah 

sebagai utusan presiden,” atau “Miftah harus 

mundur.” Wacana ini menggambarkan 

solidaritas moral publik yang diwujudkan 

melalui aksi digital. 

Sarkasme/satire tampil dalam bentuk 

humor kritis yang tetap berfungsi sebagai 

perlawanan simbolik, misalnya komentar 

“Ngapain sih pake kcmt mulu? Pdhl yg but4 kan 

hatinya. #eh” atau “Saya pendukung 

#GusMiftah dan saya akan tetap mendoakan 

Gus Miftah dengan setulus hati Semoga Gus 

Miftah jadi penjual Es teh amin” Jenis wacana 

ini memperlihatkan cara publik meredakan 

ketegangan moral sambil tetap mengkritik figur 

keagamaan secara halus. 

Delegitimasi simbolik muncul dalam 

bentuk pengingkaran terhadap identitas dan 

peran sosial tokoh agama itu sendiri, seperti 

“Kalo gak ada ilmu gausah ceramah agama” 

atau “Ulama ko Bohong?” Kategori ini 

merupakan bentuk terkuat, di mana otoritas 

moral figur publik dibatalkan secara kolektif. 

Komentar netral muncul dalam 

proporsi kecil dan biasanya berisi ajakan untuk 

objektif, seperti “tetaplah menjadi orang baik 

@gusmiftah, kita sebagai manusia juga pasti 

punya salah, Yang suka menghujat blm tentu 

dirinya juga baik ….” Wacana ini menandakan 

adanya segmen publik yang berupaya 

menyeimbangkan perdebatan, namun secara 

jumlah kalah dominan dibanding empat 

kategori sebelumnya. 

Kelima kategori ini menunjukkan 

bahwa ruang digital menjadi arena di mana 

publik tidak hanya mengekspresikan opini, 

tetapi juga membentuk mekanisme sosial baru 

dalam menilai dan menegakkan moralitas. 

Secara linguistik, wacana ini tidak dapat 

dilepaskan dari konteks sosial yang lebih luas. 

Menurut Fairclough, analisis wacana kritis 

selalu menghubungkan teks dengan struktur 

sosial yang melatarbelakanginya (Haryatmoko 

2019). Tekanan publik terhadap tokoh agama 

tidak hanya mencerminkan kekecewaan 

terhadap individu, tetapi juga menandai 

perubahan otoritas simbolik dalam masyarakat 

digital. Sejalan dengan Hjarvard, fenomena ini 

menggambarkan transformasi fungsi agama di 

era mediatisasi dari sistem makna yang 

dikontrol institusi menuju sistem yang 

dimediasi oleh logika media dan partisipasi 

public (Hjarvard 2011).  

 



Rifki Alanudin, et.al| 184 

 

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025 
 

Ruang Digital sebagai Medan Produksi dan 

Sirkulasi Wacana Moral 

Komentar-komentar yang berkembang 

dalam kasus cancel culture terhadap Gus 

Miftah bukanlah entitas yang berdiri sendiri 

atau semata-mata ekspresi reaktif personal. 

Komentar-komentar tersebut merupakan bagian 

dari mekanisme produksi dan penyebaran 

wacana digital yang terstruktur dalam lanskap 

komunikasi publik modern. Dalam konteks 

media sosial, wacana tidak lahir dalam ruang 

kosong, melainkan merupakan hasil interaksi 

antara aktor (pengguna), medium (platform), 

algoritma, dan struktur sosial yang lebih luas . 

Oleh karena itu, untuk memahami mengapa dan 

bagaimana komentar-komentar netizen 

berkembang begitu masif dan bernuansa 

delegitimatif terhadap seorang tokoh agama. 

Proses produksi wacana dalam kasus 

ini diawali dengan tersebarnya sebuah potongan 

video berdurasi pendek yang memperlihatkan 

Gus Miftah mengeluarkan pernyataan yang 

dianggap kasar terhadap seorang pedagang. 

Video tersebut, yang menyebar cepat melalui 

berbagai platform, menjadi titik api yang 

memicu reaksi publik secara masif. Dalam 

kerangka mediatisasi, fenomena ini 

memperlihatkan bagaimana agama dan otoritas 

moral kini dimediasi oleh logika media. 

Potongan video tidak hanya menjadi artefak 

visual, tetapi juga artefak wacana yang 

membentuk citra tokoh agama melalui 

mekanisme representasi algoritmik dan 

partisipasi publik. Makna video tersebut 

dikonstruksi ulang oleh pengguna yang 

menafsirkannya sebagai simbol penyimpangan 

moral, sehingga Mediatisasi menjadikan ruang 

digital arena baru pembentukan makna religius 

dan sosial (Fakhruroji 2021). 

Tagar seperti #BoikotGusMiftah, 

#miftahniradab, dan #esteh kemudian berfungsi 

lebih dari sekadar pengelompokan konten. 

Tagar tersebut bekerja sebagai discourse frames 

yang menuntun cara publik membaca, menilai, 

dan merespons isu yang sedang viral. 

Sebagaimana dijelaskan Teori Konvergensi 

simbolik simbol dan narasi yang dibagikan 

bersama menciptakan tema fantasi yang 

memperkuat solidaritas moral (Littlejohn, Foss, 

and Oetzel 2017). Dalam konteks ini, tagar 

berfungsi sebagai simbol konvergensi yang 

mengikat pengguna media sosial dalam satu 

kesadaran moral kolektif. Ketika tagar ini 

berulang di berbagai kanal, ia membentuk rantai 

simbolik yang memobilisasi emosi, 

mengafirmasi nilai, dan memperkuat tekanan 

sosial terhadap figur yang dianggap melanggar 

norma. 

Salah satu temuan penting dalam 

praktik diskursif ini adalah mengenai siapa 

yang memproduksi dan menyebarkan 

komentar. Tidak semua berasal dari akun 

dengan identitas jelas; sebagian besar justru dari 

akun anonim atau semi-anonim yang aktif 

dalam diskursus publik keagamaan dan politik. 

Namun demikian, keterlibatan akun publik, 

aktivis, dan influencer juga signifikan dalam 

memperluas distribusi komentar. Fenomena ini 

memperlihatkan bahwa praktik diskursif di 

media sosial tidak hanya bersifat horizontal 

(antar pengguna), tetapi juga vertikal, di mana 

aktor dengan modal sosial ikut mengarahkan 



Rifki Alanudin, et.al| 185 

 

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025 
 

arus diskursus. Dalam kerangka mediatisasi, 

kondisi ini menegaskan bahwa kekuasaan 

wacana kini tersebar dan tidak lagi dimonopoli 

lembaga formal, melainkan dikelola secara 

dinamis melalui interaksi antara publik dan 

algoritma platform. 

Aspek penting lain adalah bagaimana 

platform seperti Twitter/X, Instagram, dan 

TikTok mengatur visibilitas komentar melalui 

algoritma. Komentar dengan tingkat 

keterlibatan tinggi (likes, retweet, quote, atau 

reply) mendapatkan prioritas dalam distribusi, 

sehingga sistem algoritmik berperan sebagai 

agen Mediatisasi yang memperkuat wacana 

tertentu. Dalam kasus ini, komentar bernada 

afektif seperti “boikot gus miftah,” “ustaz tak 

beradab,” atau “ulama kok kaya gitu” muncul 

berulang dalam thread populer. Proses ini 

menggambarkan bagaimana logika media, 

bukan sekadar isi pesan, melainkan menentukan 

arah dan daya hidup sebuah wacana, 

sebagaimana dijelaskan oleh Hjarvard bahwa 

Mediatisasi menjadikan media sebagai institusi 

sosial yang membingkai cara masyarakat 

memahami realitas (Hjarvard 2011). 

Praktik diskursif tidak berhenti pada 

produksi dan penyebaran, tetapi juga 

menyentuh aspek konsumsi dan reproduksi 

makna. Netizen yang berkomentar bukan 

sekadar pembaca pasif, melainkan agen yang 

mengafirmasi, memparodikan, atau bahkan 

mendistribusikan ulang narasi yang sedang 

dominan. Dalam konteks Konvergensi 

simbolik, publik digital bertindak sebagai 

komunitas interpretatif yang menciptakan dan 

meneguhkan makna bersama. Proses ini sejalan 

dengan temuan (Intan et al. 2020) dan (Dhoest 

2025) yang menunjukkan bahwa komunitas 

daring cenderung membangun dikotomi antara 

“kita” yang bermoral dan “mereka” yang 

menyimpang. Dalam kasus ini, publik digital 

menciptakan oposisi moral baru yang 

memperjelas batas perilaku yang dianggap 

pantas bagi figur keagamaan.  

Pola klasifikasi komentar juga 

memperlihatkan kronologi diskursif yang khas, 

dari kritik moral menuju seruan boikot hingga 

delegitimasi simbolik. Pada fase awal, 

komentar cenderung berupa evaluasi terhadap 

etika tokoh, seperti “Ustaz kok kasar” atau 

“Lebih baik jualan es teh daripada jual agama.” 

Seiring meningkatnya eksposur video dan tagar, 

komentar bergeser menjadi ajakan kolektif 

seperti “Boikot semua ceramahnya,” “Copot 

Miftah sebagai utusan khusus presiden,” hingga 

mencapai tahappenyimpangan simbolik seperti 

“Gus porno” dan “Sebagai pemuka agama 

mulutnya terlalu keblinger.” Pergeseran ini 

menunjukkan proses makna yang berantai, di 

mana narasi individu berubah menjadi narasi 

kolektif yang mengikat emosi dan solidaritas 

sosial. 

Selain itu, dimensi politik dan 

institusional turut masuk dalam diskursus 

publik. Beberapa komentar menyinggung 

jabatan formal Gus Miftah sebagai “Utusan 

Khusus Presiden,” yang menggeser isu dari 

personal menjadi institusional. Dalam konteks 

Mediatisasi of religion, hal ini memperlihatkan 

bagaimana figur keagamaan kini beroperasi di 

persimpangan antara agama, politik, dan media. 

Media sosial menjadikan figur religius tidak 



Rifki Alanudin, et.al| 186 

 

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025 
 

hanya representasi spiritual, tetapi juga simbol 

politik yang dapat menjadi sasaran kritik moral 

publik. Dengan demikian, batas antara kritik 

personal dan sistemik semakin kabur, 

menegaskan bahwa cancel culture di ruang 

digital bekerja dalam logika mediatisas. 

Ruang digital dalam kasus ini juga 

memperlihatkan dinamika kekuasaan yang 

tidak seimbang antara wacana dominan dan 

narasi tandingan. Komentar minoritas yang 

membela Gus Miftah, seperti ajakan untuk 

memaafkan atau menahan diri cenderung 

tenggelam dalam arus diskursus mayoritas. 

Fenomena ini sesuai dengan konsep spiral of 

silence yang dapat dibaca melalui lensa 

Konvergensi simbolik, di mana konvergensi 

simbolik mayoritas menekan ekspresi alternatif. 

Hasilnya, wacana dominan berfungsi sebagai 

bentuk konsensus moral afektif yang 

menetapkan standar baru perilaku publik. 

Dalam kerangka Analisis Wacana 

Kritis, seluruh proses ini menunjukkan bahwa 

diskursus digital berfungsi sebagai mekanisme 

kontrol sosial baru yang bersifat horizontal, 

cepat, dan berbasis emosi kolektif dan 

mediatisasi mengubah posisi agama dari sistem 

nilai transendental menjadi praktik komunikasi 

sosial yang tunduk pada logika media dan 

partisipasi publik. Maka, praktik diskursif 

dalam kasus Gus Miftah tidak sekadar 

menunjukkan reaksi spontan masyarakat, tetapi 

juga menggambarkan bagaimana media sosial 

menjadi arena utama dalam pembentukan, 

penyebaran, dan peneguhan wacana moral di 

masyarakat digital Indonesia. 

 

Afeksi Kolektif dan Krisis Legitimasi Tokoh 

Agama di Era Digital 

Wacana yang terbentuk dalam komentar-

komentar netizen terhadap Gus Miftah pada 

akhirnya merefleksikan lebih dari sekadar 

ekspresi ketidaksukaan terhadap tindakan 

personal. Ia merupakan manifestasi dari 

struktur sosial yang sedang berubah, di mana 

nilai, otoritas, dan legitimasi tidak lagi bersifat 

tetap, melainkan terus-menerus dinegosiasikan 

dalam ruang publik digital. Dalam perspektif 

Analisis Wacana Kritis Fairclough, praktik 

sosial adalah tahap di mana teks dan diskursus 

tidak berdiri sendiri, tetapi terkait erat dengan 

relasi kekuasaan dan dinamika ideologi dalam 

masyarakat (Fauzan 2016). Oleh karena itu, 

memahami cancel culture terhadap tokoh 

agama menuntut pembacaan terhadap konteks 

sosial, politik, dan kultural yang 

memungkinkan wacana semacam ini muncul, 

diterima, serta diberdayakan oleh komunitas 

digital. 

Salah satu aspek sosial paling signifikan 

dari fenomena ini adalah bergesernya sumber 

legitimasi dari institusi ke komunitas digital. Di 

masa lalu, otoritas keagamaan diperoleh 

melalui legitimasi institusional seperti 

pesantren, organisasi, atau jabatan formal. 

Namun, dalam era digital, sumber legitimasi 

tersebut semakin bergantung pada persepsi 

publik yang dibentuk melalui logika media. 

Dalam kerangka mediatisasi fenomena ini 

menunjukkan bahwa otoritas keagamaan kini 

dimediasi oleh mekanisme media, di mana 

visibilitas, viralitas, dan resonansi digital 

menjadi indikator utama keabsahan moral 



Rifki Alanudin, et.al| 187 

 

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025 
 

seorang tokoh. Ketika Gus Miftah disorot 

karena pernyataannya yang dianggap tidak 

pantas, wacana yang muncul tidak hanya 

menyoal perilaku personal, tetapi juga 

menggugat otoritas simbolik yang selama ini 

diasosiasikan dengan figur keagamaan. 

Kondisi ini memperlihatkan bahwa 

masyarakat digital Indonesia tidak lagi menjadi 

penonton pasif, melainkan aktor aktif dalam 

pembentukan struktur moral baru. Komentar 

berulang seperti “Ulama kok kaya gitu” atau 

“Kok bisa ada orang setega itu” bukan sekadar 

luapan emosi, melainkan bentuk partisipasi 

publik dalam praktik kontrol sosial horizontal. 

Dalam perspektif Teori Konvergensi simbolik. 

komentar-komentar ini membentuk tema 

fantasi yang memunculkan narasi moral 

bersama, memperkuat identitas kolektif, dan 

memobilisasi emosi publik terhadap figur yang 

dianggap menyimpang. Sebagaimana dicatat 

oleh Bantugan, cancel culture berfungsi sebagai 

arena di mana masyarakat digital membangun 

moralitas baru berdasarkan solidaritas 

emosional, bukan pada otoritas tradisional yang 

bersifat hierarkis (Bantugan et al. 2025). 

Pergeseran ini sekaligus menandai transisi dari 

sistem kekuasaan vertikal menuju bentuk 

legitimasi moral yang cair dan partisipatif. 

Lebih jauh, fenomena ini menegaskan 

perubahan dalam konsepsi tentang figur 

keagamaan. Dalam sistem tradisional, tokoh 

agama dipandang sebagai representasi nilai 

luhur dan otoritas spiritual. Namun, dalam 

konteks mediatisasi, figur tersebut kini berada 

di bawah sorotan publik yang terus-menerus, di 

mana setiap tindakan dapat direkam, dievaluasi, 

dan dijadikan bahan diskursus terbuka. Kasus 

Gus Miftah memperlihatkan bagaimana logika 

media menjadikan figur keagamaan bagian dari 

tontonan publik, yang keberadaannya sangat 

bergantung pada penerimaan dan penilaian 

audiens digital. Dengan memanfaatkan 

algoritma dan interaksi publik, ruang digital 

berfungsi sebagai arena baru bagi praktik 

delegitimasi simbolik yang secara langsung 

memengaruhi posisi sosial dan moral tokoh 

agama (Bantugan et al. 2025). 

Narasi yang berkembang juga 

menunjukkan adanya ketegangan antara nilai-

nilai religius ideal dan ekspresi keagamaan 

yang kontekstual. Komentar seperti “Kok 

begini banget yak level ustaz zaman sekarang” 

atau “Ustaz sejati itu seperti Gus Baha, UAS, 

atau UAH” menggambarkan ekspektasi publik 

terhadap standar moral yang dianggap sah. 

Namun, alih-alih disampaikan melalui lembaga 

formal, kritik tersebut kini dimediasi oleh media 

sosial sebagai ruang negosiasi makna yang 

desentralistik. Dalam perspektif Mediatisasi, 

proses re-legitimasi dan de-legitimasi 

berlangsung dalam logika media yang 

menekankan partisipasi, interaktivitas, dan 

sirkulasi konten (Fadhilah 2024).  

Lebih lanjut, cancel culture terhadap 

tokoh agama juga dapat dipahami sebagai 

bentuk resistensi terhadap elite moral dan 

struktur kekuasaan yang dianggap tidak 

representatif. Kritik terhadap posisi Gus Miftah 

sebagai “Utusan Khusus Presiden” 

menunjukkan bahwa publik memaknai jabatan 

tersebut sebagai simbol kekuasaan yang dapat 

dikritik secara terbuka. Dalam konteks 



Rifki Alanudin, et.al| 188 

 

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025 
 

Mediatisasi agama (Fakhruroji 2021). 

Fenomena ini menunjukkan bagaimana agama 

dan politik berkelindan di ruang digital, 

menciptakan kondisi di mana otoritas religius 

turut tunduk pada logika publik dan media. 

Sejalan dengan temuan Bhat, Mitra, dan 

Narayanamoorthy, praktik ini merupakan 

bentuk resistensi simbolik terhadap institusi 

dominan yang dianggap gagal menjaga 

moralitas dan keotentikan nilai-nilai keagamaan 

(Bhat, Mitra, and Narayanamoorthy 2025). 

Implikasi sosial dari fenomena ini adalah 

munculnya pertanyaan mendasar tentang siapa 

yang kini memiliki kendali atas produksi makna 

dan otoritas moral. Ketika seruan boikot dan 

komentar kritis mendapat dukungan ribuan 

pengguna, kekuasaan simbolik bergeser dari 

atas ke bawah, dari lembaga ke masyarakat. 

Namun, konvergensi simbolik ini juga 

membawa risiko munculnya trial by public 

opinion atau bentuk baru otoritarianisme digital 

yang berlandaskan emosi kolektif (Purnamasari 

2022). Dengan demikian, moralitas digital di 

era mediatisasi bersifat dinamis, populistik, dan 

rentan terhadap fluktuasi afektif. 

Dalam konteks Indonesia, dinamika ini 

menjadi semakin kompleks karena figur 

keagamaan kerap berperan ganda sebagai 

simbol spiritual sekaligus agen politik. 

Komentar seperti “Cabut jabatannya” tidak 

hanya ditujukan kepada individu, tetapi juga 

kepada sistem legitimasi politik yang 

menaunginya. Cancel culture dalam konteks ini 

beroperasi di dua level, sebagai mekanisme 

koreksi moral terhadap individu, dan sebagai 

bentuk resistensi simbolik terhadap konfigurasi 

kekuasaan yang lebih luas. Dalam perspektif 

Mediatisasi, hal ini menegaskan bahwa agama 

di era digital telah bertransformasi menjadi 

bagian dari ekosistem komunikasi publik yang 

diatur oleh logika media dan partisipasi massa. 

Dengan demikian, praktik sosial yang 

melandasi wacana digital terhadap Gus Miftah 

memperlihatkan transformasi besar dalam cara 

masyarakat mengelola otoritas, makna, dan 

simbol. Masyarakat digital tidak lagi sekadar 

penerima pesan, tetapi menjadi produsen nilai 

dan pelaku utama dalam dinamika legitimasi. 

Melalui Analisis Wacana Kritis, dapat dilihat 

bahwa diskursus digital berfungsi sebagai 

instrumen kekuasaan baru yang menentukan 

siapa yang berhak berbicara dan siapa yang 

dibatalkan. Dalam kerangka Mediatisasi dan 

Konvergensi simbolik, cancel culture terhadap 

tokoh agama merupakan bentuk perjuangan 

simbolik dan afektif yang mencerminkan 

perubahan mendasar dalam struktur legitimasi 

sosial di era digital. 

 

4. Simpulan dan Saran 

Penelitian ini menunjukkan bahwa 

cancel culture terhadap tokoh agama di media 

sosial merupakan bentuk delegitimasi simbolik 

yang muncul dari interaksi antara bahasa, emosi 

kolektif, dan logika algoritmik platform digital. 

Melalui wacana publik yang terbentuk dari 

kritik moral, seruan boikot, hingga satire, 

masyarakat digital secara aktif membangun 

mekanisme kontrol sosial baru yang menilai 

ulang otoritas moral tokoh agama. Kasus Gus 

Miftah memperlihatkan bahwa legitimasi 

keagamaan tidak lagi sepenuhnya bertumpu 



Rifki Alanudin, et.al| 189 

 

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025 
 

pada institusi, tetapi sangat dipengaruhi 

persepsi publik yang terbentuk oleh viralitas 

dan partisipasi netizen. Hal ini menandai 

pergeseran besar dalam struktur otoritas 

religius, di mana figur keagamaan semakin 

tunduk pada logika mediatisasi dan evaluasi 

moral masyarakat daring. 

Berdasarkan temuan tersebut, penulis 

menyarankan agar penelitian berikutnya 

memperluas cakupan tokoh, kasus, maupun 

metode analisis untuk mengungkap pola cancel 

culture yang muncul pada konteks keagamaan 

lain. Tokoh agama dan lembaga keagamaan 

diharapkan meningkatkan literasi digital, 

sensitivitas komunikasi, dan kemampuan 

mengelola wacana publik agar mampu 

beradaptasi dengan dinamika moral masyarakat 

digital yang cepat berubah. Selain itu, 

masyarakat pengguna media sosial diimbau 

untuk lebih bijak dan kritis dalam merespons isu 

viral, sehingga pembentukan opini publik tidak 

bergeser menjadi penghakiman emosional yang 

berpotensi merusak reputasi dan struktur sosial 

yang lebih luas. Dengan demikian, hasil 

penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan 

dalam memahami perubahan praktik 

keagamaan, komunikasi publik, dan dinamika 

moral di era digital yang semakin kompleks. 

 

Daftar Pustaka 

Arimbawa, I Komang Suastika, Anggy 

Paramitha Sari, Ni Nyoman, Universitas 

Hindu, Negeri I Gusti, and Bagus 

Sugriwa. 2024. “TANTANGAN 

PEMUKA AGAMA SEBAGAI 

MEDIATOR UTARA Masyarakat Hindu 

Di Desa Duda Utara Memiliki Keterikatan 

Yang Kuat” 15 (September): 218–29. 

Azizah, Reza. 2024. “Representasi Konsep 

HabluminaAllah Dan Habluminannas 

Dalam Filosofi Udeng Seribu Obor 

Komunitas Masyarakat Samin 

Margomulyo, Bojonegoro” 10 (2): 1–23. 

Bantugan, Brian, Cherilyn Abayon, Nicole 

Baylon, Grant Hilario, Natasia Roquim, 

and Lee Anne. 2025. “Selected Students ’ 

Perceptions and Attitudes on Cancel 

Culture : Reflections on Public Opinion , 

Attribution Theory , Compassionate 

Education , and Restorative Justice,” no. 

February. 

https://doi.org/10.47772/IJRISS. 

Bhat, Prashanth, Sreya Mitra, and Nanditha 

Narayanamoorthy. 2025. “Bollywood and 

Cultural Contestation: Examination of 

Digital Mobilization Against the Hindi 

Film Industry.” Journal of International 

and Intercultural Communication 18 (2): 

105–29. 

https://doi.org/10.1080/17513057.2025.2

478255. 

D. Clark, Meredith. 2020. “DRAG THEM: A 

Brief Etymology of so-Called ‘Cancel 

Culture.’” Communication and the Public 

5 (3–4): 88–92. 

https://doi.org/10.1177/20570473209615

62. 

Dhoest, Alexander. 2025. “Them! Ingroup-

Outgroup Dynamics in Flemish Anti-

Woke Discourses on X.” Discourse, 

Context & Media 65 (100886). 

https://doi.org/10.1016/j.dcm.2025.10088

6. 

Fadhilah, Ninda Nurul. 2024. “FENOMENA 

CANCEL CULTURE DI PLATFORM ‘ 

X ’: PENGHAKIMAN PUBLIK DALAM 

RUANG DIGITAL” 01 (02): 28–35. 

Fakhruroji, Moch. 2021. Mediatisasi agama : 

Konsep, Kasus, Dan Implikasi. Bandung: 

LEKKAS. 

Fauzan, Umar. 2016. ANALISIS WACANA 

KRITIS Menguak Ideologi Dalam 

Wacana. 1st ed. Yogyakarta: Idea Press. 

Firdaus, Muhammad Riyyan, Mohamad 

Dindin, and Hamam Sidik. 2024. 

“Constructing Religious Legitimacy in the 

Digital Public Sphere : A Study of Islamic 

Discourse on Social Media Abstrak” 6 (2): 

85–110. 

https://doi.org/10.15575/kt.v6i2.33173. 

Haryatmoko. 2019. Critical Discourse Analysis 

(Analisis Wacana Kritis) : Landasan 

Teori, Metodologi, Dan Penerapan. 3rd 



Rifki Alanudin, et.al| 190 

 

Orasi: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi | Volume 16 No. 2 Desember 2025 
 

ed. Depok: Rajawali Pers. 

Hjarvard, Stig. 2011. “Culture and Religion : 

An The Mediatisation of Religion : 

Theorising Religion , Media and Social 

Change,” no. January 2013, 37–41. 

https://doi.org/10.1080/14755610.2011.5

79719. 

Intan, Theresia, Putri Hartiana, Agatha Winda 

Setyarinata, and Yuli Nugraheni. 2020. 

“Citra Politik Susilo Bambang 

Yudhoyono Dan Joko Widodo Di Media 

Sosial” 4 (2): 155–73. 

Irwanto, Irwanto, Tuti Bahfiarti, and Andi 

Alimuddin Unde. 2025. “Digital 

Transformation of Youth Violence in 

Indonesia: New Responsibilities and 

Social Negotiations in the Digital Age.” 

Frontiers in Communication 10 (April): 

1–7. 

https://doi.org/10.3389/fcomm.2025.1576

389. 

Liputan 6. 2024. “Komentar Menohok Soal 

Viralnya Candaan Gus Miftah Ke Penjual 

Es Teh Keliling.” 

https://www.liputan6.com/hot/read/58184

73/komentar-menohok-soal-viralnya-

candaan-gus-miftah-ke-penjual-es-teh-

keliling?page=3. 

Littlejohn, S. W, K. A Foss, and J. G Oetzel. 

2017. Theories of Human 

Communication. 11th ed. USA: Waveland 

Press. 

Ng, Eve. 2020. “No Grand Pronouncements 

Here..: Reflections on Cancel Culture and 

Digital Media Participation.” Television 

and New Media 21 (6): 621–27. 

https://doi.org/10.1177/15274764209188

28. 

Papacharissi, Zizi. 2016. “Affective Publics and 

Structures of Storytelling: Sentiment, 

Events and Mediality.” Information 

Communication and Society 19 (3): 307–

24. 

https://doi.org/10.1080/1369118X.2015.1

109697. 

Purnamasari, Novita Ika. 2022. “Cancel 

Culture: Dilema Ruang Publik Dan Kuasa 

Netizen.” Mediakom : Jurnal Ilmu 

Komunikasi 6 (2): 137–49. 

https://doi.org/10.35760/mkm.2022.v6i2.

7719. 

Suara.com. 2025. “Cancel Culture Dimulai? 4 

Brand Ini Memutus Kontrak Jule Imbas 

Isu Selingkuhi Na Daehoon.” Suara.Com. 

2025. 

https://www.suara.com/lifestyle/2025/10/

22/113233/cancel-culture-dimulai-4-

brand-ini-memutus-kontrak-jule-imbas-

isu-selingkuhi-na-daehoon? 

Tempo. 2025. “Profil Abidzar Al-Ghifari, 

Pemain Film A Business Proposal Yang 

Jadi Sorotan.” Tempo. 2025. 

https://www.tempo.co/hiburan/profil-

abidzar-al-ghifari-pemain-film-a-

business-proposal-yang-jadi-sorotan-

1205282. 

 


