Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

PENDIDIKAN ISLAM DAN PERUBAHAN SOSIAL
(Upaya Mengoptimalkan Kurikulum Berbasis Kompetensi
Pendidikan Agama Islam)

Mahfud
Institu Agama Islam Negeri Syekh Nurjati Cirebon
mahfud@syekhnurjati.ac.id

ABSTRAK

Pendidikan dan masyarakat merupakan dua variable yang tidak dapat
dipisahkan hubungan antara pendidikan dan masyarakat tidaklah bersifat linier,
melainkan hubungan timbal balik (simbiosis) dabentuk hubungan antara
pendidikan dan masyarakat, dapat dipastikan bahwa perubahan yang terjadi di
masyarakat akan mempengaruhi pendidikan. Demikian juga sebaliknya,
perubahan yang terjadi dalam pendidikan akan mempengaruhi pola kehidupan
masyarakat. Secara teoritik, masyarakat berubah dari masyarakat tradisional
menuju masyarakat modern. Oleh karenanya, pendidikan pun akan mengalami
perubahan yang kurang lebih serupa dengan perubahan dalam masyarakat,
berubah dari pendidikan tradisional kepada pendidikan modern.

Kata Kunci: Pendidikan, Islam dan Sosial

ABSTRACT

Education and society are two variables that can not be separated the
relationship between education and society is not linear, but a reciprocal relationship
(symbiosis) in the form of a relationship between education and society, it is certain
that changes that occur in society will affect education. Vice versa, changes in
education will affect people's life patterns. Theoretically, society changes from

traditional society to modern society. Therefore, education will experience changes

1

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon



mailto:mahfud@syekhnurjati.ac.id

Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

that are more or less similar to changes in society, changing from traditional
education to modern education.

Keywords: Education, Islam and Social

A. Pendahuluan
KBK atau Kurikulum Berbasis Kompetensi dieranya
menginginkan bahwa  suatu konsep kurikulum yang menekankan pada
pengembangan kemampuan melakukan (kompetensi) tugastugas dengan
standar performansi tertentu sehingga hasilnya dapat dirasakan oleh peserta
didik, berupa penguasaan terhadap seperangkat kompetensi tertentu. Hal yang
secara mendasar beda pada KBK dibanding kurikulum 1994 adalah perubahan
pendekatan  pembelajaran, yakni dari Content Based Learning
pembelajaran berbasis materi) menjadi Competency Based Learning
(pembelajaran berbasis kompetensi).
Dari pergeseran content ini yang dijadikan dasar penelitian sebagai
tolak ukur tentang pentingnya KBK dalam pembelajaran.
B. Pembahasan
1. Pengertian Pendidikan
Kata pendidikan juga sering dikaitkan dengan agama atau Islam, secara
etimilogi kata ini telah diartikan dengan berbeda-beda oleh berbagai kalangan
seperti: a) ta’lim artinya pengajaran b) tarbiyah artinya pendidikan dan ta’dib
yang berasal dari kata dasar allama, rabba dan adaba.! Namun, pada dasarnya
semua pandangan yang berbeda itu bertemu dalam semacam kesimpulan awal,
bahwa pendidikan merupakan suatu proses penyiapan generasi muda untuk
menjalankan kehidupan dan memenuhi tujuan hidupnya secara lebih afektif dan

efisien.

L Abu Tauhid, Beberapa Aspek Pendidikan Islam, (yogyakarta : IAIN Sunan Kalijaga,tt), 7.

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon




Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

Pendidikan agama secara “mikro” dipahami sebagai bidang studi. Secara
“makro” pendidikan agama dipahami sebagai sebuah “proses” untuk membangun
paradigma afektif, psikomotorik dan kognitif terhadap diri manusia. Dalam Islam
domain tersebut lebih akrab dinamakan domain Iman (afektif), ilmu (kognitif)
dan amal (psikomotorik). Oleh karena sifatnya yang makro maka pendidikan
agama tidak bisa diberikan oleh lembaga pendidikan atau guru di sekolah dalam
bentuk bidang studi saja, tetapi juga dapat di berikan oleh keluarga ; ustadz, kiai,
guru mengaji atau lingkungan mereka seperti organisasi keagamaan.

Banyak konsep pendidiakn Islam yang dikemukakan oleh para ahli, maka dalam

tulisan ini penulis hanya mengemukakan sebagian kecil saja dari konsep tersebut

untuk memperoleh gambaran tentang pendidikan Islam.

Pengertian pendidikan agama Islam yang dikemukakan oleh Zakiah Dradjat?
antara lain ;

a. Pendidikan agama Islam adalah suatu usaha berupa bimbingan dan asuhan
terhadap anak didik kelak setelah selesai pendidikannya memahami dan
mengamalkan ajaran agama Islam dan menjadikannya pandangan hidup (Way
of Life)

b. Pendidikan agama Islam ialah pendidikan melalui ajaran Islam, berupa
bimbingan dan asuhan terhadap anak didik dan bertujuan dapat menghayati
dan mengamalkan ajaran-ajaran agama Islam yang diyakini secara
menyeluruh, dan menjadikan agama Islam sebagai pandangan hidup di dunia
dan akherat.

M. Yusuf al-Qardhawi memberikan pengertian, bahwa; pendidikan Islam
adalah pendidikan manusia seutuhnya; akal dan hatinya; rohani dan jasmaninya;
akhlak dan ketrampilannya. Karena itu, pendidikan Islam menyiapkan manusia

untuk hidup baik dalam keadaan damai maupun perang, dan menyiapkannya

2 Zakiah Dradjat, llmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 1992), 86.

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon




Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

untuk menghadapi masyarakat dengan segala kebaikan dan kejahatannya, manis
dan pahitnya.® Hasan Langgulung merumuskan pendidikan Islam sebagai suatu
proses penyiapan generasi muda untuk mengisi peranan, memindahkan
pengetahuan dan nilai-nilai Islam yang diselaraskan dengan fungsi manusia untuk
beramal di dunia dan memetik hasilnya di akherat.* Disini pendidikan Islam
merupakan suatu proses pembentukan individu berdasarkan ajaran-ajaran Islam
yang diwahyukan Allah SWT. kepada Muhammad SAW.

Semua pengertian di atas terlihat pendidikan Islam dipahami sebagai
“bimbingan” bukan sebagai “pengajaran” yang menempatkan pendidik atau guru
sebagai sumber segalanya. Pendidik juga dituntut mampu menyampaikan masing-
masing ilmu agama dan hubungan antara ilmu agama dengan ilmu lain secara
sistematik serta disampaikan sesuai dengan tingkat kemampuan dasar
(competence) yang dimiliki mereka. Dalam memberikan pendidikan agama pada
mereka juga tidak dapat lepas dari komponen sifat dasar manusia yang ada,
sehingga tujuan pendidikan Islam akan diwujudkan.

Komponen-komponen sifat dasar (tabiat) manusia itu terdiri dari “tubuh, ruh
dan akal”, maka pemberian pendidikan agama pada mereka dibangun berdasarkan
ketiga komponen tersebut. Kegagalan dalam mewujudkan pribadi yang baik akan
menghasilkan siswa yang tidak berbobot. Pendidikan agama memiliki tiga tujuan
pokok, yakni tujuan jasmaniah (ahdaf al-jismiyyah), tujuan ruhaniyah (ahdaf al-
ruhaniyyah), dan tujuan mental (ahdaf al-aqliyyah).

Untuk merumuskan pendidikan agama ditentukan dua pendekatan dalam
epistimiologi Islam, yaitu: Pertama, pendekatan secara genetivus subyektivus,
yaitu menempatkan Islam sebagai subyek yang dijadikan titik tolak berpikir.

Kedua, pendekatan genetivus objektivus, yaitu menempatkan filsafat

% Yusuf Qardhawi, Pendidikan Islam dan Madrasah Hasan al-Banna, terj. Prof.H.Bustami A.Gani dan
Drs.Zaenal Abidin Ahmad.(Jakarta: Bulan Bintang, 1980), 157.
4 Hasan Langgulung, Beberapa Pemikiran tentang Pendidikan Islam, (Bandung: Al-Ma’arif, 1980),

4

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon



Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

pengetahuan sebagai subyek dan memebicarakan Islam sebagai objek kajian.®
Dari kedua pendekatan itu, pendekatan pertama genetivus subyektivus lebih tepat
digunakan untuk pendidikan agama Islam sebagai upaya memposisikan ajaran

agama Islam sebagai subyek berpikir dan bertindak dalam tingkah laku.

2. Perubahan Sosial Suatu Keniscayaan.

Secara etimologis, perubahan social berarti perubahan pada berbagai
lembaga kemasyarakatan, yang mempengaruhi sistem sosial masyarakat,
termasuk di dalamnya nilai-nilai, sikap, pola, perilaku di antara kelompok di
masyarakat.® Sedangkan secara terminologis, perubahan sosial didefinisikan oleh
Gillian sebagai perubahan bentuk-bentuk kehidupan yang telah ada yang terjadi
karena kondisi geografis, alat-alat atau perlengkapan hidup manusia, komposisi
pendidikan dan ideology.’

Dalam teori sosiologi, perubahan sosial dapat dibedakan dalam tiga
bagian, yaitu:

1. Evolusi sosial yang merupakan perubahan sosial yang terjadi secara gradual
dan wajar yang disebabkan adanya kerja sama yang harmonis antara manusia
dan lingkungannya. Perubahan ini mencakup tiga jenis, yaitu:

a. Perubahan alami yang tumbuh berkembang, mundur lalu pudar.
b. Perubahan untuk mempertahankan diri dari kebutuhan dalam lingkungan
yang berkembang.

c. Perubahan yang menyangkut pandangan dan sikap hidup

5> Miska Muhammad Amien, Epistimologi Islam Pengantar Filsafat Pengetahuan Islam, (Jakarta: UlI
Press, 1983), 10.

6 Departemen P dan K, Kamus Besar Bahasa Indonesia, ( Jakarta: PN. Balai Pustaka, 1995), cet. Ke-7,
1094.

"Vebrianto ST, Pengantar Perencanaan Pendidikan, (Yogjakarta: Andi Offset, 1998), 8-9.

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon




Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

2. Gerakan sosial, yaitu suatu keinginan akan perubahan yang diorganisir
karena dorongan masyarakat ingin hidup dalam keadaan lebih baik dan lebih
cocok dengan keinginannya.

3. Revolusi sosial, yaitu perubahan sosial yang terjadi secara paksa yang
umumnya didahului oleh ketidakpuasan yang menumpuk tanpa pemecahan
dan analisis, sehingga jurang antara harapan dan pemenuhan kebutuhan
menjadi semakin tidak terjembatani.®

Perubahan sosial adalah suatu keniscayaan yang terjadi dalam kehidupan
masyarakat manusia. Sebab, Allah SWT telah memberikan penghargaan bagi
manusia sejak penciptaannya, dan memberinya derajat yang lebih tinggi
dibandingkan makhluk lain.® Hal tersebut tidak lain karena Allah telah
menganugerahkan akal sebagai sebuah kekuatan, terlepas dari eksistensi manusia
yang tidak mampu menghindari gadla-Nya, yang dapat menghitamputihkan
keberadaan manusia itu sendiri di muka bumi. Dengan akalnya manusia menjadi
makhluk yang dapat mengingat hal-hal yang telah terjadi dan mampu
memprediksikan hal-hal yang akan terjadi. Bahkan Allah SWT telah
memerintahkan manusia agar senantiasa memperhitungkan apa yang akan terjadi

di masa mendatang.*°

Kemudian, dengan akalnya inilah manusia mencapai kebenaran empiris
dan rasional setelah melakukan telaah terhadap fenomena-fenomena yang ada
disekitarnya. Dari sinilah ilmu pengetahuan terus berkembang sehingga
berimplikasi kepada munculnya perkembangan dalam kehidupan sosial. Hal
terpenting yang perlu diketahui, bahwa perubahan sosial telah begitu signifikan

mempengaruhi segenap sector kehidupan manusia, baik ekonomi, politik, sosial

8 Muhammad Tolchah Hasan, Prospek Islam dalam Menghadapi Tantangan Zaman, (Jakarta: Bangun
Prakarya, 1986), 43-44.

® Al-Bagarah, 30.

10.QS. Al-Hasyr: 18

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon



Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

dan budaya. Demikian halnya dengan pendidikan sebagai bagian terpenting dari
peradaban manusia tentunya tidak lepas dari pengaruh perubahan sosial.'!

Dengan demikian, ketidakmauan manusia untuk melakukan berbagai
inovasi dalam kehidupannya merupakan pengingkaran terhadap kesejatian dirinya
sebagai makhluk yang diberi potensi untuk berkembang dan berubah menuju arah
yang lebih baik.

Konsekuensi logis dari terjadinya perubahan dalam kehidupan sosial
adalah adanya dampak positif ataupun negative terhadap pendidikan, baik dalam
tatanan teoritik maupun aplikatif. Artinya perubahan-perubahan yang terjadi pada
masyarakat, baik dalam pola pikir ataupun pola perilaku dalam berbagai bidang
kehidupan, ekonomi, budaya, politik, ataupun agama, secara langsung akan
mempengaruhi penetapan sistem pendidikan dan pelaksanaan dari sistem
pendidikan itu sendiri.

Contoh konkrit dari perubahan sosial yang dapat mempengaruhi
pendidikan adalah diterapkannya sistem disentralisasi pendidikan sebagai respon
dari adanya perkembangan politik bangsa Indonesia yang menuntut
diberlakukannya otonomi daerah secara proporsional. Demikian juga halnya
perubahan orientasi kurikulum kepada kurikulum dengan pendekatan kompetensi
yang saat ini diberlakukan, tidak terlepas dari adanya perubahan orientasi
masyarakat dalam bidang ekonomi, di mana dunia usaha lebih menuntut pekerja
terampil dari pada pekerja yang menguasai ilmu ekonomi secara teoritis.

Permasalahan yang muncul adalah bagaimana pendidikan, termasuk di
dalamnya Pendidikan Islam, akan mempersiapkan output-nya dalam menghadapi
perubahan masyarakat yang terus melaju sehingga mereka bisa menghadapi

perubahan yang terjadi dalam masyarakat tersebut, bisa berperan mewarnai serta

11 Baroroh Baried, Kedudukan llmu Pengetahuan dalam Konteks Masa Kini dan Masa Mendatang,
dalam Filsafat llmu dan Perkembangannya, M. Thoyib (Ed). ( Surakarta: Muhamadiyah Universitas
Press, 1994), 85-89.

7

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon



C.

Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

bisa terakomodasi dalam semua sektor masyarakat tersebut. Oleh sebab itu,
pendidikan harus mampu merespon dan memainkan peranannya terhadap
perubahan sosial, yang tidak mungkin dibendung atau bahkan dihindari. Lebih
jauh dari itu, pendidikan harus bisa menjadi agen perubahan itu sendiri. Ini
pertanyaan besar yang secepatnya harus dijawab oleh seluruh penanggung jawab
pendidikan, khususnya Pendidikan Islam. Bila tidak, maka perubahan sosial akan
“membiaskan” pendidikan itu sendiri.

Sementara keterbelakangan dalam bidang ilmu pengetahuan adalah salah
satu bagian terpenting dari krisis yang mengungkung dunia Islam, dan hal ini
jelas memastikan bahwa hegomoni politik, ekonomi, dan intelektual Barat
kemungkinan besar masih akan terus menjajah dunia Muslim di masa mendatang,
dalam kurun waktu yang sukar diperkirakan. Hingga saat ini belum ada suatu
gerakan bersekala besar kearah kebudayaan yang didasarkan pada ilmu
pengetahuan modern ( sains) di negeri muslim.'? Berdasarkan uraian di atas,
tentunya solusi bagi permasalahan tersebut bukanlah dengan memunculkan sikap
antipati terhadap modernisasi, globalisasi, dan perkembangan lainnya yang
merupakan wujud dari perubahan sosial saat ini. Hal ini tidak menguntungkan
bagi keberadaan pendidikan Islam. Karena sikap yang demikian itu hanya akan
menyudutkan peran umat Islam. Sikap seperti ini juga cenderung memfakumkan
peranan pendidikan Islam dalam kehidupan masyarakat daripada mengaktifkan
peranannya sebagai kekuatan control dan motivator bagi mereka dalam
menghadapi perubahan sosial.

Pendidikan Islam: Pendidikan Adaptif Terhadap Perubahan Sosial
Pendidikan Islam memiliki visi dan orientasi pada bagaimana seluruh

aktivitas yang dilakukan dan pemanfaatan seluruh potensi yang ada, mampu

12 pervez Hoodbhoy, Islam dan Sains Pertarungan Menegakkan Rasionalitas, trj. Lugman, ( Bandung:
Pustaka, 1997), 5.

8

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon



Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

menopang pencapaian tujuan-tujuan yang telah disepakati. Dengan begitu,
pendidikan Islam tidak bersifat kaku dan statis, karena orientasinya tidaklah
kepada materi ( bahan pelajaran) tetapi kepada tujuan akhir dari pendidikan itu
sendiri, yaitu terbinanya insan muttaqgin, yaitu insan yang mampu memfungsikan
eksistensinya secara paripurna, baik sebagai hamba ataupun sebagai khalifah di
muka bumi ini, secara serasi dan seimbang, sehubungan dengan hal ini,
Kuntowijoyo menyatakan bahwa dalam ajaran Islam, posisi manusia merupakan
posisi sentral dan memiliki derajat yang tinggi sebagai wakil dan pelaksana
amanat Allah di muka bumi.Untuk mencapai kualitas tersebut, di samping
manusia harus senantiasa berjalan sesuai dengan peraturan Ilahiah, manusia juga
diberikan kebebasan untuk mengaktualisasikan eksistensinya seoptimal mungkin.
Dengan visi ini, diharapkan manusia akan mampu menjadi rahmatan li al-
‘alamin.’®

Berangkat dari sasaran tersebut, maka hasil pendidikan Islam terletak
pada sejauh mana pendidikan yang diberikan mampu berintegrasi antara satu
dengan yang lain untuk mencapai tujuan yang diinginkan, baik material maupun
spiritual, maupun tujuan keduniaan dan keakhiratan. Tentunya, bukanlah suatu
keberhasilan bagi pendidikan Islam, jika peserta didiknya menjadi sosok yang
saleh secara spiritual tapi keterbelakangan dalam hal-hal duniawi; tidak memiliki
skill yang dibutuhkan dunia kerja, awam terhadap perkembangan teknologi, dan
lain sebagainya.

Di masa lalu, pendidikan Islam selalu diartikan sebagai pengajaran
teologis atau pengajaran al-Qur’an, hadits, dan figh. Kesan seperti inipun masih
ada di tengah masyarakat muslim, dan ada sejumlah lembaga pendidikan Islam
yang membatasi pengajaran pada siswanya hanya pendalaman terhadap ilmu-ilmu

keagamaan saja. Bahkan tidak sedikit dari lembaga-lembaga tersebut yang

13 Kuntowijoyo., Interpretasi Islam- Interpretasi Untuk Aksi, (Bandung: Mizan, 1991), 165.

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon




Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

menolak pengajaran materi pelajaran yang berwawasan pengetahuan umum dan
teknologi. Di sini. Pendidikan Islam diberi muatan yang bercorak normative,
dalam pengertian, bahwa pendidikan itu lebih dari sekedar proses transformasi
nilai dalam pengertian normatik. Dengan pengertian ini, maka pendidikan Islam
diarahkan pada upaya alih nilai ( transfer of values).

Corak pendidikan yang semacam ini memang tidak sepenuhnya dianggap
kurang baik, dengan berdasarkan pada pertimbangan filosofis bahwa salah satu
fungsi pendidikan adalah sebagai lembaga konservasi dan resistensi nilai. Tetapi
bila semata-mata bertahan pada corak yang demikian, pendidikan akan terhambat
dalam hal kontinuitas pendidikan itu sendiri di tengah-tengah perubahan sosial.
Dalam diskursus yang lain, pendidikan Islam dipahami dalam konteks dialektika
budaya, di mana diharapkan mempunyai peran secara dialektis transformative
dalam konteks sosio-budaya yang senantiasa menunjukkan perubahan, sejalan
dengan sofistifikasi budaya dan peradaban manusia.'*

Oleh karenanya, tidak mengherankan jika Ali Ibn Abi Thalib, jauh
sebelum pendidikan Islam mengalami perkembangan yang sedemikian rupa,
mengatakan .

Artinya., “ Didiklah anak-anak kalian dengan pendidikan yang berbeda
dengan yang diajarkan padamu, karena mereka diciptakan
untuk zaman yang berbeda dengan zaman kalian “.

(13

Realitasnya, generasi muslim saat ini tidak lagi hidup di zaman
perdebatan qunut atau tidak qunut” tetapi di zaman “ bursa efek, pornografi,
pornoaksi, syariatisasi perbankan, dan lain-lain”. Untuk itu, sudah saatnya
generasi muslim tidak lagi dicetak menjadi konsumen “ ketetapan hukum” tetapi

produsen “penetapan kukum”.

14 Zubaidi, Pendidikan Islam dalam Perspektif Pendidikan Nasional, dalam Ismail SM.(Ed).,
Paradigma Pendidikan Islam, (Yogjakarta: Pustaka Pelajar dan Fakultas Tarbiyah 1AIN Walisongo,
2001, cet.l), 167.

10

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon



Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

D. Optimalisasi KBK Sebagai Adaptasi Perubahan

Pada saat ini, model Kurikulum Berbasis Kompetensi (KBK) yang
sedang digulirkan, dipandang sebagai angin segar bagi pengembangan
pendidikan di Indonesia, termasuk pendidikan agama Islam. Kurikulum Berbasis
Kompetensi yang secara definitive diartikan sebagai konsep kurikulum yang
menekankan pada pengembangan kemampuan melakukan (kompetensi) tugas-
tugas dengan standar performansi tertentu, sehingga hasilnya dapat dirasakan
olen peserta didik, berupa penguasaan terhadap seperangkat kompetensi
tertentu,’® sangat memungkinkan menghasilkan out put pendidikan yang tidak
hanya hafal materi pelajaran tetapi mampu mengejewantahkannya dalam
kehidupan nyata.

Kurikulum Berbasis Kompetensi pada dasarnya bukanlah hal yang
asing ataupun hal yang baru dalam konsep pendidikan Islam. Sebab, secara
implisit kurikulum semacam ini pernah disinggung oleh Rasulullah SAW., yang

artinya “

Dari Tsurayyah Sabrah Ibn Ma’bad al-Juhany r.a., berkata : telah
bersabda Rasulullah SAW.,: “ Ajarkanlah seorang anak tentang shalat
menjelang usia tujuh tahun, dan pukullah dia jika meninggalkannya bila
telah berusia sepuluh tahun “., (HR.Abu Daud dan at-Tirmizi).

Kata ‘allimu pada hadits di atas, tidak semata-mata bermakna transfer
pengetahuan tanpa adanya pengenalan lebih mendasar pada perubahan tingkah
laku. Karena kata ta’lim, sebagaimana dinyatakan oleh Abdul Fattah Jalil, secara
implisit juga menanamkan aspek afektif, karena pengertian at-ta’lim juga

ditekankan pada prilaku yang baik ( akhlaq al-karimah).

15 E. Mulyana, Kurikulum Berbasis Kompetensi, ( Bandung: Remaja Rosdakarya, 2003), 39.
16 Abdul Fatah Jalal, Azaz-Azas Pendidikan Islam, terj. Herry Noer Aly. (Bandung: Diponegoro, 1994),
30.

11

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon




Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

Dengan demikian perintah Rasulullah SAW agar pendidik mengajarkan
shalat pada peserta didik pada hadits di atas, bukanlah pengajaran sebatas anak
memiliki pengetahuan tentang shalat ataupun kemampuan untuk melakukan
gerakan-gerakan dalam shalat. Tetapi, jauh lebih penting dari pada itu, pendidik
diperintahkan untuk membentuk kepribadian orang yang shalat pada diri peserta
didik, dan salah satu dari kepribadian orang yang shalat adalah sikap
kontraproduktif terhadap segala bentuk kemungkaran.’

Sejalan dengan visi dan orientasi pendidikan Islam, maka kompetensi
yang menjadi acuan hasil pendidikan, tidak hanya sebatas menguasai pengetahuan
dan mengaplikasikannya, tetapi lebih dari itu mampu bersikap sesuai dengan
pengetahuan tersebut. Kompetensi dalam konsepsi pendidikan Islam diarahkan
pada pencapaian pertumbuhan kepribadian peserta didik sebagai manusia, secara
serasi dan seimbang, baik pada aspek jasmaniah maupun rohaniah. Dengan visi
ini peserta didik akan mampu menjadi sosok pribadi yang berkualitas paripurna,
sebagai prototype manusia ideal. Kepribadian idealistik tersebut, menurut Hadari
Nawawi dan Mimi Martini, dapat dilihat bila peserta didik mampu memiliki
setidaknya enam karakteristik, yang dalam prespektif pendidikan Islam disebut
sebagai manusia paripurna ( al-Insan al-Kamil), yaitu 8 :

1. Jasmani yang sehat dan menunjang terbentuknya sikap dan prestasi keilmuan
yang maksimal. Untuk itu, pendidikan Islam harus mampu menstimulasi
peserta didiknya untuk mampu memelihara dan menjaga kesehatan
jasmaninya, serta memanfaatkannya untuk mampu mendukung tercapainya

tujuan pendidikan yang diinginkan.

17
QS.29, 45.
18 Hadari Nawai dan Mimi Martini, Manusia Berkualitas, ( Yogjakarta: Gajah Mada University Press.,
1994), 57-58.
12
Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud

I4IN Syekh Nurjati Cirebon



Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

N

Kualitas psikologis yang stabil, yaitu dalam arti memiliki pengetahuan yang
luas dan ketajaman analisis rasional yang tinggi, memiliki ketenangan jiwa,
serta kemapanan emosional.

3. Memiliki sikap dan prilaku sosial yang terpuji, terutama berupa kepekaan

atau kepedulian sosial yang tinggi dan sebagai warga Negara yang baik

dalam keikutsertaannya secara aktif, baik langsung maupun tidak langsung,

dalam pelaksanaan pembangunan bangsa.

4. Kualitas psikomotorik yang tinggi. Kualitas ini termanifestasi pada
kemampuan peserta didik dalam menguasai sejumlah ketrampilan dan skill
tertentu sesuai dengan tuntutan lapangan kerja yang ada, secara profesional.

5. Memiliki kepribadian yang tangguh dan mandiri.

6. Memiliki kualitas keimanan dan ketakwaan kepada Allah SWT. dan mampu

mewarnai seluruh aktivitasnya, sehingga menumbuhkan sikap terpuji.
Kondisi ini akan mampu mengantarkan peserta didik untuk meraih
kebahagiaan dan kesuksesan dalam kehidupannya, baik di dunia maupun di
akhirat, secara serasi dan seimbang.

Sehubungan dengan hal di atas, Sayyid Quthb berpendapat bahwa
pendidikan Islam adalah sistem pendidikan yang menekankan pada pola
pendidikan yang menyeluruh dan mampu menyentuh seluruh potensi yang
dimiliki peserta didik dan aspek kehidupan manusia. Materi pendidikan (
pelajaran) harus mampu menstimulir fitrah peserta didik. Baik itu fitrah
ruhani, akal, dan perasaan, sehingga memberikan corak serta sekaligus
mewarnai segala aktivitas hidupnya di muka bumi, baik sebagai khalifaah
fi al-ardh maupun sebagai abid ( hamba). Bentuk materi pelajaran yang
demikian, akan mampu menghasilkan sosok peserta didik sebagai manusia

seutuhnya ( al-Insan al-Kamil).1®

19 Sayyid Quthb, Fi Zhilal al-Qur’an, ( Bairut : Dar al-Syurug, 1975), 19.

13

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon




Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

Hal tersebut dikarenakan manusia, dalam konsepsi pendidikan Islam,
senantiasa dipandang secara integral dan seimbang. Oleh karenanya wajar
jika pendidikan Islam dituntut untuk menawarkan pendidikan yang
universal yang mampu mengayomi seluruh aspek peserta didik secara utuh,
baik sebagai makhluk individu, Tuhan, maupun sosial.?°

Sejalan dengan hal di atas, maka aspek yang akan dituju dalam
pendidikan Islam adalah tercapainya tujuan kognitif (intelektual), afektif
(sikap), dan psikomotorik ( ketrampilan). Ketiga aspek ini merupakan titik
tujuan pendidikan Islam. Hal ini berarti, hasil pendidikan harus pula
diarahkan untuk mengetahui kemampuan peserta didik dalam ketiga aspek
tersebut. Akan tetapi, indikasi yang demikian belum mampu terjamah
secara baik. Kebanyaakan hasil yang dilakukan acapkali memfokuskan
pada salah satu aspek saja dan mentelantarkan aspek lain. Bentuk penilaian
yang banyak dilakukan memberikan indikasi, bahwa penilaian yang
dilakukan hanya berorientasi pada aspek kognitif. Padahal, aspek tersebut
bukan satu-satunya aspek yang akan dituju oleh pendidikan Islam.
Pendidikan Islam, lebih memfokuskan pada aspek afektif dan psikomotor
sebagai ekspresi peserta didik terhadap pengetahuan yang dimilikinya.
Dengan kata lain, Pendidikan Islam menghendaki agar kemampuan kognitif
peserta didik berbanding sejajar dengan kemampuan afektif dan
psikomotornya.

Dengan konsep yang demikian, setiap pendidik hendaknya tidak selalu
menuntut anak-anak mereka menjadi individu yang terbaik secara kognitif.
Namun lebih dari itu, hendaknya berupaya membentuk pribadi utama
secara afektif. Dengan kata lain, pendidik tidak saja menuntut peserta didik

untuk menjadi ““ sang juara” karena kemampuan mereka mendapatkan nilai-

20 Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan : Suatu Analisa Psikologis dan Pendidikan, ( Jakarta:
Pustaka al-Husna, 1986), 3.

14

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon




Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

nilai pelajaran yang baik, tetapi juga mengarahkan mereka agar memiliki

prilaku dan sikap yang mulia.

KESIMPULAN

Dalam khazanah pendidikan Islam terdapat sejumlah istilah yang
merujuk langsung pada pengertian pendidikan dan pengajaran seperti;
tarbiyah, ta’lim, ta’dib, dan lain-lain. Perubahan social secara etimologis
berarti perubahan pada berbagai lembaga kemasyarakatan, yang
mempengaruhi system social masyarakat, termasuk di dalamnya nilai-nilai,
sikap, pola dan prilaku masyarakat. Sedangkan secara terminology, perubahan
social adalah perubahan bentuk-bentuk kehidupan yang telah ada yang terjadi
karena kondisi geografis, alat-alat atau perlengkapan hidup manusia,
komposisi pendidikan dan idiologi.
Pendidikan dan masyarakat merupakan variable yang tidak dapat dipisahkan,
sebab perubahan yang terjadi terhadap masyarakat akan mempengaruhi
pendidikan, dan sebaliknya, perubahan yang terjadi dalam pendidikan akan
mempengaruhi pola kehidupan masyarakat

3

Kurikulum yang berbasis kompetensi yang saat ini sedang “ ngetrend”,
merupakan sebuah upaya agar konsepsi pendidikan Islam diarahkan pada
pencapaian pertumbuhan kepribadian peserta didik sebagai manusia yang
serasi dan seimbang, baik pada aspek jasmaniah maupun rohaniah, sehingga
peserta didik akan mampu menjadi sosok yang berkualitas paripurna di
tengah-tengah masyarakat, serta mampu menghadapi derasnya globalisasi dan

persaingan hidup.

15

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon




Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

DAFTAR PUSTAKA

Amien, Miska Muhammad. 1983. Epistimologi Islam Pengantar Filsafat
Pengetahuan Islam, Jakarta: Ull Press.

Baried, Baroroh.1994. Kedudukan llmu Pengetahuan dalam Konteks Masa Kini dan
Masa Mendatang, dalam Filsafat llmu dan Perkembangannya, M. Thoyib
(Ed). Surakarta: Muhamadiyah Universitas Press.

Bustami, A.Gani dan Drs.Zaenal Abidin Ahmad, Jakarta: Bulan Bintang.

Departemen P dan K, 1995. Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: PN. Balai

Pustaka.

Dradjat, Zakiah. 1992. Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara.

E. Mulyana, 2003. Kurikulum Berbasis Kompetensi, Bandung: Remaja Rosdakarya.

Hasan, Muhammad Tolchah. 1986. Prospek Islam dalam Menghadapi Tantangan
Zaman, Jakarta: Bangun Prakarya.

Hoodbhoy, Pervez. 1997. Islam dan Sains Pertarungan Menegakkan Rasionalitas, trj.
Lugman, Bandung: Pustaka.

Jalal, Abdul Fatah. Azaz-Azas Pendidikan Islam, terj. Herry Noer Aly., Bandung:
Diponegoro.

Kuntowijoyo, 1991. Interpretasi Islam- Interpretasi Untuk Aksi, Bandung: Mizan.

Langgulung, Hasan. 1980. Beberapa Pemikiran tentang Pendidikan Islam, (Bandung:
Al-Ma’arif)

. 1986. Manusia dan Pendidikan : Suatu Analisa Psikologis dan

Pendidikan, Jakarta: Pustaka al-Husna.
Nawai, Hadari dan Mimi Martini. 1994. Manusia Berkualitas, Yogjakarta: Gajah
Mada University Press.
Qardhawi, Yusuf. 1980. Pendidikan Islam dan Madrasah Hasan al-Banna, terj.
Quthb, Sayyid. 1975. Fi Zhilal al-Qur’an, Bairut : Dar al-Syurug.
ST, Vebrianto. 1998. Pengantar Perencanaan Pendidikan, Yogjakarta: Andi Offset.
16
Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon




Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam pISSN: 2407-6805
Vol. 4, No 2, Desember 2019 elSSN: 2580-6505

Tauhid, Abu. (Tt). Beberapa Aspek Pendidikan Islam, Yogyakarta: IAIN Sunan
Kalijaga.

Zubaidi, 2001. Pendidikan Islam dalam Perspektif Pendidikan Nasional, dalam Ismail
SM.(Ed)., Paradigma Pendidikan Islam, Yogjakarta: Pustaka Pelajar dan
Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo.

17

Jurnal Pendidikan Agama Islam Mahfud
I4IN Syekh Nurjati Cirebon




