
           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

1 

PENDIDIKAN ISLAM DAN PERUBAHAN SOSIAL 

(Upaya Mengoptimalkan Kurikulum Berbasis Kompetensi  

Pendidikan Agama Islam) 
 

 

Mahfud 

Institu Agama Islam Negeri Syekh Nurjati Cirebon 

mahfud@syekhnurjati.ac.id 

 

 

ABSTRAK 

Pendidikan dan masyarakat merupakan dua variable yang tidak dapat 

dipisahkan hubungan antara pendidikan dan masyarakat tidaklah bersifat linier, 

melainkan hubungan timbal balik (simbiosis) dabentuk hubungan antara 

pendidikan dan masyarakat, dapat dipastikan bahwa perubahan yang terjadi di  

masyarakat akan mempengaruhi pendidikan. Demikian juga sebaliknya, 

perubahan yang terjadi dalam pendidikan akan mempengaruhi pola kehidupan 

masyarakat. Secara teoritik, masyarakat berubah dari masyarakat tradisional 

menuju masyarakat modern. Oleh karenanya, pendidikan pun akan mengalami 

perubahan yang kurang lebih serupa dengan perubahan dalam masyarakat, 

berubah dari pendidikan tradisional kepada pendidikan modern. 

Kata Kunci: Pendidikan, Islam dan Sosial 

ABSTRACT 

 
 Education and society are two variables that can not be separated the 

relationship between education and society is not linear, but a reciprocal relationship 

(symbiosis) in the form of a relationship between education and society, it is certain 

that changes that occur in society will affect education. Vice versa, changes in 

education will affect people's life patterns. Theoretically, society changes from 

traditional society to modern society. Therefore, education will experience changes 

mailto:mahfud@syekhnurjati.ac.id


           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

2 

that are more or less similar to changes in society, changing from traditional 

education to modern education. 

Keywords: Education, Islam and Social 

 

A. Pendahuluan 

  KBK atau Kurikulum Berbasis Kompetensi dieranya 

menginginkan bahwa   suatu konsep kurikulum yang menekankan pada 

pengembangan kemampuan melakukan (kompetensi) tugastugas dengan 

standar performansi tertentu sehingga hasilnya dapat dirasakan oleh peserta 

didik, berupa penguasaan terhadap seperangkat kompetensi tertentu. Hal yang 

secara mendasar beda pada KBK dibanding kurikulum 1994 adalah perubahan 

pendekatan pembelajaran, yakni dari Content Based Learning 

pembelajaran berbasis materi) menjadi Competency Based Learning 

(pembelajaran berbasis kompetensi). 

Dari pergeseran content ini yang dijadikan dasar penelitian sebagai 

tolak ukur tentang pentingnya KBK dalam pembelajaran. 

B. Pembahasan 

1. Pengertian Pendidikan 

Kata pendidikan juga sering dikaitkan dengan agama atau Islam, secara 

etimilogi kata ini telah diartikan dengan berbeda-beda oleh berbagai kalangan 

seperti: a) ta’lim artinya pengajaran  b) tarbiyah artinya pendidikan dan ta’dib 

yang berasal dari kata dasar allama, rabba dan adaba.1 Namun, pada dasarnya 

semua pandangan yang berbeda itu bertemu dalam semacam kesimpulan awal, 

bahwa pendidikan merupakan suatu proses penyiapan generasi muda untuk 

menjalankan kehidupan dan memenuhi tujuan hidupnya secara lebih afektif dan 

efisien. 

                                                 
1 Abu Tauhid, Beberapa Aspek Pendidikan Islam, (yogyakarta : IAIN Sunan Kalijaga,tt), 7. 



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

3 

 Pendidikan agama secara “mikro” dipahami sebagai bidang studi. Secara 

“makro” pendidikan agama dipahami sebagai sebuah “proses” untuk membangun 

paradigma afektif, psikomotorik dan kognitif terhadap diri manusia. Dalam Islam 

domain tersebut lebih akrab dinamakan domain Iman (afektif), ilmu (kognitif) 

dan amal (psikomotorik). Oleh karena sifatnya yang makro maka pendidikan 

agama tidak bisa diberikan oleh lembaga pendidikan atau guru di sekolah dalam 

bentuk bidang studi saja, tetapi juga dapat di berikan oleh keluarga ; ustadz, kiai, 

guru mengaji atau lingkungan mereka seperti organisasi keagamaan.  

Banyak konsep pendidiakn Islam yang dikemukakan oleh para ahli, maka dalam 

tulisan ini penulis hanya mengemukakan sebagian kecil saja dari konsep tersebut 

untuk memperoleh gambaran tentang pendidikan Islam. 

Pengertian pendidikan agama Islam yang dikemukakan oleh Zakiah Dradjat2 

antara lain ; 

a. Pendidikan agama Islam adalah suatu usaha berupa bimbingan dan asuhan 

terhadap anak didik kelak setelah selesai pendidikannya memahami dan 

mengamalkan ajaran agama Islam dan menjadikannya pandangan hidup (Way 

of Life) 

b. Pendidikan agama Islam ialah pendidikan melalui ajaran Islam, berupa 

bimbingan dan asuhan terhadap anak didik dan bertujuan dapat menghayati 

dan mengamalkan ajaran-ajaran agama Islam yang diyakini secara 

menyeluruh, dan menjadikan agama Islam sebagai pandangan hidup di dunia 

dan akherat. 

M. Yusuf al-Qardhawi memberikan pengertian, bahwa; pendidikan Islam 

adalah pendidikan manusia seutuhnya; akal dan hatinya; rohani dan jasmaninya; 

akhlak dan ketrampilannya. Karena itu, pendidikan Islam menyiapkan manusia 

untuk hidup baik dalam keadaan damai maupun perang, dan menyiapkannya 

                                                 
2 Zakiah Dradjat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 1992), 86.  



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

4 

untuk menghadapi masyarakat dengan segala kebaikan dan kejahatannya, manis 

dan pahitnya.3  Hasan Langgulung merumuskan pendidikan Islam sebagai suatu 

proses penyiapan generasi muda untuk mengisi peranan, memindahkan 

pengetahuan dan nilai-nilai Islam yang diselaraskan dengan fungsi manusia untuk 

beramal di dunia dan memetik hasilnya di akherat.4 Disini pendidikan Islam 

merupakan suatu proses pembentukan individu berdasarkan ajaran-ajaran Islam 

yang diwahyukan Allah SWT. kepada Muhammad SAW. 

Semua pengertian di atas terlihat pendidikan Islam dipahami sebagai 

“bimbingan” bukan sebagai “pengajaran” yang menempatkan pendidik atau guru 

sebagai sumber segalanya. Pendidik juga dituntut mampu menyampaikan masing-

masing ilmu agama dan hubungan antara ilmu agama dengan ilmu lain secara 

sistematik serta disampaikan sesuai dengan tingkat kemampuan dasar 

(competence) yang dimiliki mereka. Dalam memberikan pendidikan agama pada 

mereka juga tidak dapat lepas dari komponen sifat dasar manusia yang ada, 

sehingga tujuan pendidikan Islam akan diwujudkan. 

Komponen-komponen sifat dasar (tabiat) manusia itu terdiri dari “tubuh, ruh 

dan akal”, maka pemberian pendidikan agama pada mereka dibangun berdasarkan 

ketiga komponen tersebut. Kegagalan dalam mewujudkan pribadi yang baik akan 

menghasilkan siswa yang tidak berbobot. Pendidikan agama memiliki tiga tujuan 

pokok, yakni tujuan jasmaniah (ahdaf al-jismiyyah), tujuan ruhaniyah (ahdaf al-

ruhaniyyah), dan tujuan mental (ahdaf al-aqliyyah). 

Untuk merumuskan pendidikan agama ditentukan dua pendekatan dalam 

epistimiologi Islam, yaitu: Pertama, pendekatan secara genetivus subyektivus, 

yaitu menempatkan Islam sebagai subyek yang dijadikan titik tolak berpikir. 

Kedua, pendekatan genetivus objektivus, yaitu menempatkan filsafat 

                                                 
3 Yusuf Qardhawi, Pendidikan Islam dan Madrasah Hasan al-Banna, terj. Prof.H.Bustami A.Gani dan 

Drs.Zaenal Abidin Ahmad.(Jakarta: Bulan Bintang, 1980), 157. 
4 Hasan Langgulung, Beberapa Pemikiran tentang Pendidikan Islam, (Bandung: Al-Ma’arif, 1980), 

95.  



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

5 

pengetahuan sebagai subyek dan memebicarakan Islam sebagai objek kajian.5 

Dari kedua pendekatan itu, pendekatan pertama genetivus subyektivus lebih tepat 

digunakan untuk pendidikan agama Islam sebagai upaya memposisikan ajaran 

agama Islam sebagai subyek berpikir dan bertindak dalam tingkah laku. 

  

2. Perubahan Sosial Suatu Keniscayaan. 

Secara etimologis, perubahan social berarti perubahan pada berbagai 

lembaga kemasyarakatan, yang mempengaruhi sistem sosial masyarakat, 

termasuk di dalamnya nilai-nilai, sikap, pola, perilaku di antara kelompok di 

masyarakat.6 Sedangkan secara terminologis, perubahan sosial didefinisikan oleh 

Gillian sebagai perubahan bentuk-bentuk kehidupan yang telah ada yang terjadi 

karena kondisi geografis, alat-alat atau perlengkapan hidup manusia, komposisi 

pendidikan dan ideology.7 

Dalam teori sosiologi, perubahan sosial dapat dibedakan dalam tiga 

bagian, yaitu:  

1. Evolusi sosial yang merupakan perubahan sosial yang terjadi secara gradual 

dan wajar yang disebabkan adanya kerja sama yang harmonis antara manusia 

dan lingkungannya. Perubahan ini mencakup tiga jenis, yaitu: 

a. Perubahan alami yang tumbuh berkembang, mundur lalu pudar. 

b. Perubahan untuk mempertahankan diri dari kebutuhan dalam lingkungan 

yang berkembang. 

c. Perubahan yang menyangkut pandangan dan sikap hidup  

                                                 
5 Miska Muhammad Amien, Epistimologi Islam Pengantar Filsafat Pengetahuan Islam, (Jakarta: UII 

Press, 1983), 10.  
6 Departemen P dan K, Kamus Besar Bahasa Indonesia, ( Jakarta: PN. Balai Pustaka, 1995), cet. Ke-7, 

1094. 
7 Vebrianto ST, Pengantar Perencanaan Pendidikan, (Yogjakarta: Andi Offset, 1998), 8-9. 



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

6 

2. Gerakan sosial, yaitu  suatu keinginan akan perubahan yang diorganisir 

karena dorongan masyarakat ingin hidup dalam keadaan lebih baik dan lebih 

cocok dengan keinginannya. 

3. Revolusi sosial, yaitu perubahan sosial yang terjadi secara paksa yang 

umumnya didahului oleh ketidakpuasan yang menumpuk tanpa pemecahan 

dan analisis, sehingga jurang antara harapan dan pemenuhan kebutuhan 

menjadi semakin tidak terjembatani.8 

Perubahan sosial adalah suatu keniscayaan yang terjadi dalam kehidupan 

masyarakat manusia. Sebab, Allah SWT telah memberikan penghargaan bagi 

manusia sejak penciptaannya, dan memberinya derajat yang lebih tinggi 

dibandingkan makhluk lain.9 Hal tersebut tidak lain karena Allah telah 

menganugerahkan akal sebagai sebuah kekuatan, terlepas dari eksistensi manusia 

yang tidak mampu menghindari qadla-Nya, yang dapat menghitamputihkan 

keberadaan manusia itu sendiri di muka bumi. Dengan akalnya manusia menjadi 

makhluk yang dapat mengingat hal-hal yang telah terjadi dan mampu 

memprediksikan hal-hal yang akan terjadi. Bahkan Allah SWT telah 

memerintahkan manusia agar senantiasa memperhitungkan apa yang akan terjadi 

di masa mendatang.10 

Kemudian, dengan akalnya inilah manusia mencapai kebenaran empiris 

dan rasional setelah melakukan telaah terhadap fenomena-fenomena yang ada 

disekitarnya. Dari sinilah ilmu pengetahuan terus berkembang sehingga 

berimplikasi kepada munculnya perkembangan dalam kehidupan sosial. Hal 

terpenting yang perlu diketahui, bahwa perubahan sosial telah begitu signifikan 

mempengaruhi segenap sector kehidupan manusia, baik ekonomi, politik, sosial 

                                                 
8 Muhammad Tolchah Hasan, Prospek Islam dalam Menghadapi Tantangan Zaman, (Jakarta: Bangun 

Prakarya, 1986), 43-44. 
9 Al-Baqarah, 30. 
10 QS. Al-Hasyr: 18 



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

7 

dan budaya. Demikian halnya dengan pendidikan sebagai bagian terpenting dari 

peradaban manusia tentunya tidak lepas dari pengaruh perubahan sosial.11  

Dengan demikian, ketidakmauan manusia untuk melakukan berbagai 

inovasi dalam kehidupannya merupakan pengingkaran terhadap kesejatian dirinya 

sebagai makhluk yang diberi potensi untuk berkembang dan berubah menuju arah 

yang lebih baik. 

Konsekuensi logis dari terjadinya perubahan dalam kehidupan sosial 

adalah adanya dampak positif ataupun negative terhadap pendidikan, baik dalam 

tatanan teoritik maupun aplikatif. Artinya perubahan-perubahan yang terjadi pada 

masyarakat, baik dalam pola pikir ataupun  pola perilaku dalam berbagai bidang 

kehidupan, ekonomi, budaya, politik, ataupun agama, secara langsung akan 

mempengaruhi penetapan sistem pendidikan dan pelaksanaan dari sistem 

pendidikan itu sendiri. 

Contoh konkrit dari perubahan sosial yang dapat mempengaruhi 

pendidikan adalah diterapkannya sistem disentralisasi pendidikan sebagai respon 

dari adanya perkembangan politik bangsa Indonesia yang menuntut 

diberlakukannya otonomi daerah secara proporsional. Demikian juga halnya 

perubahan orientasi kurikulum kepada kurikulum dengan pendekatan kompetensi 

yang saat ini diberlakukan, tidak terlepas dari adanya perubahan orientasi 

masyarakat dalam bidang ekonomi, di mana dunia usaha lebih menuntut pekerja 

terampil dari pada pekerja yang menguasai ilmu ekonomi secara teoritis. 

Permasalahan yang muncul adalah bagaimana pendidikan, termasuk di 

dalamnya Pendidikan Islam, akan mempersiapkan output-nya dalam menghadapi 

perubahan masyarakat yang terus melaju sehingga mereka bisa menghadapi 

perubahan yang terjadi dalam masyarakat tersebut, bisa berperan mewarnai serta 

                                                 
11 Baroroh Baried, Kedudukan Ilmu Pengetahuan dalam Konteks Masa Kini dan Masa Mendatang, 

dalam Filsafat Ilmu dan Perkembangannya, M. Thoyib (Ed). ( Surakarta: Muhamadiyah Universitas 

Press, 1994), 85-89. 



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

8 

bisa terakomodasi dalam semua sektor masyarakat tersebut. Oleh sebab itu, 

pendidikan harus mampu merespon dan memainkan peranannya terhadap 

perubahan sosial, yang tidak mungkin dibendung atau bahkan dihindari. Lebih 

jauh dari itu, pendidikan harus bisa menjadi agen perubahan itu sendiri. Ini 

pertanyaan besar yang secepatnya harus dijawab oleh seluruh penanggung jawab 

pendidikan, khususnya Pendidikan Islam. Bila tidak, maka perubahan sosial akan 

“membiaskan” pendidikan itu sendiri. 

Sementara keterbelakangan dalam bidang ilmu pengetahuan adalah salah 

satu bagian terpenting dari krisis yang mengungkung dunia Islam, dan hal ini 

jelas memastikan bahwa hegomoni politik, ekonomi, dan intelektual Barat 

kemungkinan besar masih akan terus menjajah dunia Muslim di masa mendatang, 

dalam kurun waktu yang sukar diperkirakan. Hingga saat ini belum ada suatu 

gerakan bersekala besar kearah kebudayaan yang didasarkan pada ilmu 

pengetahuan modern ( sains) di negeri muslim.12 Berdasarkan uraian di atas, 

tentunya solusi bagi permasalahan tersebut bukanlah dengan memunculkan sikap 

antipati terhadap modernisasi, globalisasi, dan perkembangan lainnya yang 

merupakan wujud dari perubahan sosial saat ini. Hal ini tidak menguntungkan 

bagi keberadaan pendidikan Islam. Karena sikap yang demikian itu hanya akan 

menyudutkan peran umat Islam. Sikap seperti ini juga cenderung memfakumkan 

peranan pendidikan Islam dalam kehidupan masyarakat daripada mengaktifkan 

peranannya sebagai kekuatan control dan motivator bagi mereka dalam 

menghadapi perubahan sosial. 

 

C. Pendidikan Islam: Pendidikan Adaptif Terhadap Perubahan Sosial 

Pendidikan Islam memiliki visi dan orientasi pada bagaimana seluruh 

aktivitas yang dilakukan dan pemanfaatan seluruh potensi yang ada, mampu 

                                                 
12 Pervez Hoodbhoy, Islam dan Sains Pertarungan Menegakkan Rasionalitas, trj. Luqman, ( Bandung: 

Pustaka, 1997), 5. 



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

9 

menopang pencapaian tujuan-tujuan yang telah disepakati. Dengan begitu, 

pendidikan Islam tidak bersifat kaku dan statis, karena orientasinya tidaklah 

kepada materi ( bahan pelajaran) tetapi kepada tujuan akhir dari pendidikan itu 

sendiri, yaitu terbinanya insan muttaqin, yaitu insan yang mampu memfungsikan 

eksistensinya secara paripurna, baik sebagai hamba ataupun sebagai khalifah di 

muka bumi ini, secara serasi dan seimbang, sehubungan dengan hal ini, 

Kuntowijoyo menyatakan bahwa dalam ajaran Islam, posisi manusia merupakan 

posisi sentral dan memiliki derajat yang tinggi sebagai wakil dan pelaksana 

amanat Allah di muka bumi.Untuk mencapai kualitas tersebut, di samping 

manusia harus senantiasa berjalan sesuai dengan peraturan Ilahiah, manusia juga 

diberikan kebebasan untuk mengaktualisasikan eksistensinya seoptimal mungkin. 

Dengan visi ini, diharapkan manusia akan mampu menjadi rahmatan li al-

‘alamin.13 

Berangkat dari sasaran tersebut, maka hasil pendidikan Islam terletak 

pada sejauh mana pendidikan yang diberikan mampu berintegrasi antara satu 

dengan yang lain untuk mencapai tujuan yang diinginkan, baik material maupun 

spiritual, maupun tujuan keduniaan dan keakhiratan. Tentunya, bukanlah suatu 

keberhasilan bagi pendidikan Islam, jika peserta didiknya menjadi sosok yang 

saleh secara spiritual tapi keterbelakangan dalam hal-hal duniawi; tidak memiliki 

skill yang dibutuhkan dunia kerja, awam terhadap perkembangan teknologi, dan 

lain sebagainya. 

Di masa lalu, pendidikan Islam selalu diartikan sebagai pengajaran 

teologis atau pengajaran al-Qur’an, hadits, dan fiqh. Kesan seperti inipun masih 

ada di tengah masyarakat muslim, dan ada sejumlah lembaga pendidikan Islam 

yang membatasi pengajaran pada siswanya hanya pendalaman terhadap ilmu-ilmu 

keagamaan saja. Bahkan tidak sedikit dari lembaga-lembaga tersebut yang 

                                                 
13 Kuntowijoyo.,Interpretasi Islam- Interpretasi Untuk Aksi, (Bandung: Mizan, 1991), 165. 



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

10 

menolak pengajaran materi pelajaran yang berwawasan pengetahuan umum dan 

teknologi. Di sini. Pendidikan Islam diberi muatan yang bercorak normative, 

dalam pengertian, bahwa pendidikan itu lebih dari sekedar proses transformasi 

nilai dalam pengertian normatik. Dengan pengertian ini, maka pendidikan Islam 

diarahkan pada upaya alih nilai ( transfer of values). 

Corak pendidikan yang semacam ini memang tidak sepenuhnya dianggap 

kurang baik, dengan berdasarkan pada pertimbangan filosofis bahwa salah satu 

fungsi pendidikan adalah sebagai lembaga konservasi dan resistensi nilai. Tetapi 

bila semata-mata bertahan pada corak yang demikian, pendidikan akan terhambat 

dalam hal kontinuitas pendidikan itu sendiri di tengah-tengah perubahan sosial. 

Dalam diskursus yang lain, pendidikan Islam dipahami dalam konteks dialektika 

budaya, di mana diharapkan mempunyai peran secara dialektis transformative 

dalam konteks sosio-budaya yang senantiasa menunjukkan perubahan, sejalan 

dengan sofistifikasi budaya dan peradaban manusia.14 

Oleh karenanya, tidak mengherankan jika Ali Ibn Abi Thalib, jauh 

sebelum pendidikan Islam mengalami perkembangan yang sedemikian rupa, 

mengatakan .  

Artinya., “ Didiklah anak-anak kalian dengan pendidikan yang berbeda 

dengan yang diajarkan padamu, karena mereka diciptakan 

untuk zaman yang berbeda dengan zaman kalian “. 

 

Realitasnya, generasi muslim saat ini tidak lagi hidup di zaman “ 

perdebatan qunut atau tidak qunut” tetapi di zaman “ bursa efek, pornografi, 

pornoaksi, syariatisasi perbankan, dan lain-lain”. Untuk itu, sudah saatnya 

generasi muslim tidak lagi dicetak menjadi konsumen “ ketetapan hukum” tetapi 

produsen “penetapan kukum”. 

 

                                                 
14 Zubaidi, Pendidikan Islam dalam Perspektif Pendidikan Nasional, dalam Ismail SM.(Ed)., 

Paradigma Pendidikan Islam, (Yogjakarta: Pustaka Pelajar dan Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo, 

2001, cet.I), 167. 



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

11 

D. Optimalisasi KBK Sebagai Adaptasi Perubahan 

Pada saat ini, model Kurikulum Berbasis Kompetensi (KBK) yang 

sedang digulirkan, dipandang  sebagai angin segar bagi pengembangan 

pendidikan di Indonesia, termasuk pendidikan agama Islam. Kurikulum Berbasis 

Kompetensi yang secara definitive diartikan sebagai konsep kurikulum yang 

menekankan pada pengembangan kemampuan melakukan (kompetensi) tugas-

tugas dengan standar performansi tertentu, sehingga hasilnya dapat dirasakan 

oleh peserta didik, berupa penguasaan terhadap seperangkat kompetensi 

tertentu,15 sangat memungkinkan menghasilkan out put  pendidikan yang tidak 

hanya hafal materi pelajaran tetapi mampu mengejewantahkannya dalam 

kehidupan nyata. 

Kurikulum Berbasis Kompetensi pada dasarnya bukanlah hal yang 

asing ataupun hal yang baru dalam konsep pendidikan Islam. Sebab, secara 

implisit kurikulum semacam ini pernah disinggung oleh Rasulullah SAW., yang 

artinya “  

 

Dari Tsurayyah Sabrah Ibn Ma’bad al-Juhany r.a., berkata : telah 

bersabda Rasulullah SAW.,: “ Ajarkanlah seorang anak tentang shalat 

menjelang usia tujuh tahun, dan pukullah dia jika meninggalkannya bila 

telah berusia sepuluh tahun “., (HR.Abu Daud dan at-Tirmizi). 

 

Kata ‘allimu pada hadits di atas, tidak semata-mata bermakna transfer 

pengetahuan tanpa adanya pengenalan lebih mendasar pada perubahan tingkah 

laku. Karena kata ta’lim, sebagaimana dinyatakan oleh Abdul Fattah Jalil, secara 

implisit juga menanamkan aspek afektif, karena pengertian at-ta’lim juga 

ditekankan pada prilaku yang baik ( akhlaq al-karimah).16  

                                                 
15 E. Mulyana, Kurikulum Berbasis Kompetensi, ( Bandung: Remaja Rosdakarya, 2003), 39. 
16 Abdul Fatah Jalal, Azaz-Azas Pendidikan Islam, terj. Herry Noer Aly. (Bandung: Diponegoro, 1994), 

30. 



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

12 

 Dengan demikian perintah Rasulullah SAW agar pendidik mengajarkan 

shalat pada peserta didik pada hadits di atas, bukanlah pengajaran sebatas anak 

memiliki pengetahuan tentang shalat ataupun kemampuan untuk melakukan 

gerakan-gerakan dalam shalat. Tetapi, jauh lebih penting dari pada itu, pendidik 

diperintahkan untuk membentuk kepribadian orang yang shalat pada diri peserta 

didik, dan salah satu dari kepribadian orang yang shalat adalah sikap 

kontraproduktif terhadap segala bentuk kemungkaran.17 

Sejalan dengan visi dan orientasi pendidikan Islam, maka kompetensi 

yang menjadi acuan hasil pendidikan, tidak hanya sebatas menguasai pengetahuan 

dan mengaplikasikannya, tetapi lebih dari itu mampu bersikap sesuai dengan 

pengetahuan tersebut. Kompetensi dalam konsepsi pendidikan Islam diarahkan 

pada pencapaian pertumbuhan kepribadian peserta didik sebagai manusia, secara 

serasi dan seimbang, baik pada aspek jasmaniah maupun rohaniah. Dengan visi 

ini peserta didik  akan mampu menjadi sosok pribadi yang berkualitas paripurna, 

sebagai prototype manusia ideal. Kepribadian idealistik tersebut, menurut Hadari 

Nawawi dan Mimi Martini, dapat dilihat bila peserta didik mampu memiliki 

setidaknya enam karakteristik, yang dalam prespektif pendidikan Islam disebut 

sebagai manusia paripurna ( al-Insan al-Kamil), yaitu 18 : 

1.  Jasmani yang sehat dan menunjang terbentuknya sikap dan prestasi keilmuan 

yang maksimal. Untuk itu, pendidikan Islam harus mampu menstimulasi 

peserta didiknya untuk mampu memelihara dan menjaga kesehatan 

jasmaninya, serta memanfaatkannya untuk mampu mendukung tercapainya 

tujuan pendidikan yang diinginkan. 

                                                 
17 QS.29, 45. 
18 Hadari Nawai dan Mimi Martini, Manusia Berkualitas, ( Yogjakarta: Gajah Mada University Press., 

1994),  57-58. 



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

13 

2.  Kualitas psikologis yang stabil, yaitu dalam arti memiliki pengetahuan yang 

luas dan ketajaman analisis rasional yang tinggi, memiliki ketenangan jiwa, 

serta kemapanan emosional. 

3.  Memiliki sikap dan prilaku sosial yang terpuji, terutama berupa kepekaan 

atau kepedulian sosial yang tinggi dan sebagai warga Negara yang baik 

dalam keikutsertaannya secara aktif, baik langsung maupun tidak langsung, 

dalam pelaksanaan pembangunan bangsa. 

4. Kualitas psikomotorik yang tinggi. Kualitas ini termanifestasi pada 

kemampuan peserta didik dalam menguasai sejumlah ketrampilan dan skill 

tertentu sesuai dengan tuntutan lapangan kerja yang ada, secara profesional. 

5.   Memiliki kepribadian yang tangguh dan mandiri. 

6. Memiliki kualitas keimanan dan ketakwaan kepada Allah SWT. dan mampu 

mewarnai seluruh aktivitasnya, sehingga menumbuhkan sikap terpuji. 

Kondisi ini akan mampu mengantarkan peserta didik untuk meraih 

kebahagiaan dan kesuksesan dalam kehidupannya, baik di dunia maupun di 

akhirat, secara serasi dan seimbang. 

Sehubungan dengan hal di atas, Sayyid Quthb berpendapat bahwa 

pendidikan Islam adalah sistem pendidikan yang menekankan pada pola 

pendidikan yang menyeluruh dan mampu menyentuh seluruh potensi yang 

dimiliki peserta didik dan aspek kehidupan manusia. Materi pendidikan ( 

pelajaran) harus mampu menstimulir fitrah peserta didik. Baik itu fitrah 

ruhani, akal, dan perasaan, sehingga memberikan corak serta sekaligus 

mewarnai segala aktivitas hidupnya di muka bumi, baik sebagai khalifaah 

fi al-ardh maupun sebagai abid ( hamba). Bentuk materi pelajaran yang 

demikian, akan mampu menghasilkan sosok peserta didik sebagai manusia 

seutuhnya ( al-Insan al-Kamil).19 

                                                 
19 Sayyid Quthb, Fi Zhilal al-Qur’an, ( Bairut : Dar al-Syuruq, 1975), 19. 



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

14 

Hal tersebut dikarenakan manusia, dalam konsepsi pendidikan Islam, 

senantiasa dipandang secara integral dan seimbang. Oleh karenanya wajar 

jika pendidikan Islam dituntut untuk menawarkan pendidikan yang 

universal yang mampu mengayomi seluruh aspek peserta didik secara utuh, 

baik sebagai makhluk individu, Tuhan, maupun sosial.20 

Sejalan dengan hal di atas, maka aspek yang akan dituju dalam 

pendidikan Islam adalah tercapainya tujuan kognitif (intelektual), afektif 

(sikap), dan psikomotorik ( ketrampilan). Ketiga aspek ini merupakan titik 

tujuan pendidikan Islam. Hal ini berarti, hasil pendidikan harus pula 

diarahkan untuk mengetahui kemampuan peserta didik dalam ketiga aspek 

tersebut. Akan tetapi, indikasi yang demikian belum mampu terjamah 

secara baik. Kebanyaakan hasil yang dilakukan acapkali memfokuskan 

pada salah satu aspek saja dan mentelantarkan aspek lain. Bentuk penilaian 

yang banyak dilakukan memberikan indikasi, bahwa penilaian yang 

dilakukan hanya berorientasi pada aspek kognitif. Padahal, aspek tersebut 

bukan satu-satunya aspek yang akan dituju oleh pendidikan Islam.  

Pendidikan Islam, lebih memfokuskan pada aspek afektif dan psikomotor 

sebagai ekspresi peserta didik terhadap pengetahuan yang dimilikinya. 

Dengan kata lain, Pendidikan Islam menghendaki agar kemampuan kognitif 

peserta didik berbanding sejajar dengan kemampuan afektif dan 

psikomotornya. 

Dengan konsep yang demikian, setiap pendidik hendaknya tidak selalu 

menuntut anak-anak mereka menjadi individu yang terbaik secara kognitif. 

Namun lebih dari itu, hendaknya berupaya membentuk pribadi utama 

secara afektif. Dengan kata lain, pendidik tidak saja menuntut peserta didik 

untuk menjadi “ sang juara” karena kemampuan mereka mendapatkan nilai-

                                                 
20 Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan : Suatu Analisa Psikologis dan Pendidikan, ( Jakarta: 

Pustaka al-Husna, 1986), 3. 



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

15 

nilai pelajaran yang baik, tetapi juga mengarahkan mereka agar memiliki 

prilaku dan sikap yang mulia.  

 

KESIMPULAN 

Dalam khazanah pendidikan Islam terdapat sejumlah istilah yang 

merujuk langsung pada pengertian pendidikan dan pengajaran seperti; 

tarbiyah, ta’lim, ta’dib, dan lain-lain. Perubahan social secara etimologis 

berarti perubahan pada berbagai lembaga kemasyarakatan, yang 

mempengaruhi system social masyarakat, termasuk di dalamnya nilai-nilai, 

sikap, pola dan prilaku masyarakat. Sedangkan secara terminology, perubahan 

social adalah perubahan bentuk-bentuk kehidupan yang telah ada yang terjadi 

karena kondisi geografis, alat-alat atau perlengkapan hidup manusia, 

komposisi pendidikan dan idiologi. 

Pendidikan dan masyarakat merupakan  variable yang tidak dapat dipisahkan, 

sebab perubahan yang terjadi terhadap masyarakat akan mempengaruhi 

pendidikan, dan sebaliknya, perubahan yang terjadi dalam pendidikan akan 

mempengaruhi pola kehidupan masyarakat 

Kurikulum yang berbasis  kompetensi yang saat ini sedang “ ngetrend”, 

merupakan sebuah upaya agar konsepsi pendidikan Islam diarahkan pada 

pencapaian pertumbuhan kepribadian peserta didik sebagai manusia yang 

serasi dan seimbang, baik pada aspek jasmaniah maupun rohaniah, sehingga 

peserta didik akan mampu menjadi sosok yang berkualitas paripurna di 

tengah-tengah masyarakat, serta mampu menghadapi derasnya globalisasi dan 

persaingan hidup. 

 

 

 

 



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

16 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Amien, Miska Muhammad. 1983. Epistimologi Islam Pengantar Filsafat 

Pengetahuan Islam, Jakarta: UII Press. 

Baried, Baroroh.1994. Kedudukan Ilmu Pengetahuan dalam Konteks Masa Kini dan 

Masa Mendatang, dalam Filsafat Ilmu dan Perkembangannya, M. Thoyib 

(Ed). Surakarta: Muhamadiyah Universitas Press. 

Bustami, A.Gani dan Drs.Zaenal Abidin Ahmad, Jakarta: Bulan Bintang. 

Departemen P dan K, 1995. Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: PN. Balai 

Pustaka. 

Dradjat, Zakiah. 1992.  Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara.  

E. Mulyana, 2003.  Kurikulum Berbasis Kompetensi, Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Hasan, Muhammad Tolchah. 1986. Prospek Islam dalam Menghadapi Tantangan 

Zaman, Jakarta: Bangun Prakarya. 

Hoodbhoy, Pervez. 1997. Islam dan Sains Pertarungan Menegakkan Rasionalitas, trj. 

Luqman, Bandung: Pustaka. 

Jalal, Abdul Fatah. Azaz-Azas Pendidikan Islam, terj. Herry Noer Aly., Bandung: 

Diponegoro. 

Kuntowijoyo, 1991. Interpretasi Islam- Interpretasi Untuk Aksi, Bandung: Mizan. 

Langgulung, Hasan. 1980. Beberapa Pemikiran tentang Pendidikan Islam, (Bandung: 

Al-Ma’arif)  

________________. 1986. Manusia dan Pendidikan : Suatu Analisa Psikologis dan 

Pendidikan, Jakarta: Pustaka al-Husna. 

Nawai, Hadari dan Mimi Martini. 1994. Manusia Berkualitas, Yogjakarta: Gajah 

Mada University Press. 

Qardhawi, Yusuf. 1980. Pendidikan Islam dan Madrasah Hasan al-Banna, terj. 

Quthb, Sayyid. 1975.  Fi Zhilal al-Qur’an, Bairut : Dar al-Syuruq. 

ST, Vebrianto. 1998. Pengantar Perencanaan Pendidikan, Yogjakarta: Andi Offset. 



           Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam                         pISSN: 2407-6805 

    Vol. 4, No 2, Desember 2019                                                           eISSN: 2580-6505 

 

 

 

   

   

   Mahfud 

 

 

17 

Tauhid, Abu. (Tt).  Beberapa Aspek Pendidikan Islam, Yogyakarta: IAIN Sunan 

Kalijaga. 

Zubaidi, 2001. Pendidikan Islam dalam Perspektif Pendidikan Nasional, dalam Ismail 

SM.(Ed)., Paradigma Pendidikan Islam, Yogjakarta: Pustaka Pelajar dan 

Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo. 

 

 

 

 


