Jurnal Yaqzhan, Vol. 11 No. 02, Desember 2025
Available online at

[urnal

YA ZHAN http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yagzhan/index
Q DOI: 10.24235/jy.v11i2.23721

(] [} Published by Departement of Aqeedah and Islamic Philosophy,
mmmm“w'mm“mmww” Faculty of Ushuluddin, Adab and Dakwah IAIN Syekh Nurjati

Cirebon, Indonesia

EKOTEOLOGI DALAM BINGKAI ETIKA SADAR KAWASAN
SEBAGAI ALTERNATIF DALAM MENJAWAB KRISIS
LINGKUNGAN

ECOTEOLOGY IN THE FRAMEWORK OF AREA-CONSCIOUS
ETHICS AS AN ALTERNATIVE IN RESPONDING TO THE
ENVIRONMENTAL CRISIS

Arip Budiman? Aripbudiman@uinsgd.ac.id
UIN Sunan Gunung Djati Bandung

Hasbiyallah? hasbiyallah@uinssc.ac.id
Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati, Cirebon

Aludin® Aludinbinsolehh@gmail.com
UIN Sunan Gunung Djati Bandung

Dindin Solahudin* dindinsolahudin@uinsgd.ac.id
UIN Sunan Gunung Djati Bandung

Yusuf Zaenal Abidin® yusufzaenalabidin@uinsgd.ac.id
UIN Sunan Gunung Djati Bandung

ABSTRAK: Penelitian ini memiliki tujuan untuk mengkaji kemungkinan kontribusi ekoteologi Islam
dalam menjawab krisis lingkungan global melalui pembacaan atas etika sadar kawasan yang
dikembangkan Komunitas Patanjala, sebagai artikulasi kearifan lokal Sunda yang terasimilasi dengan
nilai-nilai Islam. Masalah utama yang diajukan adalah: pertama, apakah paradigma teologis Islam
memiliki  elastisitas unfuk merespons krisis ekologis tanpa harus menanggalkan watak
antroposentrisnya; kedua, bagaimana etika sadar kawasan Patanjala dapat menjadi medium
rekonstruksi paradigma relasi manusia—alam yang kosmosentris dan berkeadilan ekologis. Penelitian
ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitis berbasis studi kepustakaan,
yang mengkaiji teks-teks ekoteologi kontemporer, literatur tentang krisis ekologi, serta sumber-sumber
mengenai falsafah Patanjala dan praktik etika kawasan. Hasil kajian menunjukkan bahwa akar krisis
ekologis tidak terletak pada doktrin agama, melainkan pada pembacaan yang memutus alam dari
dimensi kesakralannya dan mereduksi manusia menjadi subjek eksploitasi tanpa batas. Dalam
kerangka Patanjala, etika sadar Kawasan —dengan pembedaan tata ruang, tata wayah, dan tata
lampah— menawarkan cara pandang lain yang menempatkan hak-hak alam sebagai prasyarat
penentuan hak manusia, sekaligus menghidupkan kembali fungsi khalifah sebagai amanah etis dan
spiritual. Secara teoritis, penelitian ini memperkaya diskursus ekoteologi kontemporer dengan
menghubungkan maqadsid al-shari*ah, konsep khalifah T al-ard, dan kearifan lokal Sunda dalam satu
kerangka etis operasional dan praksis keagamaan. Praktis, etika sadar kawasan memberikan
kerangka evaluatif untuk menimbang kebijakan dan gerakan lingkungan berbasis agama lokal.
Kesimpulan yang didapat dari penelitian ini adalah bahwa antroposentrisme teologis Islam dapat
direformulasi melalui etika sadar kawasan menjadi paradigma tanggung jawab ekologis, sejalan
dengan semangat deep ecology, sehingga ekoteologi Islam berpotensi tampil bukan hanya
apologetik, tetapi propositif dalam merumuskan tata kelola lingkungan yang berkelanjutan.

Copyright @ 2025 Author.
Published by Jurnal Yaqzhan


http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yaqzhan/index

YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Kata Kunci: Ekoteologi Islam; Etika Sadar Kawasan; Patanjala.

ABSTRACT: This study aims to examine the pofential contribution of Islamic ecotheology in
addressing the global environmental crisis through an analysis of etika sadar kawasan (area-
conscious ethics) as developed by the Patanjala Community, understood as an articulation of
Sundanese local wisdom assimilated with Islamic values. The study raises two principal questions:
first, whether the Islamic theological paradigm possesses sufficient elasticity to respond to ecological
crises without abandoning its anthropocentric character; and second, how Patanjala’s area-conscious
ethics may serve as a medium for reconstructing a cosmocentric and ecologically just paradigm of
human—nature relations. Employing a qualitative approach with a descriptive-analytical method
based on library research, this study examines contemporary ecotheological texts, literature on
ecological crises, and sources concerning Patanjala philosophy and practices of spatial ethics. The
findings indicate that the roots of the ecological crisis lie not in religious doctrine per se, but in
interpretive frameworks that sever nature from its sacred dimension and reduce humans to subjects
of limitless exploitation. Within the Patanjala framework, area-conscious ethics—through the
differentiation of tata ruang (spatial order), tata wayah (temporal order), and tata lampah
(practical conduct)—offers an alternative perspective that positions the rights of nature as a
prerequisite for determining human rights, while revitalizing the concept of khalifah as an ethical
and spiritual trusteeship. Theoretically, this study enriches contemporary ecotheological discourse by
integrating maqdsid al-sharT"ah, the concept of khalifah T al-ard, and Sundanese local wisdom into
a coherent framework of operational ethics and religious praxis. Practically, area-conscious ethics
provides an evaluative framework for assessing environmentally oriented policies and faith-based
ecological movements grounded in local religious traditions. The study concludes that Islamic
theological anthropocentrism can be reformulated through area-conscious ethics into a paradigm of
ecological responsibility aligned with the spirit of deep ecology, thereby enabling Islamic
ecotheology to emerge not merely as apologetic, but as a propositional force in articulating
sustainable environmental governance.

Keywords: Islamic Ecotheology; Area-Conscious Ethics; Patanjala.

A. PENDAHULUAN

Konferensi yang dinisiasi oleh PBB, dilaksanakan pada tahun 1992 di Rio de
Jeneiro mempersoalkan salah satu isu sentral tentang krisis lingkungan. Konferensi
tersebut melahirkan gagasan tentang bagaimana transisi peradaban manusia agar
berkelanjutan dengan perlakuan yang ramah terhadap lingkungan (a transition to an
ecologically sustainable society). Sejak konferensi tersebut diselenggarakan, persoalan
ekologi menjadi perbincangan serius untuk dibahas di komunitas akademik.! Pada bidang
agama, persoalan ekologi menjadi salah satu pembahasan baru ketika memperbincangkan
bagaimana hubungan agama dengan isu tersebut dan bagaimana ia menjawabnya.?
Bidang studi agama-agama bahkan menjadi salah satu yang paling responsive

menyambut kehadiran isu ekologi.> Dengan ini, para akademisi yang fokus di bidang

1 Akrum Helfaya, Amr Kotb, and Rasha Hanafi, “Qur’anic Ethics for Environmental Responsibility: Implications for Business Practice”
150, no. 4 (2018): 1105-28.

2 Roger S Gottlieb, A Greener Faith: Religious Environmentalism and Our Planet’s Future (Oxford University Press, 2016).

3 Willis Jenkins, Mary Evelyn Tucker, and John Grim, Routledge Handbook of Religion and Ecology (Routledge New York, 2016).

Arip Budiman® Hasbiyallah® Aludin®» Dindin Sohlahudin® Yusuf Zaenal Abidins | 261



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

studi agama modern, terlihat memiliki momentum yang tepat untuk mengkaji suatu
diskursus yang tidak ditemukannya secara eksplisit di literatur-literatur klasik. Menjadi
sangat logis, apabila para sarjana bidang studi agama pada masa dahulu tidak
mendudukan masalah ekologi sebagai bagian dari analisis utama, ketika kondisi bumi
masih stabil .4

Dalam pengantar buku Islam and Ecology: A Bestowed Trust, Lawrence E Sullivan
menyatakan bahwa secara ekologis, kehidupan beragama sangat terkait erat dengan
semesta dan tidak bisa dipisahkan (Religious life and earth’s ecology are inextricably
related, originally related). Pernyataan Sullivan bisa dibilang menjadi fondasi teoritis
untuk menunjukkan bahwa di balik pandangan dan laku ekologis manusia, terdapat andil
agama yang mengkontruksi paradigma penganutnya. Agama membentuk cara pandang
manusia tentang bagaimana memperlakukan lingkungannya dan bagaimana dalam
berinteraksi dengannya.® Posisi sentral agama yang membentuk paradigma manusia
dalam melihat alam, digunakan sebagai pedoman oleh komunitas beragama. Maka,
sebagai pedoman, paradigma ini akan sangat mempengaruhi bagaimana cara bertindak
manusia secara praksis dalam menjalin hubungan dengan alam.®

Paradigma menjadi kata kunci penting dalam melihat akar persoalan krisis ekologi
yang terjadi. Salah satu tokoh saintis yang terkenal dalam diskursus paradigma adalah
Thomas Kuhn. la menyatakan bahwa paradigma memiliki arti sebagai world views
(pandangan dunia) dan dimaknai sebagai kepercayaan, perasaan, dan apa-apa yang
terdapat dalam pikiran manusia yang mendorong untuk melakukan suatu tindakan yang
berimplikasi pada perubahan sosial dan moral.” Berdasarkan penjelasan Khun, di sini
dapat disimpulkan bahwa krisis ekologi tidak bisa dilepaskan dari cara pandang manusia
dalam memahami hakikat alam semesta, yang termanifestasikan dalam sikap
destruktifnya tehadap lingkungan.® Sebagai instrument inti yang membentuk cara
pandang manusia, agama mau tidak mau harus bertanggung jawab atas hal tersebut.’

Ada salah satu tulisan yang penting dalam mengangkat isu ekologi dari Lyne White
Jr, yang berjudul The Historical Roots of Our Ecologic Crisis, ditulis pada tahun 1967.

4 Ibid.

5 Richard Foltz, Islam and Ecology: A Bestowed Trust (Center for the Study of World Religions, Harvard Divinity School, 2003).

6 Jenkins, Tucker, and Grim, Routledge Handbook of Religion and Ecology.

7 Ninian Smart, Dimensions of the Sacred: An Anatomy of the World’s Beliefs (Univ of California Press, 1996).

8 A Sonny Keraf, Etika Lingkungan Hidup (Penerbit Buku Kompas, 2010).

2 Martin Palmer and Victoria Finlay, Faith in Conservation: New Approaches to Religions and the Environment (World Bank
Publications, 2003).

Arip Budiman® Hasbiyallah® Aludin®» Dindin Sohlahudin® Yusuf Zaenal Abidin’ | 262



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

White menilai bahwa terdapat andil agama yang mempengaruhi pergeseran cara pandang
manusia dalam mengelola alam.'° Kecenderungan manusia, bagi White adalah mengubah
alam untuk kepentingan manusia. Kecenderungan tersebut mengalami pergeseran sejak
manusia menemukan teknologi dalam mengelola tanah, seperti; penggunaan traktor
tradisional yang digunakan manusia untuk menggemburkan tanah, menjadi traktor berat
dengan menggunakan sapi, dan traktor modern. Pada saat manusia menggunakan traktor
tradisional, cara pandang manusia masih memiliki perasaan yang tidak terpisah dengan
alam. Manusia memiliki ketergantungan terhadap alam. Traktor berat dan modern, yang
berfungsi tidak hanya menggemburkan tanah, namun mencongkelnya, menyebabkan
pergeseran paradigma yang tadinya merasa tergantung menjadi ditempatkan alam sebagai
objek yang berhak dikelola oleh manusia. Pergeseran tersebut, diperparah dengan
paradigma antroposentrisme agama Kristen yang menganggap alam ini sengaja
diciptakan oleh Tuhan untuk kepentingan manusia. Hubungan manusia dengan alam
menjadi tidak setara, yakni dengan bergantinya relasi subjek-objek.

Kritik yang dilontarkan oleh Lyne White Jr., harus dipahami secara holistic bahwa
kritiknya ditujukan pada agama-agama Abrahamik dan doktrin teologisnya yang
mendukung paradigma antropologisme modern. Sebuah penanaman faham yang
mendoktrin manusia bahwa ajrannya menempatkan posisi manusia sebagai pusat
kosmologis. Paradigma tersebut berdampak pada cara pandang manusia yang
menganggap posisinya sebagai kasta tertinggi dalam semesta.'* Doktrin teologis tersebut
tidak hanya berpotensi menjadi bagian yang membentuk krisis paradigmatic komunitas
beragama dalam kaitannya dengan lingkungan alam, melainkan juga menjadi semacam
landasan normative dalam interaksi destruktif manusia dengan lingkungan. Akan tetapi,
perlu disadari bahwa modernitas dan ideologi sekularisme yang diusung oleh Barat, telah
meminggirkan peran agama dalam pembentukan kerangka berpikitnya.?

Fritjof Capra telah menjelaskan bahwa modernism menjadikan paradigma
Cartesian-Newtonian sebagai pedoman dalam berinteraksi dengan lingkungan alam.
Maksud dari Capra yang coba penulis uraikan adalah, paradigma Cartesian-Newtonian
menganggap alam seperti mesin besar yang mati sehingga tidak bisa disamakan dengan

manusia yang memiliki kemampuan untuk berpikir dan mengolah. Jika paradigma

10 Lynn White Jr, “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis” 155, no. 3767 (1967): 1203-7.
1 Foltz, Islam and Ecology: A Bestowed Trust.
12 Michael S Northcott, A Political Theology of Climate Change (Wm. B. Eerdmans Publishing, 2013).

Arip Budiman® Hasbiyallah* Aludin® Dindin Sohlahudin# Yusuf Zaenal Abidin’ | 263



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

tersebut dibaca dalam sudut pandang ekologi, dapat disimpulkan bahwa alam semesta
hanya sebatas unsur yang melengkapi kebutuhan hidup manusia. Sehingga, tidak perlu
diperlakukan secara etis, sebab kedudukannya di bawah manusia sebagai bagian kecil
yang berfungsi untuk memenuhi segala kebutuhan dasarnya, bisa dibilang posisi alam
berada di bawah manusia. Capra kemudian mengajukan perlu adanya shifting paradigm
dengan mengajukan terobosan revolusioner dengan mengganti paradigma Cartesian-
Newtonian dengan cara pandang yang lebih berpihak pada kepentingan ekologis.*®

Terpinggirkannya posisi agama dalam paradigma manusia modern, shifting
paradigm sudah semestinya perlu dipikirkan ulang.}* Apakah terdapat indikasi bahwa
agama turut andil dalam membentuk paradigma antroposentrisme modern yang
melahirkan sikap tidak ramah terhadap lingkungan? Ataukah tuduhan itu tidak mendasar
sama sekali, mengingat Islam sebagai salah satu dari agama Abrahamik, tidak dijumpai
gagasan yang dituduhkan (merusak lingkungan) dalam periode formatinya. Seyyed
Housen Nashr, dalam buku Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man,
menuturkan bahwa sebenarnya masalah utama dari krisis ekologis adalah karena
disebabkan oleh tidak akomodatifnya modernitas pada nilai-nilai etis spiritual agama.
Bagi Nasr, sekularisme modern Barat itu sendirilah yang menjadi akar masalah dari
persoalan ekologis dan paradigma ekotelologi menjadi jalan keluar atas permasalahan
tersebut.®®

Jika menghimpun beberapa tesis di atas, dalam konteks kajian ekoteologi yang
mencoba mendekati isu ekologi dalam artikel ini dapat diajukan beberpa pertanyaan.
Pertama, apakah agama memiliki paradigma yang elastis untuk merespon persoalan
environmental (krisis lingkungan)? Kedua, bagaimana agama dan kearifan lokal
(Paganisme) yang dianggap White telah terpinggirkan oleh paradigma Kristen yang
sangat antroposentris, mendesain paradigmanya untuk turut berkontribusi dalam
menyelesaikan antara ketegangan agama dalam problem menyelesaikan persoalan
lingkungan? Pertanyaan pertama akan menuntun pada pembahasan ontologis manusia
mengenai kedudukannya dengan alam yang akan ditinjau dalam perspektif etika sadar

Kawasan yang bersumber dari Islam dan kearifan lokal Sunda. Pertanyaan kedua,

13 Her Suganda, “Kampung Naga Mempertahankan Tradisi,” 2011
14 Thomas Berry, “The Great Work: Our Way into the Future,” 2009.
15 Seyyed Hossein Nasr, “Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man,” 1968.

Arip Budiman® Hasbiyallah* Aludin® Dindin Sohlahudin® Yusuf Zaenal Abidin’ | 264



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

mengarah pada upaya kontekstualisasi ajaran Islam yang relevan untuk tuntutan
modernitas yang membutuhkan jawaban atas persoalan Krisis ekologis.®

Jika mengulas beberapa penelitian terdahulu, menganai pergeseran paradigma
manusia dalam mengelola alam serta kontribusi agama dalam membentuk cara pandang
tersebut, banyak ragam kesarjanaan yang mencoba untuk menjawab permasalahan ini.
Penelitian yang pertama, ditulis oleh Lohlker, ia mengembangkan pengembangan Islamic
ecotheology yang bersandar pada prinsip Wahdat al-Wujud dalam tasawwuf sebagai
landasan spiritual yang berperan untuk menyeimbangkan hubungan manusia dengan
alam.r” Lalu kemudian ada studi yang ditulis oleh Sugiant dan Shaharuddin yang
mencoba untuk menelususri penerapan nilai-nilai keislaman seperti; tawhid, mizan,
khalifah, dan Amanah dalam praktek pengelolaan lingkungan di komunitas Muslim
Indonesia.®

Dalam bidang hukum Islam, penelitian Karimullah menekankan bahwa
perlindungan terhadap lingkungan seharusnya ditempatkan sebagai salah satu tujuan
utama syariah.'® Penekanan yang diungkapkan oleh Karimullah pada dasarnya sebagai
upaya dari perluasan cakupan atas lima magashid yang meliputi; perlindungan agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Berikutnya, penelitian Ali dan Agushi, menekankan
kerangka etika lingkungan Islam yang terintegrasi dengan kearifan lokal, guna
mewujudkan pengelolaan sumberdaya alam yang Dberkelanjutan. Mereka
menggarisbawahi, pentingnya kontekstualisasi Al-Quran dalam integrasi dengan
kebudayaan lokal untuk menghadapi tantangan global seperti perubahan iklim.?°

Penelitian ini akan melanjutkan dan mempertegas temuan-temuan terdahulu

dalam isu krisis ekologi. Artikel ini akan menjawab dua pertanyaan di atas melalui
pembacaan etika sadar Kawasan, yang telah dikembangkan oleh komunitas Patanjala.
Konsep Patanjala merupakan dasar etika lingkungan Masyarakat Sunda yang terasimilasi
dengan ajaran-ajaran dan nilai-nilai Islam.?! Paradigma Komunitas Patanjala melihat

Masyarakat Timur cenderung hidup di tengah ekologi yang subur sehingga memiliki

16 Whitney A Bauman, Richard Bohannon, and Kevin J O’Brien, Grounding Religion (Routledge Taylor and Francis Group, 2011).

17 Rudiger Lohlker, “Islamic Ecotheology: Transcending Anthropocentrism through Wahdat al-Wujad” 4, no. 2 (2024): 82—-89.

18 Reza Nurdiana Sugiant and Mohd Solahuddin Shahruddin, “Holy Earth: Harnessing Religious Ethics and Faith-Based Action to
Combat Climate Change” 15, no. 1 (2025): 115-24.

19 Syud Sarim Karimullah, “Humanitarian Ecology in Islamic Law: Balancing Human Needs and Environmental Preservation in Islamic
Law” 26, no. 2 (2024): 113-36.

20 Muhamed Ali and Muaz Agushi, “Eco-Islam: Integrating Islamic Ethics into Environmental Policy for Sustainable Living” 5, no. 9
(2024): 949-57.

21 p D Wahyudin, “Sadar Kawasan Kapan Dan Di Mana: Manusia Bebas, Berbatas, Hingga Tak Punya Akses,” 2022.

Arip Budiman® Hasbiyallah® Aludin® Dindin Sohlahudin® Yusuf Zaenal Abidin’ | 265



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

kesadaran tentang alam sebagai bagian yang tidak terpisahkan dengan kehidupan.
Sehingga, dalam konteks relasi manusia dengan alam, ditempatkan secara sejajar, bahkan
menempatkan alam sebagai entitas yang lebih tinggi dan harus dihormati karena alam
adalah amanat dari Tuhan yang harus dijaga dan dilindungi keberlanjutannya, dan kelak
manusia akan dimintai pertanggungjawaban atasnya. Dari paradigma tersebut, salah
satunya dapat ditemukan dalam sistem pengetahuan tradisionalm ritual penghormatan
manusia atas alam yang dikenal dengan konsep pertiwi. Dalam konsep tersebut, alam
ialah ibu yang merawat kehidupan, sehinggap ekspresi kebudayaan yang dipraktikkan
Patanjala bersandar pada cara pandang itu. Dengan demikian, Patanjala mengedepankan
konsep etika sadar Kawasan dengan; tata ruang (wilayah), tata wayah (waktu), dan tata
laku (lampah), dalam mengelola dan memperlakukan alam.?? Pengetahuan tradisional
yang terasimilasi nilai-nilai ke-Islaman dan diekspresikan oleh Patanjala menjadi sangat
relevan untuk menjawab pertanyaan yang telah diajukan sebagai rumusan masalah

penelitian dalam artikel ini.

B. METODE PENELITIAN

Berdasarkan latar belakang dan rumusan masalah yang telah diajukan, penelitian
ini berfokus pada etika sadar Kawasan dalam mengelola lingkungan, berbasiskan agama
dan kearifan lokal yang dikembangkan oleh Komunitas Patanjala. Adapun tujuannya
adalah untuk mendiskusikan dua pertanyaan inti yang telah diajukan, yakni; pertama,
apakah agama memiliki paradigma yang elastis untuk merespon persoalan Kkrisis
lingkungan? Kedua, bagaimana kontribusi agama dan kearifan lokal dalam mendesain
paradigma yang ramah dalam pengelolan lingkungan alam? Untuk menjawab pertanyaan
tersebut, penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif
analisis. Jenis dan sumber data penelitian bersipat studi kepustakaan dengan pencarian
sumber data primer dan sekunder yang relevan dengan tema penelitian. Teknik
pengumpulan data dilakukan dengan melakukan literature review atas sumber primer dan
sekunder yang telah terkumpul. Kemudian, data-data yang telah dikumpulkan, dianalisis
kembali untuk memastikan data-data yang didapat sesuai dengan kebutuhan data

penelitian, dengan teknik reduksi, sistematisasi, analisis deduktif dan penarikan

22 Gempur Santosa, Dedy Satya Hadianda, and Ahmad Maulana, “Relasi Pengetahuan Ekologi Masyarakat Sunda (Patanjala)
Dengan Pola Permainan Karawitan Bangkongan Dan Teongeretan,” 2024.

Arip Budiman® Hasbiyallah* Aludin® Dindin Sohlahudin® Yusuf Zaenal Abidin’ | 266



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

kesimpulan atas data yang ditelaah. Terakhir, data akan diinterpretasikan dan dieksplorasi
dengan pendekatan hermeneutic dan antropologi agama yang mempertimbangkan

kekuatan formatif paradigmatic menggerakan setiap pemikiran.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Selayang Pandang tentang Patanja: Falsafah Sunda dalam Mengelola
Lingkungan

Komunitas Patanjala merupakan wadah dari aktivis lingkungan yang berfokus
pada pemeliharaan mata air berbasiskan kearifan lokal Sunda. Dalam konteks
popularitas, Komunitas Patanjala masih terdengar kurang familiar. Terkadang, jika
mencari tahu melalui Google, seringkali patanjala yang muncul adalah salah satu dari
ajaran Hindu. Di sini, peneliti perlu menjelaskan terlebih dahulu, bahwa patanjala yang
dimaksud di sini ialah falsafah Sunda dalam memandang dan mengelola lingkungan.
Dalam beberapa kajian terdahulu, Patanjala ditempatkan sebagai dasar paradigma bagi
mansyarakat Sunda dalam pengembangan lingkungan yang berbasis kearifan lokal dan
kosmologi religius-kosmik. la bukan sekedar pendekatan teknokratis yang positivistik,
melainkan melibatkan horizon-transcendental. Mella Ismelina dkk., misalnya
mengungkapkan bahwa Ptanjala memiliki paradigma pengembangan lingkungan yang
lebih religious, holistic dan berorientasi pada keberlanjutan relasi Tuhan-manusia-
alam.?® Melalui paradigm ini, pengelolaan lingkungan tidak dipahami hanya sebatas
urusan administratif belaka, melainkan sebagai amanah etik dan spiritual.

Secara filologis dan kosmologis, istilah Patanjala dapat dilacak dalam Naskah
Amanat Galunggung yang ditulis di abad ke-15. Dalam naskah tersebut disebutkan
bahwa Patanjala merupakan gabungan dari dua unsur kata; pata yang berarti air dan
jala yang memiliki arti sebagai sungai. Secara simbolik, Patanjala mengajak Kita
semua untuk “meniru” watak sungai yang terus mengalir tanpa lelah memberi
kehidupan, dan menjaga tata ruang.?*

Dalam kosmologi Sunda, misalnya trdisi Baduy, Patanjala sangat terkait erat

dengan Gunung sebagai Pangauban yang mengikat kesatuan komunal Masyarakat

2 Mella Ismelina Farmas Rahayu, Anthon F Susanto, and Liya Sukma Muliya, “Religious-Cosmic Based Philosophical Foundation of
Environmental Development Law in Sundanese Local Wisdom,” 2018.
2 |bid.

Arip Budiman® Hasbiyallah* Aludin® Dindin Sohlahudin#® Yusuf Zaenal Abidin’ | 267



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

(kanagaraan-kabalareaan-kebersamaan).? Pangauban juga memiliki arti sebagai batas
wilayah yang mana sungai menjadi penanda batasnya. Oleh karena itu, Patanjala
bukan hanya berarti sebagai sungai saja, melainkan sebagai cara memetakan tataruang,
tata kuasa secara ekologis. Patanjala sebagai salah satu metode penataan ruang
berbasis kearifan lokal, secara praksis mendasarkan pada Daerah Aliran Sungai (yang
kemudian disingkat menjadi DAS), memadukan tata wilayah melalui tiga zonasi hulu-
tengah-hilir sebagai sebagai sistem utuh yang mengatur tata wilayah (psasial), tata
wayah (waktu), dan tata lampah (laku). Pepep DW., memadatkan ketiga tata tersebut
sebagai etika sadar Kawasan.?® Di dalam etika sadar Kawasan, terdapat tiga fase
paradigma ekologis; kabataraan yakni tentang kesadaran tentang asal-usul dan hukum
awal/tangtu. Kadewaan, yang memiliki arti sebagai penggalian dan rekonstruksi
sistem pengetahuan tradisional tentang lingkungan, dan karatuan yang dimaknai
sebagai pelaksanaan Amanah dan pengetahuan dalam tata laku kolektif.?” Ketiga fase
pembentukan paradigma etika Kawasan Patanjala ini mengabstraksi menjadi
pengelompokan tata ruang: leuweung titipan (larangan), leuweung larangan
(pelindung/penyangga), dan baladahan yang menjadi wilayah budidaya.

Patanjala, sebagai paradigma yang menjembatani antroposentrisme sebagai
pusat dalam mengelola lingkungan, berupaya untuk menghidupkan kembali sakralitas
yang ada dalam alam, seperti konsep pamali, larangan, dan tutupan yang menjadi rem
dalam pengrusakan dan pemanfaatan alam. White Jr. pernah menyayangkan agama-
agama lokal yang ada di Timur (kecuali Zoroaster yang bersipat antroposentris),
sebagai agama yang dipandang bid’ah oleh Kristen semakin hilang tergerus oleh
kekeristenan yang sangat antroposentris. Dalam menjembatani tudingan White tentang
semakin antroposentrisnya agama-agama Abrahamik, Patanjala sebagai falsafah
Sunda dalam merawat alam, menghadirkan horizon yang saling terhubung antara
manuskrip klasik, tradisi adat dari pengetahuan tradisional, dan desain kebijakan

lingkungan modern melalui etika sadar Kawasan.

% |bid.
2 pepep Dw, Sadar Kawasan Kapan Dan Dimana: Manusia Bebas, Berbatas, Hingga Tak Punya Akses, September 2022 (BRIN,
2022).
27 |bid.

Arip Budiman® Hasbiyallah* Aludin® Dindin Sohlahudin® Yusuf Zaenal Abidin’ | 268



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

2. Antroposentrisme Teologis: Etika Sadar Kawasan

Isu ekologi dalam kajian studi agama-agama mengalami perkembangan
signifikan, terutama sejak lahinya kesadaran global tentang krisis iklim yang
disebabkan oleh aktifitas manusia modern yang berlebihan dalam pemanfaatan
lingkungan. Kesadaran tersebut mendorong keterlibatan agama dalam merespon
wacana dan sudut pandang baru dalam melihat krisis lingkungan.?® Salah satu
paradigma yang sering dikritik adalah antroposentrisme, yaitu pandangan yang
menempatkan manusia sebagai pusat kosmos dan alam sebagai objek eksploitasi
semata.?® Dalam konteks agama, sejumlah pemikir banyak mengkritik tudingan yang
menyatakan bahwa agama Abrahamik berkontribusi atas kerusakan lingkungan
dengan paradigma antroposentrismenya (salah satunya Islam), termasuk agama yang
melegitimasi antroposentrisme modern yang eksploitatif. Misalnya saja salah satu
akademisi yang mengkritik itu datang dari Foltz Denny dan Baharuddin, pada
artikelnya menyatakan bahwa Islam memiliki sumber-sumber ajaran yang mendukung
kesadaran kosmologis dan tanggung jawab ekologis, sebagai tugas khalifah di muka
bumi.*® Bahkan, menurut Mawil 1zzi Dien, posisi manusia sebagai khalifah fi al-ard
bukan berarti dominasi absolut manusia atas alam, melainkan sebagai Amanabh etis dan
spiritual dalam menjaga keseimbangan alam.%!

Maraknya tuduhan yang dialamatkan pada agama sebagai salah satu yang
berkontribusi dalam memperkuat paradigma antroposentrisme modern Barat yang
merusak alam, menjadi tantangan tersendiri untuk meluruskan bahwa tuduhan tersebut
tidaklah mendasar. Dalam isu ekologi, memang antroposentirsme tidak hanya sekedar
didefinisikan sebagai pandangan yang menjadikan manusia sebagai pusat. Lebih dari
itu, paradigma antroposentrisme dianggap sebagai cara pandang yang melegitimasi
manusia untuk mencedrai alam, sebab posisinya sebagi puncak dari kosmologis.
Sentralitas tersebut berpotensi memberikan kebebasan kepada manusia untuk
bertindak sesukanya merupakan entitas yang berada di bawah hirariki struktur

sosialnya. Seperti halnya relasi sang pemimpin dengan bawahannya.

28 Jenkins, Tucker, and Grim, Routledge Handbook of Religion and Ecology.

22 White Jr, “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis.”

30 Foltz, Islam and Ecology: A Bestowed Trust.

31 M@’'il YGsuf ‘Izz al-Din, The Environmental Dimensions of Islam (James Clarke & Co., 2000).

Arip Budiman® Hasbiyallah® Aludin®» Dindin Sohlahudin® Yusuf Zaenal Abidins | 269



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Paradigma antroposentrisme dalam relasi manusia dan alam, memang terdapat
secara inheren dalam tubuh Islam. Akan tetapi yang perlu diingat adalah bahwa Islam
tidak membawa ajaran antroposentrisme yang melahirkan sikap dan tindakan manusia
yang serakah terhadap alam.®?> Seperti yang dijelaskan oleh Nashr, justru sikap
semena-mena itu sendiri lahir dari paradigma antroposentrisme barat yang meniadakan
sakralitas terhadap alam. Bagi Nashr, alam semesta ini ibarat sajadah luasnya manusia
tempat bersujud pada sang Pencipta, yang dengannya sudah tentu memeilhara dan
merawat keberlangsungannya menjadi kewajiban bagi umat Islam.3

Dalam komunitas Patanjala, paradigma etis dalam memperlakukan alam
berangkat dari konsep “hak alam” yang menentukan “hak manusia” dan “hak apa yang
melekat pada alam dan batas manusia”. Dimensi etis dalam ajaran Patanjala tertuang
pada tata wilayah, wayah, dan waktu. Dalam falsafah Sunda, konteks tata wilayah
dikenal dengan istilah titipan, tutupan, dan bukaan.3* Salah satu ekspresi praktis dari
etika Islam adalah konsep hima, yaitu Kawasan yang secara khusus dilindungi oleh
pemerintah (pemimpin negara, atau yang sering kita kenal sebagai khilafah). Dalam
sejarah Islam, nabi pernah menetapkan tata wilayah Madinah sebagai hima; yang
berfungsu untuk melindungi lembah, padang rumput, dan tumbuhan yang ada di
dalamnya.®® Seperti yang dikemukakan oleh Ziaudin dalam Mangunjaya, Nabi
melarang untuk mengelola tanah hima tersebut karena hal itu diperuntukan bagi
kemaslahatan umum dan kepentingan kelestariannya.*® Di semenenjung Arab, Ziaudin
mencatat terdapat enam tipe hima yang tetap dilestarikan sampai saat ini, yakni;
pertama, Kawasan lindung yang dimana aktivitas menggembala dilarang. Kedua,
Kawasan lindung dimana pohon dan hutan serta penebangan kayu dilarang atau
dibatasi. Ketiga, Kawasan lindung dimana aktivitas penggembalaan ternak dibatasi
untuk musim semi tertentu. Keempat, Kawasan lindung terbatas untuk spesies tertentu
dan jumlah hewan ternak dibatasi. Kelima, Kawasan lindung untuk memelihara lebah,
dimana penggembalaan tidak diperkenankan saat musim berbunga. Keenam, Kawasan

lindung yang dikelola untuk kemaslahatan desa atau suku tertentu.®’

32 |bid.

33 Arip Budiman and Putri Anditasari, “Spiritualitas Agama Bagi Bencana Kemanusiaan Dalam Filsafat Perenial: Tinjauan Pemikiran
Filsafat Seyyed Hossein Nasr” 6, no. 2 (2021): 112-24.

34 pepep Dw, Sadar Kawasan Kapan Dan Dimana: Manusia Bebas, Berbatas, Hingga Tak Punya Akses.

35 |bid.

36 Fachruddin Majeri Mangunjaya, Konservasi Alam Dalam Islam Edisi Revisi (Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2019).

37 1bid.

Arip Budiman® Hasbiyallah® Aludin®» Dindin Sohlahudin® Yusuf Zaenal Abidin’ | 270



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Pada contoh ekspresi budaya di “Timur Tengah”, dalam mempraktikkan etika
Islam tentang memperlakukan alam, dapat disimpulkan bahwa terdapat dua konsep
utama yang melandasi larangan manusia dalam pemanfaatan; pertama, konsep
Kawasan berupa wilayah lindung. Kedua, Kawasan larangan dengan dalih “musim”
yang menunjukan konsep waktu. Tata wilayah, tata wayah, dan tata waktu yang
dikembangkan sebagai falsafah Sunda dalam memelihara lingkungan, memiliki
fondasi atau pendasaran teologis atas nilai-nilai ajaran Islam. Dengan demikian, jika
di Timur Tengah etika Islam dipraktikkan dengan konsep hima’, sementara di bumi
Nusantara bisa jadi etika dalam mengelola lingkungan semacam itu diptaktikkan di
setiap gunung, hutan, dan totalitas lanskap Nusantara dengan nama dan teknis yang
berbeda, namu memiliki esensi yang sama dengan etika Islam.

Dalam konteks kebudayaan Sunda, konsep Kawasan larangan/titipan, tutupan,
dan bukaan, ketiga paradigma tersebut relative analog dengan etika Islam sebagai
sadar Kawasan. Etika sadar Kawasan Patanjala adalah sebuah gerakan sosial-budaya
yang berusaha melegitimasi landasan etis dalam memperlakukan alam, tetapi dalam
batas tertentu konsep formal negara dalam membagi jenis-jenis Kawasan sementara
ini menjadi acuan utama, yang secara kultural memiliki perbedaan corak tradisi dalam
memperlakukan alamnya. Dengan demikian, sadar Kawasan tetap melegitimasi
paradigma kearifan lokal dalam kebudayaan sunda pada konteks pemeliharaan
lingkungan alam.

Istilah Kawasan dalam bahasa Sunda secara etimologis sangat erat kaitannya
dengan kata “kawasa” (kuasa), yakni “ngabogaan hak” atau ‘“kekuatan hak’ dan bisa
disederhanakan sebagai memiliki hak sekaligus kekuatan.®® Secara hermeneutis,
Kawasan dapat dipahami juga sebagai bentuk dari penyederhanaan istilah kakawasaan
yang merujuk pada segala sesuatu yang berhubungan dengan kekuasaan. Makna
tersebut memiliki padanannya dengan konsep “hak” dalam bahasa Indonesia, maupun
right di bahasa Inggris. Secara lebih sprsifik, konsep Kawasan merujuk pada adanya
kelengketan atau pemberian suatu kuasa atau hak pada ruang atau wilayah terntentu,
pada kurun waktu tertentu, dan pola pikir tertentu, yang semuanya memiliki

konsekuensi fungsional dari hak yang diletakkan tersebut.

38 pepep Dw, Sadar Kawasan Kapan Dan Dimana: Manusia Bebas, Berbatas, Hingga Tak Punya Akses.

Arip Budiman® Hasbiyallah* Aludin® Dindin Sohlahudin# Yusuf Zaenal Abidin’ | 271



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Etika sadar Kawasan yang dipraktikkan oleh komunitas Patanjala, dapat
dimaknai sebagai koreksi moral atas paradigma antroposentirsme modern yang
menempatkan manusia sebagai pusat dengan segala keserakahannya. Frasa konstitusi
dari Undang-Undang Dasar 1945 yang berbunyi “bumi dan air dan kekayaan alam
yang terkandung di dalamnya dikuasai oleh negara dan dipergunakan untuk sebesar-
besar kemakmuran rakyat”. Kata “dikuasai” seringkali direduksi sebagai legitimasi
untuk mengeksploitasi alam demi kepentingan ekonomi negara dengan tanpa perhatian
lebih pada dampak negatifnya. Etika sadar Kawasan justru mengajak untuk menggeser
paradigma “menguasai” menjadi “Amanah untuk merawat kawasan” yang menjadi
tempat semua makhluk merasakan keberkahan dari alam. Kawasan bukan semata-
mata terbatas pada objek regulasi. Melainkan, lebih dari itu ruang hidup yang di
dalamnya hak, kekuasaan, dan fungsi ekologis saling berkaitan.3®

Sebagai jawaban alternatif atas krisis ekologi, etika sadar Kawasan mengajak
kita semua untuk menyadari bahwa setiap jengkal ruang, seperti hutan, sungai, hingga
ruang ulayat, memiliki fungsi ekologis dan moral yang harus dijaga. Di sinilah agama,
termasuk Islam memiliki peran untuk menawarkan fondasi yang kuat seperti konsep
tawhid dimaknai sebagai etika sadar Kawasan bahwa segala sesuatu adalah milik Allah
semata, khalifah filardh dimaknai sebagai mandataris atau Amanah yang Allah
berikan, dan Amanah mizan sebagai keseimbangan yang harus dijaga.”> Dengan
demikian, kajian ekoteologi Islam dari konsep khalifah fil al-ardh dalam etika
Kawasan paradigmanya digeser menjadi cara pandang antroposentisme dimana
manusia bukan penguasa mutlak, melainkan hanya sebatas wakil yang
bertanggungjawab dalam menjaga ekosistem dan keseimbangan alam.*!

D. SIMPULAN

Krisis ekologi yang disebabkan karena dominasi paradigma antroposentrisme
modern, merupakan manifestasi dari cara pandang manusia terhadap lingkungan alam.
Dalam konteks teologi, Islam diakomodir melalui etika sadar Kawasan Patanjala sebagai

paradigma yang bersipat kosmosentris; manusia diposisikan bukan sebagai penguasa

39 bid.

40 M Syauqil, Romlah Abubakar Askar2, and Abdul Ghofur3, “Ekologi Dan Hadits: Analisis Tentang Peran Manusia Sebagai Khalifah
Di Bumi,” <i>Socius: Jurnal Penelitian llmu-limu Sosial</i> 2, no. 10 (2025), doi:10.5281/zenodo.15427257.

41 Dini Atikawati, Totok Gunawan, and Sunarto Sunarto, “Konsep ‘Khalifah Fil Ardh’ Dalam Perspektif Etika Lingkungan” 19, no. 2
(2019): 45, d0i:10.24843/blje.2019.v19.i02.p05.

Arip Budiman® Hasbiyallah* Aludin® Dindin Sohlahudin# Yusuf Zaenal Abidin’ | 272



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

absolut atas alam, melainkan sebagai khalifah fi al-ard yang memikul Amanah untuk
mizan (menjaga keseimbangan) melalui kesadaran akan tata wilayah, tata wayah, dan tata
lampah. Implikasinya bagi kajian ekoteologi adalah perlunya mengembangkan teologi
lingkungan yang tidak berhenti pada kritik antroposentrisme secara abstrak, tetapi berakar
pada praktik konkret, kerangka hukum, dan pengetahuan tradisional seperti Patanjala;
dengan demikian, ekoteologi Islam dapat tampil sebagai wacana yang bukan hanya
defensif terhadap tuduhan perusak alam, tetapi juga proaktif menawarkan desain etis,
spiritual, dan politis bagi tata kelola lingkungan yang berkelanjutan dan berkeadilan.
Dengan demikian, tidak ada keharusan bagi Islam untuk menanggalkan begitu
saja watak antroposentris teologisnya hanya karena serangkaian tuduhan parsial yang
menjadikannya kambing hitam krisis ekologi. Yang diperlukan justru adalah pendalaman
dimensi etis dan penguatan horizon spiritualitas ekologis yang sesungguhnya telah
tersedia secara laten dalam khazanah tekstual dan tradisi Islam. Melalui bingkai etika
sadar kawasan Patanjala, paradigma antroposentris Islam dapat direformulasi sebagai
posisi-tengah yang kreatif: manusia tetap dipahami sebagai subjek bertanggung jawab di
hadapan Tuhan, tetapi statusnya sebagai khalifah dibatasi oleh hak-hak alam, tata ruang,
tata waktu, dan tata laku yang harus dijaga. Dengan cara ini, antroposentrisme teologis
Islam bukan tampil sebagai sumber masalah, melainkan sebagai salah satu simpul solusi
yang potensial—yakni ketika ia diaktualisasikan secara utuh, kontekstual, dan berpijak

pada etika sadar kawasan dalam merespons krisis ekologis global.

DAFTAR PUSTAKA

Ali, M., & Agushi, M. (2024). Eco-Islam: Integrating Islamic ethics into environmental
policy for sustainable living. International Journal of Religion, 5(9), 949-957.

Atikawati, D., Gunawan, T., & Sunarto, S. (2019). Konsep “Khalifah fil Ardh” dalam
Perspektif Etika Lingkungan. Bumi Lestari Journal of Environment, 19(2), 45.
https://doi.org/10.24843/blje.2019.v19.i102.p05

Bauman, W. A., Bohannon, R., & O’Brien, K. J. (2011). Grounding religion. Routledge

Taylor and Francis Group.

Berry, T. (2009). The great work: Our way into the future. EOFAH|2[2] f|CHSt

.01 B= 9%). M =: Chzh2=tot7HE| 0]

Arip Budiman® Hasbiyallah® Aludin® Dindin Sohlahudin® Yusuf Zaenal Abidin’ | 273



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Budiman, A., & Anditasari, P. (2021). Spiritualitas Agama bagi Bencana Kemanusiaan
dalam Filsafat Perenial: Tinjauan Pemikiran Filsafat Seyyed Hossein Nasr. Jaqfi:
Jurnal Agidah Dan Filsafat Islam, 6(2), 112-124.

Foltz, R. (2003). Islam and ecology: A bestowed trust. Center for the Study of World
Religions, Harvard Divinity School.

Gottlieb, R. S. (2006). A greener faith: Religious environmentalism and our planet’s
future. Oxford University Press.

Helfaya, A., Kotb, A., & Hanafi, R. (2018). Qur’anic ethics for environmental
responsibility: Implications for business practice. Journal of Business Ethics,
150(4), 1105-1128.

Heriyanto, H. (2011). Menggali Nalar Saintifik Peradaban Islam. Mizan Publika.

‘Izz al-Din, M. Y. (2000). The environmental dimensions of Islam. James Clarke & Co.

Jenkins, W., Tucker, M. E., & Grim, J. (2016). Routledge handbook of religion and
ecology. Routledge New York.

Karimullah, S. S. (2024). Humanitarian Ecology in Islamic Law: Balancing Human
Needs and Environmental Preservation in Islamic Law. Asy-Syari’ah, 26(2), 113—
136.

Keraf, A. S. (2010). Etika lingkungan hidup. Penerbit Buku Kompas.

Lohlker, R. (2024). Islamic Ecotheology: Transcending Anthropocentrism through
Wahdat al-Wujad. Ascarya: Journal of Islamic Science, Culture, and Social
Studies, 4(2), 82-89.

M. Syauqi, R. A. A. (2025). Ekologi dan Hadits: Analisis tentang Peran Manusia sebagai
Khalifah di Bumi. https://doi.org/10.5281/ZENODO.15427257

Mangunjaya, F. M. (2019). Konservasi Alam dalam Islam edisi revisi. Yayasan Pustaka
Obor Indonesia.

Nasr, S. H. (1968). Man and nature: The spiritual crisis of modern man.

Northcott, M. S. (2013). A political theology of climate change. Wm. B. Eerdmans
Publishing.

Palmer, M., & Finlay, V. (2003). Faith in conservation: New approaches to religions and
the environment. World Bank Publications.

Pepep Dw. (2022). Sadar Kawasan Kapan dan Dimana: Manusia Bebas, Berbatas,
hingga Tak Punya Akses (September 2022). BRIN.

Arip Budiman® Hasbiyallah® Aludin®» Dindin Sohlahudin® Yusuf Zaenal Abidin’ | 274



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Rahayu, M. I. F., Susanto, A. F., & Muliya, L. S. (2018). Religious-Cosmic Based
Philosophical Foundation of Environmental Development Law in Sundanese
Local Wisdom.

Santosa, G., Hadianda, D. S., & Maulana, A. (2024). Relasi Pengetahuan Ekologi
Masyarakat Sunda (Patanjala) Dengan Pola Permainan Karawitan Bangkongan
dan Teongeretan. Prosiding ISBI Bandung.

Smart, N. (1996). Dimensions of the sacred: An anatomy of the world’s beliefs. Univ of
California Press.

Sugiant, R. N., & Shahruddin, M. S. (2025). Holy Earth: Harnessing Religious Ethics and
Faith-Based Action to Combat Climate Change. Socio Politica: Jurnal limiah
Jurusan Sosiologi, 15(1), 115-124.

Wahyudin, P. (2022). Sadar Kawasan Kapan dan di Mana: Manusia Bebas, Berbatas,
Hingga tak Punya Akses. Penerbit BRIN.

White Jr, L. (1967). The historical roots of our ecologic crisis. Science, 155(3767), 1203—
1207.

Arip Budiman® Hasbiyallah* Aludin® Dindin Sohlahudin# Yusuf Zaenal Abidin’ | 275



