
Jurnal Yaqzhan, Vol. 11 No. 02, Desember 2025 
Available online at 
http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yaqzhan/index 
DOI: 10.24235/jy.v11i2.23721 
Published by Departement of Aqeedah and Islamic Philosophy, 
Faculty of Ushuluddin, Adab and Dakwah IAIN Syekh Nurjati 
Cirebon, Indonesia  

 

Copyright @ 2025 Author. 
Published by Jurnal Yaqzhan 

 EKOTEOLOGI DALAM BINGKAI ETIKA SADAR KAWASAN 

SEBAGAI ALTERNATIF DALAM MENJAWAB KRISIS 

LINGKUNGAN 

ECOTEOLOGY IN THE FRAMEWORK OF AREA-CONSCIOUS 

ETHICS AS AN ALTERNATIVE IN RESPONDING TO THE 

ENVIRONMENTAL CRISIS 
 

 
Arip Budiman1                               Aripbudiman@uinsgd.ac.id 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

 

Hasbiyallah2                               hasbiyallah@uinssc.ac.id 

Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati, Cirebon 

 

Aludin3                                   Aludinbinsolehh@gmail.com 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

 

Dindin Solahudin4                              dindinsolahudin@uinsgd.ac.id 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

 

Yusuf Zaenal Abidin5                                       yusufzaenalabidin@uinsgd.ac.id 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

 

 
ABSTRAK: Penelitian ini memiliki tujuan untuk mengkaji kemungkinan kontribusi ekoteologi Islam 
dalam menjawab krisis lingkungan global melalui pembacaan atas etika sadar kawasan yang 
dikembangkan Komunitas Patanjala, sebagai artikulasi kearifan lokal Sunda yang terasimilasi dengan 
nilai-nilai Islam. Masalah utama yang diajukan adalah: pertama, apakah paradigma teologis Islam 
memiliki elastisitas untuk merespons krisis ekologis tanpa harus menanggalkan watak 
antroposentrisnya; kedua, bagaimana etika sadar kawasan Patanjala dapat menjadi medium 
rekonstruksi paradigma relasi manusia–alam yang kosmosentris dan berkeadilan ekologis. Penelitian 
ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitis berbasis studi kepustakaan, 
yang mengkaji teks-teks ekoteologi kontemporer, literatur tentang krisis ekologi, serta sumber-sumber 
mengenai falsafah Patanjala dan praktik etika kawasan. Hasil kajian menunjukkan bahwa akar krisis 
ekologis tidak terletak pada doktrin agama, melainkan pada pembacaan yang memutus alam dari 
dimensi kesakralannya dan mereduksi manusia menjadi subjek eksploitasi tanpa batas. Dalam 
kerangka Patanjala, etika sadar Kawasan –dengan pembedaan tata ruang, tata wayah, dan tata 
lampah– menawarkan cara pandang lain yang menempatkan hak-hak alam sebagai prasyarat 
penentuan hak manusia, sekaligus menghidupkan kembali fungsi khalifah sebagai amanah etis dan 
spiritual. Secara teoritis, penelitian ini memperkaya diskursus ekoteologi kontemporer dengan 

menghubungkan maqāṣid al-sharī‘ah, konsep khalīfah fī al-arḍ, dan kearifan lokal Sunda dalam satu 

kerangka etis operasional dan praksis keagamaan. Praktis, etika sadar kawasan memberikan 
kerangka evaluatif untuk menimbang kebijakan dan gerakan lingkungan berbasis agama lokal. 
Kesimpulan yang didapat dari penelitian ini adalah bahwa antroposentrisme teologis Islam dapat 
direformulasi melalui etika sadar kawasan menjadi paradigma tanggung jawab ekologis, sejalan 
dengan semangat deep ecology, sehingga ekoteologi Islam berpotensi tampil bukan hanya 
apologetik, tetapi propositif dalam merumuskan tata kelola lingkungan yang berkelanjutan. 

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yaqzhan/index


YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 261  

Kata Kunci: Ekoteologi Islam; Etika Sadar Kawasan; Patanjala. 

 
 
ABSTRACT: This study aims to examine the potential contribution of Islamic ecotheology in 
addressing the global environmental crisis through an analysis of etika sadar kawasan (area-
conscious ethics) as developed by the Patanjala Community, understood as an articulation of 
Sundanese local wisdom assimilated with Islamic values. The study raises two principal questions: 
first, whether the Islamic theological paradigm possesses sufficient elasticity to respond to ecological 
crises without abandoning its anthropocentric character; and second, how Patanjala’s area-conscious 
ethics may serve as a medium for reconstructing a cosmocentric and ecologically just paradigm of 
human–nature relations. Employing a qualitative approach with a descriptive-analytical method 
based on library research, this study examines contemporary ecotheological texts, literature on 
ecological crises, and sources concerning Patanjala philosophy and practices of spatial ethics. The 
findings indicate that the roots of the ecological crisis lie not in religious doctrine per se, but in 
interpretive frameworks that sever nature from its sacred dimension and reduce humans to subjects 
of limitless exploitation. Within the Patanjala framework, area-conscious ethics—through the 
differentiation of tata ruang (spatial order), tata wayah (temporal order), and tata lampah 
(practical conduct)—offers an alternative perspective that positions the rights of nature as a 

prerequisite for determining human rights, while revitalizing the concept of khalīfah as an ethical 

and spiritual trusteeship. Theoretically, this study enriches contemporary ecotheological discourse by 

integrating maqāṣid al-sharī‘ah, the concept of khalīfah fī al-arḍ, and Sundanese local wisdom into 

a coherent framework of operational ethics and religious praxis. Practically, area-conscious ethics 
provides an evaluative framework for assessing environmentally oriented policies and faith-based 
ecological movements grounded in local religious traditions. The study concludes that Islamic 
theological anthropocentrism can be reformulated through area-conscious ethics into a paradigm of 
ecological responsibility aligned with the spirit of deep ecology, thereby enabling Islamic 
ecotheology to emerge not merely as apologetic, but as a propositional force in articulating 
sustainable environmental governance. 
Keywords: Islamic Ecotheology; Area-Conscious Ethics; Patanjala. 
 
 

A. PENDAHULUAN 

Konferensi yang dinisiasi oleh PBB, dilaksanakan pada tahun 1992 di Rio de 

Jeneiro mempersoalkan salah satu isu sentral tentang krisis lingkungan. Konferensi 

tersebut melahirkan gagasan tentang bagaimana transisi peradaban manusia agar 

berkelanjutan dengan perlakuan yang ramah terhadap lingkungan (a transition to an 

ecologically sustainable society). Sejak konferensi tersebut diselenggarakan, persoalan 

ekologi menjadi perbincangan serius untuk dibahas di komunitas akademik.1 Pada bidang 

agama, persoalan ekologi menjadi salah satu pembahasan baru ketika memperbincangkan 

bagaimana hubungan agama dengan isu tersebut dan bagaimana ia menjawabnya.2 

Bidang studi agama-agama bahkan menjadi salah satu yang paling responsive 

menyambut kehadiran isu ekologi.3 Dengan ini, para akademisi yang fokus di bidang 

 
1 Akrum Helfaya, Amr Kotb, and Rasha Hanafi, “Qur’anic Ethics for Environmental Responsibility: Implications for Business Practice” 
150, no. 4 (2018): 1105–28. 
2 Roger S Gottlieb, A Greener Faith: Religious Environmentalism and Our Planet’s Future (Oxford University Press, 2016). 
3 Willis Jenkins, Mary Evelyn Tucker, and John Grim, Routledge Handbook of Religion and Ecology (Routledge New York, 2016). 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 262  

studi agama modern, terlihat memiliki momentum yang tepat untuk mengkaji suatu 

diskursus yang tidak ditemukannya secara eksplisit di literatur-literatur klasik. Menjadi 

sangat logis, apabila para sarjana bidang studi agama pada masa dahulu tidak 

mendudukan masalah ekologi sebagai bagian dari analisis utama, ketika kondisi bumi 

masih stabil.4 

Dalam pengantar buku Islam and Ecology: A Bestowed Trust, Lawrence E Sullivan 

menyatakan bahwa secara ekologis, kehidupan beragama sangat terkait erat dengan 

semesta dan tidak bisa dipisahkan (Religious life and earth’s ecology are inextricably 

related, originally related). Pernyataan Sullivan bisa dibilang menjadi fondasi teoritis 

untuk menunjukkan bahwa di balik pandangan dan laku ekologis manusia, terdapat andil 

agama yang mengkontruksi paradigma penganutnya. Agama membentuk cara pandang 

manusia tentang bagaimana memperlakukan lingkungannya dan bagaimana dalam 

berinteraksi dengannya.5 Posisi sentral agama yang membentuk paradigma manusia 

dalam melihat alam, digunakan sebagai pedoman oleh komunitas beragama. Maka, 

sebagai pedoman, paradigma ini akan sangat mempengaruhi bagaimana cara bertindak 

manusia secara praksis dalam menjalin hubungan dengan alam.6 

Paradigma menjadi kata kunci penting dalam melihat akar persoalan krisis ekologi 

yang terjadi. Salah satu tokoh saintis yang terkenal dalam diskursus paradigma adalah 

Thomas Kuhn. Ia menyatakan bahwa paradigma memiliki arti sebagai world views 

(pandangan dunia) dan dimaknai sebagai kepercayaan, perasaan, dan apa-apa yang 

terdapat dalam pikiran manusia yang mendorong untuk melakukan suatu tindakan yang 

berimplikasi pada perubahan sosial dan moral.7 Berdasarkan penjelasan Khun, di sini 

dapat disimpulkan bahwa krisis ekologi tidak bisa dilepaskan dari cara pandang manusia 

dalam memahami hakikat alam semesta, yang termanifestasikan dalam sikap 

destruktifnya tehadap lingkungan.8 Sebagai instrument inti yang membentuk cara 

pandang manusia, agama mau tidak mau harus bertanggung jawab atas hal tersebut.9  

Ada salah satu tulisan yang penting dalam mengangkat isu ekologi dari Lyne White 

Jr, yang berjudul The Historical Roots of Our Ecologic Crisis, ditulis pada tahun 1967. 

 
4 Ibid. 
5 Richard Foltz, Islam and Ecology: A Bestowed Trust (Center for the Study of World Religions, Harvard Divinity School, 2003). 
6 Jenkins, Tucker, and Grim, Routledge Handbook of Religion and Ecology. 
7 Ninian Smart, Dimensions of the Sacred: An Anatomy of the World’s Beliefs (Univ of California Press, 1996). 
8 A Sonny Keraf, Etika Lingkungan Hidup (Penerbit Buku Kompas, 2010). 
9 Martin Palmer and Victoria Finlay, Faith in Conservation: New Approaches to Religions and the Environment (World Bank 
Publications, 2003). 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 263  

White menilai bahwa terdapat andil agama yang mempengaruhi pergeseran cara pandang 

manusia dalam mengelola alam.10 Kecenderungan manusia, bagi White adalah mengubah 

alam untuk kepentingan manusia. Kecenderungan tersebut mengalami pergeseran sejak 

manusia menemukan teknologi dalam mengelola tanah, seperti; penggunaan traktor 

tradisional yang digunakan manusia untuk menggemburkan tanah, menjadi traktor berat 

dengan menggunakan sapi, dan traktor modern. Pada saat manusia menggunakan traktor 

tradisional, cara pandang manusia masih memiliki perasaan yang tidak terpisah dengan 

alam. Manusia memiliki ketergantungan terhadap alam. Traktor berat dan modern, yang 

berfungsi tidak hanya menggemburkan tanah, namun mencongkelnya, menyebabkan 

pergeseran paradigma yang tadinya merasa tergantung menjadi ditempatkan alam sebagai 

objek yang berhak dikelola oleh manusia. Pergeseran tersebut, diperparah dengan 

paradigma antroposentrisme agama Kristen yang menganggap alam ini sengaja 

diciptakan oleh Tuhan untuk kepentingan manusia. Hubungan manusia dengan alam 

menjadi tidak setara, yakni dengan bergantinya relasi subjek-objek. 

Kritik yang dilontarkan oleh Lyne White Jr., harus dipahami secara holistic bahwa 

kritiknya ditujukan pada agama-agama Abrahamik dan doktrin teologisnya yang 

mendukung paradigma antropologisme modern. Sebuah penanaman faham yang 

mendoktrin manusia bahwa ajrannya menempatkan posisi manusia sebagai pusat 

kosmologis. Paradigma tersebut berdampak pada cara pandang manusia yang 

menganggap posisinya sebagai kasta tertinggi dalam semesta.11 Doktrin teologis tersebut 

tidak hanya berpotensi menjadi bagian yang membentuk krisis paradigmatic komunitas 

beragama dalam kaitannya dengan lingkungan alam, melainkan juga menjadi semacam 

landasan normative dalam interaksi destruktif manusia dengan lingkungan. Akan tetapi, 

perlu disadari bahwa modernitas dan ideologi sekularisme yang diusung oleh Barat, telah 

meminggirkan peran agama dalam pembentukan kerangka berpikitnya.12  

Fritjof Capra telah menjelaskan bahwa modernism menjadikan paradigma 

Cartesian-Newtonian sebagai pedoman dalam berinteraksi dengan lingkungan alam. 

Maksud dari Capra yang coba penulis uraikan adalah, paradigma Cartesian-Newtonian 

menganggap alam seperti mesin besar yang mati sehingga tidak bisa disamakan dengan 

manusia yang memiliki kemampuan untuk berpikir dan mengolah. Jika paradigma 

 
10 Lynn White Jr, “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis” 155, no. 3767 (1967): 1203–7. 
11 Foltz, Islam and Ecology: A Bestowed Trust. 
12 Michael S Northcott, A Political Theology of Climate Change (Wm. B. Eerdmans Publishing, 2013). 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 264  

tersebut dibaca dalam sudut pandang ekologi, dapat disimpulkan bahwa alam semesta 

hanya sebatas unsur yang melengkapi kebutuhan hidup manusia. Sehingga, tidak perlu 

diperlakukan secara etis, sebab kedudukannya di bawah manusia sebagai bagian kecil 

yang berfungsi untuk memenuhi segala kebutuhan dasarnya, bisa dibilang posisi alam 

berada di bawah manusia. Capra kemudian mengajukan perlu adanya shifting paradigm 

dengan mengajukan terobosan revolusioner dengan mengganti paradigma Cartesian-

Newtonian dengan cara pandang yang lebih berpihak pada kepentingan ekologis.13  

Terpinggirkannya posisi agama dalam paradigma manusia modern, shifting 

paradigm sudah semestinya perlu dipikirkan ulang.14 Apakah terdapat indikasi bahwa 

agama turut andil dalam membentuk paradigma antroposentrisme modern yang 

melahirkan sikap tidak ramah terhadap lingkungan? Ataukah tuduhan itu tidak mendasar 

sama sekali, mengingat Islam sebagai salah satu dari agama Abrahamik, tidak dijumpai 

gagasan yang dituduhkan (merusak lingkungan) dalam periode formatinya. Seyyed 

Housen Nashr, dalam buku Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man, 

menuturkan bahwa sebenarnya masalah utama dari krisis ekologis adalah karena 

disebabkan oleh tidak akomodatifnya modernitas pada nilai-nilai etis spiritual agama. 

Bagi Nasr, sekularisme modern Barat itu sendirilah yang menjadi akar masalah dari 

persoalan ekologis dan paradigma ekotelologi menjadi jalan keluar atas permasalahan 

tersebut.15  

Jika menghimpun beberapa tesis di atas, dalam konteks kajian ekoteologi yang 

mencoba mendekati isu ekologi dalam artikel ini dapat diajukan beberpa pertanyaan. 

Pertama, apakah agama memiliki paradigma yang elastis untuk merespon persoalan 

environmental (krisis lingkungan)? Kedua, bagaimana agama dan kearifan lokal 

(Paganisme) yang dianggap White telah terpinggirkan oleh paradigma Kristen yang 

sangat antroposentris, mendesain paradigmanya untuk turut berkontribusi dalam 

menyelesaikan antara ketegangan agama dalam problem menyelesaikan persoalan 

lingkungan? Pertanyaan pertama akan menuntun pada pembahasan ontologis manusia 

mengenai kedudukannya dengan alam yang akan ditinjau dalam perspektif etika sadar 

Kawasan yang bersumber dari Islam dan kearifan lokal Sunda. Pertanyaan kedua, 

 
13 Her Suganda, “Kampung Naga Mempertahankan Tradisi,” 2011 
14 Thomas Berry, “The Great Work: Our Way into the Future,” 2009. 
15 Seyyed Hossein Nasr, “Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man,” 1968. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 265  

mengarah pada upaya kontekstualisasi ajaran Islam yang relevan untuk tuntutan 

modernitas yang membutuhkan jawaban atas persoalan krisis ekologis.16  

Jika mengulas beberapa penelitian terdahulu, menganai pergeseran paradigma 

manusia dalam mengelola alam serta kontribusi agama dalam membentuk cara pandang 

tersebut, banyak ragam kesarjanaan yang mencoba untuk menjawab permasalahan ini. 

Penelitian yang pertama, ditulis oleh Lohlker, ia mengembangkan pengembangan Islamic 

ecotheology yang bersandar pada prinsip Wahdat al-Wujud dalam tasawwuf sebagai 

landasan spiritual yang berperan untuk menyeimbangkan hubungan manusia dengan 

alam.17 Lalu kemudian ada studi yang ditulis oleh Sugiant dan Shaharuddin yang 

mencoba untuk menelususri penerapan nilai-nilai keislaman seperti; tawhid, mizan, 

khalifah, dan Amanah dalam praktek pengelolaan lingkungan di komunitas Muslim 

Indonesia.18 

Dalam bidang hukum Islam, penelitian Karimullah menekankan bahwa 

perlindungan terhadap lingkungan seharusnya ditempatkan sebagai salah satu tujuan 

utama syariah.19 Penekanan yang diungkapkan oleh Karimullah pada dasarnya sebagai 

upaya dari perluasan cakupan atas lima maqashid yang meliputi; perlindungan agama, 

jiwa, akal, keturunan, dan harta. Berikutnya, penelitian Ali dan Agushi, menekankan 

kerangka etika lingkungan Islam yang terintegrasi dengan kearifan lokal, guna 

mewujudkan pengelolaan sumberdaya alam yang berkelanjutan. Mereka 

menggarisbawahi, pentingnya kontekstualisasi Al-Quran dalam integrasi dengan 

kebudayaan lokal untuk menghadapi tantangan global seperti perubahan iklim.20  

Penelitian ini akan melanjutkan dan mempertegas temuan-temuan terdahulu 

dalam isu krisis ekologi. Artikel ini akan menjawab dua pertanyaan di atas melalui 

pembacaan etika sadar Kawasan, yang telah dikembangkan oleh komunitas Patanjala. 

Konsep Patanjala merupakan dasar etika lingkungan Masyarakat Sunda yang terasimilasi 

dengan ajaran-ajaran dan nilai-nilai Islam.21 Paradigma Komunitas Patanjala melihat 

Masyarakat Timur cenderung hidup di tengah ekologi yang subur sehingga memiliki 

 
16 Whitney A Bauman, Richard Bohannon, and Kevin J O’Brien, Grounding Religion (Routledge Taylor and Francis Group, 2011). 
17 Rüdiger Lohlker, “Islamic Ecotheology: Transcending Anthropocentrism through Wahdat al-Wujūd” 4, no. 2 (2024): 82–89. 
18 Reza Nurdiana Sugiant and Mohd Solahuddin Shahruddin, “Holy Earth: Harnessing Religious Ethics and Faith-Based Action to 
Combat Climate Change” 15, no. 1 (2025): 115–24. 
19 Suud Sarim Karimullah, “Humanitarian Ecology in Islamic Law: Balancing Human Needs and Environmental Preservation in Islamic 
Law” 26, no. 2 (2024): 113–36. 
20 Muhamed Ali and Muaz Agushi, “Eco-Islam: Integrating Islamic Ethics into Environmental Policy for Sustainable Living” 5, no. 9 
(2024): 949–57. 
21 P D Wahyudin, “Sadar Kawasan Kapan Dan Di Mana: Manusia Bebas, Berbatas, Hingga Tak Punya Akses,” 2022. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 266  

kesadaran tentang alam sebagai bagian yang tidak terpisahkan dengan kehidupan. 

Sehingga, dalam konteks relasi manusia dengan alam, ditempatkan secara sejajar, bahkan 

menempatkan alam sebagai entitas yang lebih tinggi dan harus dihormati karena alam 

adalah amanat dari Tuhan yang harus dijaga dan dilindungi keberlanjutannya, dan kelak 

manusia akan dimintai pertanggungjawaban atasnya. Dari paradigma tersebut, salah 

satunya dapat ditemukan dalam sistem pengetahuan tradisionalm ritual penghormatan 

manusia atas alam yang dikenal dengan konsep pertiwi. Dalam konsep tersebut, alam 

ialah ibu yang merawat kehidupan, sehinggap ekspresi kebudayaan yang dipraktikkan 

Patanjala bersandar pada cara pandang itu. Dengan demikian, Patanjala mengedepankan 

konsep etika sadar Kawasan dengan; tata ruang (wilayah), tata wayah (waktu), dan tata 

laku (lampah), dalam mengelola dan memperlakukan alam.22 Pengetahuan tradisional 

yang terasimilasi nilai-nilai ke-Islaman dan diekspresikan oleh Patanjala menjadi sangat 

relevan untuk menjawab pertanyaan yang telah diajukan sebagai rumusan masalah 

penelitian dalam artikel ini. 

 

B. METODE PENELITIAN 

Berdasarkan latar belakang dan rumusan masalah yang telah diajukan, penelitian 

ini berfokus pada etika sadar Kawasan dalam mengelola lingkungan, berbasiskan agama 

dan kearifan lokal yang dikembangkan oleh Komunitas Patanjala. Adapun tujuannya 

adalah untuk mendiskusikan dua pertanyaan inti yang telah diajukan, yakni; pertama, 

apakah agama memiliki paradigma yang elastis untuk merespon persoalan krisis 

lingkungan? Kedua, bagaimana kontribusi agama dan kearifan lokal dalam mendesain 

paradigma yang ramah dalam pengelolan lingkungan alam? Untuk menjawab pertanyaan 

tersebut, penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif 

analisis. Jenis dan sumber data penelitian bersipat studi kepustakaan dengan pencarian 

sumber data primer dan sekunder yang relevan dengan tema penelitian. Teknik 

pengumpulan data dilakukan dengan melakukan literature review atas sumber primer dan 

sekunder yang telah terkumpul. Kemudian, data-data yang telah dikumpulkan, dianalisis 

kembali untuk memastikan data-data yang didapat sesuai dengan kebutuhan data 

penelitian, dengan teknik reduksi, sistematisasi, analisis deduktif dan penarikan 

 
22 Gempur Santosa, Dedy Satya Hadianda, and Ahmad Maulana, “Relasi Pengetahuan Ekologi Masyarakat Sunda (Patanjala) 
Dengan Pola Permainan Karawitan Bangkongan Dan Teongeretan,” 2024. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 267  

kesimpulan atas data yang ditelaah. Terakhir, data akan diinterpretasikan dan dieksplorasi 

dengan pendekatan hermeneutic dan antropologi agama yang mempertimbangkan 

kekuatan formatif paradigmatic menggerakan setiap pemikiran. 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Selayang Pandang tentang Patanja: Falsafah Sunda dalam Mengelola 

Lingkungan 

Komunitas Patanjala merupakan wadah dari aktivis lingkungan yang berfokus 

pada pemeliharaan mata air berbasiskan kearifan lokal Sunda. Dalam konteks 

popularitas, Komunitas Patanjala masih terdengar kurang familiar. Terkadang, jika 

mencari tahu melalui Google, seringkali patanjala yang muncul adalah salah satu dari 

ajaran Hindu. Di sini, peneliti perlu menjelaskan terlebih dahulu, bahwa patanjala yang 

dimaksud di sini ialah falsafah Sunda dalam memandang dan mengelola lingkungan. 

Dalam beberapa kajian terdahulu, Patanjala ditempatkan sebagai dasar paradigma bagi 

mansyarakat Sunda dalam pengembangan lingkungan yang berbasis kearifan lokal dan 

kosmologi religius-kosmik. Ia bukan sekedar pendekatan teknokratis yang positivistik, 

melainkan melibatkan horizon-transcendental. Mella Ismelina dkk., misalnya 

mengungkapkan bahwa Ptanjala memiliki paradigma pengembangan lingkungan yang 

lebih religious, holistic dan berorientasi pada keberlanjutan relasi Tuhan-manusia-

alam.23 Melalui paradigm ini, pengelolaan lingkungan tidak dipahami hanya sebatas 

urusan administratif belaka, melainkan sebagai amanah etik dan spiritual. 

Secara filologis dan kosmologis, istilah Patanjala dapat dilacak dalam Naskah 

Amanat Galunggung yang ditulis di abad ke-15. Dalam naskah tersebut disebutkan 

bahwa Patanjala merupakan gabungan dari dua unsur kata; pata yang berarti air dan 

jala yang memiliki arti sebagai sungai. Secara simbolik, Patanjala mengajak kita 

semua untuk “meniru” watak sungai yang terus mengalir tanpa lelah memberi 

kehidupan, dan menjaga tata ruang.24 

Dalam kosmologi Sunda, misalnya trdisi Baduy, Patanjala sangat terkait erat 

dengan Gunung sebagai Pangauban yang mengikat kesatuan komunal Masyarakat 

 
23 Mella Ismelina Farmas Rahayu, Anthon F Susanto, and Liya Sukma Muliya, “Religious-Cosmic Based Philosophical Foundation of 
Environmental Development Law in Sundanese Local Wisdom,” 2018. 
24 Ibid. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 268  

(kanagaraan-kabalareaan-kebersamaan).25 Pangauban juga memiliki arti sebagai batas 

wilayah yang mana sungai menjadi penanda batasnya. Oleh karena itu, Patanjala 

bukan hanya berarti sebagai sungai saja, melainkan sebagai cara memetakan tataruang, 

tata kuasa secara ekologis. Patanjala sebagai salah satu metode penataan ruang 

berbasis kearifan lokal, secara praksis mendasarkan pada Daerah Aliran Sungai (yang 

kemudian disingkat menjadi DAS), memadukan tata wilayah melalui tiga zonasi hulu-

tengah-hilir sebagai sebagai sistem utuh yang mengatur tata wilayah (psasial), tata 

wayah (waktu), dan tata lampah (laku). Pepep DW., memadatkan ketiga tata tersebut 

sebagai etika sadar Kawasan.26 Di dalam etika sadar Kawasan, terdapat tiga fase 

paradigma ekologis; kabataraan yakni tentang kesadaran tentang asal-usul dan hukum 

awal/tangtu. Kadewaan, yang memiliki arti sebagai penggalian dan rekonstruksi 

sistem pengetahuan tradisional tentang lingkungan, dan karatuan yang dimaknai 

sebagai pelaksanaan Amanah dan pengetahuan dalam tata laku kolektif.27 Ketiga fase 

pembentukan paradigma etika Kawasan Patanjala ini mengabstraksi menjadi 

pengelompokan tata ruang: leuweung titipan (larangan), leuweung larangan 

(pelindung/penyangga), dan baladahan yang menjadi wilayah budidaya. 

Patanjala, sebagai paradigma yang menjembatani antroposentrisme sebagai 

pusat dalam mengelola lingkungan, berupaya untuk menghidupkan kembali sakralitas 

yang ada dalam alam, seperti konsep pamali, larangan, dan tutupan yang menjadi rem 

dalam pengrusakan dan pemanfaatan alam. White Jr. pernah menyayangkan agama-

agama lokal yang ada di Timur (kecuali Zoroaster yang bersipat antroposentris), 

sebagai agama yang dipandang bid’ah oleh Kristen semakin hilang tergerus oleh 

kekeristenan yang sangat antroposentris. Dalam menjembatani tudingan White tentang 

semakin antroposentrisnya agama-agama Abrahamik, Patanjala sebagai falsafah 

Sunda dalam merawat alam, menghadirkan horizon yang saling terhubung antara 

manuskrip klasik, tradisi adat dari pengetahuan tradisional, dan desain kebijakan 

lingkungan modern melalui etika sadar Kawasan. 

 

 

 
25 Ibid. 
26 Pepep Dw, Sadar Kawasan Kapan Dan Dimana: Manusia Bebas, Berbatas, Hingga Tak Punya Akses, September 2022 (BRIN, 
2022). 
27 Ibid. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 269  

2. Antroposentrisme Teologis: Etika Sadar Kawasan 

Isu ekologi dalam kajian studi agama-agama mengalami perkembangan 

signifikan, terutama sejak lahinya kesadaran global tentang krisis iklim yang 

disebabkan oleh aktifitas manusia modern yang berlebihan dalam pemanfaatan 

lingkungan. Kesadaran tersebut mendorong keterlibatan agama dalam merespon 

wacana dan sudut pandang baru dalam melihat krisis lingkungan.28 Salah satu 

paradigma yang sering dikritik adalah antroposentrisme, yaitu pandangan yang 

menempatkan manusia sebagai pusat kosmos dan alam sebagai objek eksploitasi 

semata.29 Dalam konteks agama, sejumlah pemikir banyak mengkritik tudingan yang 

menyatakan bahwa agama Abrahamik berkontribusi atas kerusakan lingkungan 

dengan paradigma antroposentrismenya (salah satunya Islam), termasuk agama yang 

melegitimasi antroposentrisme modern yang eksploitatif. Misalnya saja salah satu 

akademisi yang mengkritik itu datang dari Foltz Denny dan Baharuddin, pada 

artikelnya menyatakan bahwa Islam memiliki sumber-sumber ajaran yang mendukung 

kesadaran kosmologis dan tanggung jawab ekologis, sebagai tugas khalifah di muka 

bumi.30 Bahkan, menurut Mawil Izzi Dien, posisi manusia sebagai khalīfah fī al-arḍ 

bukan berarti dominasi absolut manusia atas alam, melainkan sebagai Amanah etis dan 

spiritual dalam menjaga keseimbangan alam.31 

Maraknya tuduhan yang dialamatkan pada agama sebagai salah satu yang 

berkontribusi dalam memperkuat paradigma antroposentrisme modern Barat yang 

merusak alam, menjadi tantangan tersendiri untuk meluruskan bahwa tuduhan tersebut 

tidaklah mendasar. Dalam isu ekologi, memang antroposentirsme tidak hanya sekedar 

didefinisikan sebagai pandangan yang menjadikan manusia sebagai pusat. Lebih dari 

itu, paradigma antroposentrisme dianggap sebagai cara pandang yang melegitimasi 

manusia untuk mencedrai alam, sebab posisinya sebagi puncak dari kosmologis. 

Sentralitas tersebut berpotensi memberikan kebebasan kepada manusia untuk 

bertindak sesukanya merupakan entitas yang berada di bawah hirariki struktur 

sosialnya. Seperti halnya relasi sang pemimpin dengan bawahannya. 

 
28 Jenkins, Tucker, and Grim, Routledge Handbook of Religion and Ecology. 
29 White Jr, “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis.” 
30 Foltz, Islam and Ecology: A Bestowed Trust. 
31 Mūʼil Yūsuf ʻIzz al-Dīn, The Environmental Dimensions of Islam (James Clarke & Co., 2000). 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 270  

Paradigma antroposentrisme dalam relasi manusia dan alam, memang terdapat 

secara inheren dalam tubuh Islam. Akan tetapi yang perlu diingat adalah bahwa Islam 

tidak membawa ajaran antroposentrisme yang melahirkan sikap dan tindakan manusia 

yang serakah terhadap alam.32 Seperti yang dijelaskan oleh Nashr, justru sikap 

semena-mena itu sendiri lahir dari paradigma antroposentrisme barat yang meniadakan 

sakralitas terhadap alam. Bagi Nashr, alam semesta ini ibarat sajadah luasnya manusia 

tempat bersujud pada sang Pencipta, yang dengannya sudah tentu memeilhara dan 

merawat keberlangsungannya menjadi kewajiban bagi umat Islam.33 

Dalam komunitas Patanjala, paradigma etis dalam memperlakukan alam 

berangkat dari konsep “hak alam” yang menentukan “hak manusia” dan “hak apa yang 

melekat pada alam dan batas manusia”. Dimensi etis dalam ajaran Patanjala tertuang 

pada tata wilayah, wayah, dan waktu. Dalam falsafah Sunda, konteks tata wilayah 

dikenal dengan istilah titipan, tutupan, dan bukaan.34 Salah satu ekspresi praktis dari 

etika Islam adalah konsep hima, yaitu Kawasan yang secara khusus dilindungi oleh 

pemerintah (pemimpin negara, atau yang sering kita kenal sebagai khilafah). Dalam 

sejarah Islam, nabi pernah menetapkan tata wilayah Madinah sebagai hima; yang 

berfungsu untuk melindungi lembah, padang rumput, dan tumbuhan yang ada di 

dalamnya.35 Seperti yang dikemukakan oleh Ziaudin dalam Mangunjaya, Nabi 

melarang untuk mengelola tanah hima tersebut karena hal itu diperuntukan bagi 

kemaslahatan umum dan kepentingan kelestariannya.36 Di semenenjung Arab, Ziaudin 

mencatat terdapat enam tipe hima yang tetap dilestarikan sampai saat ini, yakni; 

pertama, Kawasan lindung yang dimana aktivitas menggembala dilarang. Kedua, 

Kawasan lindung dimana pohon dan hutan serta penebangan kayu dilarang atau 

dibatasi. Ketiga, Kawasan lindung dimana aktivitas penggembalaan ternak dibatasi 

untuk musim semi tertentu. Keempat, Kawasan lindung terbatas untuk spesies tertentu 

dan jumlah hewan ternak dibatasi. Kelima, Kawasan lindung untuk memelihara lebah, 

dimana penggembalaan tidak diperkenankan saat musim berbunga. Keenam, Kawasan 

lindung yang dikelola untuk kemaslahatan desa atau suku tertentu.37 

 
32 Ibid. 
33 Arip Budiman and Putri Anditasari, “Spiritualitas Agama Bagi Bencana Kemanusiaan Dalam Filsafat Perenial: Tinjauan Pemikiran 
Filsafat Seyyed Hossein Nasr” 6, no. 2 (2021): 112–24. 
34 Pepep Dw, Sadar Kawasan Kapan Dan Dimana: Manusia Bebas, Berbatas, Hingga Tak Punya Akses. 
35 Ibid. 
36 Fachruddin Majeri Mangunjaya, Konservasi Alam Dalam Islam Edisi Revisi (Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2019). 
37 Ibid. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 271  

Pada contoh ekspresi budaya di “Timur Tengah”, dalam mempraktikkan etika 

Islam tentang memperlakukan alam, dapat disimpulkan bahwa terdapat dua konsep 

utama yang melandasi larangan manusia dalam pemanfaatan; pertama, konsep 

Kawasan berupa wilayah lindung. Kedua, Kawasan larangan dengan dalih “musim” 

yang menunjukan konsep waktu. Tata wilayah, tata wayah, dan tata waktu yang 

dikembangkan sebagai falsafah Sunda dalam memelihara lingkungan, memiliki 

fondasi atau pendasaran teologis atas nilai-nilai ajaran Islam. Dengan demikian, jika 

di Timur Tengah etika Islam dipraktikkan dengan konsep hima’, sementara di bumi 

Nusantara bisa jadi etika dalam mengelola lingkungan semacam itu diptaktikkan di 

setiap gunung, hutan, dan totalitas lanskap Nusantara dengan nama dan teknis yang 

berbeda, namu memiliki esensi yang sama dengan etika Islam. 

Dalam konteks kebudayaan Sunda, konsep Kawasan larangan/titipan, tutupan, 

dan bukaan, ketiga paradigma tersebut relative analog dengan etika Islam sebagai 

sadar Kawasan. Etika sadar Kawasan Patanjala adalah sebuah gerakan sosial-budaya 

yang berusaha melegitimasi landasan etis dalam memperlakukan alam, tetapi dalam 

batas tertentu konsep formal negara dalam membagi jenis-jenis Kawasan sementara 

ini menjadi acuan utama, yang secara kultural memiliki perbedaan corak tradisi dalam 

memperlakukan alamnya.  Dengan demikian, sadar Kawasan tetap melegitimasi 

paradigma kearifan lokal dalam kebudayaan sunda pada konteks pemeliharaan 

lingkungan alam. 

Istilah Kawasan dalam bahasa Sunda secara etimologis sangat erat kaitannya 

dengan kata “kawasa” (kuasa), yakni “ngabogaan hak” atau “kekuatan hak” dan bisa 

disederhanakan sebagai memiliki hak sekaligus kekuatan.38 Secara hermeneutis, 

Kawasan dapat dipahami juga sebagai bentuk dari penyederhanaan istilah kakawasaan 

yang merujuk pada segala sesuatu yang berhubungan dengan kekuasaan. Makna 

tersebut memiliki padanannya dengan konsep “hak” dalam bahasa Indonesia, maupun 

right di bahasa Inggris. Secara lebih sprsifik, konsep Kawasan merujuk pada adanya 

kelengketan atau pemberian suatu kuasa atau hak pada ruang atau wilayah terntentu, 

pada kurun waktu tertentu, dan pola pikir tertentu, yang semuanya memiliki 

konsekuensi fungsional dari hak yang diletakkan tersebut. 

 
38 Pepep Dw, Sadar Kawasan Kapan Dan Dimana: Manusia Bebas, Berbatas, Hingga Tak Punya Akses. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 272  

Etika sadar Kawasan yang dipraktikkan oleh komunitas Patanjala, dapat 

dimaknai sebagai koreksi moral atas paradigma antroposentirsme modern yang 

menempatkan manusia sebagai pusat dengan segala keserakahannya. Frasa konstitusi 

dari Undang-Undang Dasar 1945 yang berbunyi “bumi dan air dan kekayaan alam 

yang terkandung di dalamnya dikuasai oleh negara dan dipergunakan untuk sebesar-

besar kemakmuran rakyat”. Kata “dikuasai” seringkali direduksi sebagai legitimasi 

untuk mengeksploitasi alam demi kepentingan ekonomi negara dengan tanpa perhatian 

lebih pada dampak negatifnya. Etika sadar Kawasan justru mengajak untuk menggeser 

paradigma “menguasai” menjadi “Amanah untuk merawat kawasan” yang menjadi 

tempat semua makhluk merasakan keberkahan dari alam. Kawasan bukan semata-

mata terbatas pada objek regulasi. Melainkan, lebih dari itu ruang hidup yang di 

dalamnya hak, kekuasaan, dan fungsi ekologis saling berkaitan.39 

Sebagai jawaban alternatif atas krisis ekologi, etika sadar Kawasan mengajak 

kita semua untuk menyadari bahwa setiap jengkal ruang, seperti hutan, sungai, hingga 

ruang ulayat, memiliki fungsi ekologis dan moral yang harus dijaga. Di sinilah agama, 

termasuk Islam memiliki peran untuk menawarkan fondasi yang kuat seperti konsep 

tawhid dimaknai sebagai etika sadar Kawasan bahwa segala sesuatu adalah milik Allah 

semata, khalifah filardh dimaknai sebagai mandataris atau Amanah yang Allah 

berikan, dan Amanah mizan sebagai keseimbangan yang harus dijaga.40 Dengan 

demikian, kajian ekoteologi Islam dari konsep khalifah fil al-ardh dalam etika 

Kawasan paradigmanya digeser menjadi cara pandang antroposentisme dimana 

manusia bukan penguasa mutlak, melainkan hanya sebatas wakil yang 

bertanggungjawab dalam menjaga ekosistem dan keseimbangan alam.41 

 

D. SIMPULAN 

Krisis ekologi yang disebabkan karena dominasi paradigma antroposentrisme 

modern, merupakan manifestasi dari cara pandang manusia terhadap lingkungan alam. 

Dalam konteks teologi, Islam diakomodir melalui etika sadar Kawasan Patanjala sebagai 

paradigma yang bersipat kosmosentris; manusia diposisikan bukan sebagai penguasa 

 
39 Ibid. 
40 M Syauqi1, Romlah Abubakar Askar2, and Abdul Ghofur3, “Ekologi Dan Hadits: Analisis Tentang Peran Manusia Sebagai Khalifah 
Di Bumi,” <i>Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial</i> 2, no. 10 (2025), doi:10.5281/zenodo.15427257. 
41 Dini Atikawati, Totok Gunawan, and Sunarto Sunarto, “Konsep ‘Khalifah Fil Ardh’ Dalam Perspektif Etika Lingkungan” 19, no. 2 
(2019): 45, doi:10.24843/blje.2019.v19.i02.p05. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 273  

absolut atas alam, melainkan sebagai khalīfah fī al-arḍ yang memikul Amanah untuk 

mizan (menjaga keseimbangan) melalui kesadaran akan tata wilayah, tata wayah, dan tata 

lampah. Implikasinya bagi kajian ekoteologi adalah perlunya mengembangkan teologi 

lingkungan yang tidak berhenti pada kritik antroposentrisme secara abstrak, tetapi berakar 

pada praktik konkret, kerangka hukum, dan pengetahuan tradisional seperti Patanjala; 

dengan demikian, ekoteologi Islam dapat tampil sebagai wacana yang bukan hanya 

defensif terhadap tuduhan perusak alam, tetapi juga proaktif menawarkan desain etis, 

spiritual, dan politis bagi tata kelola lingkungan yang berkelanjutan dan berkeadilan. 

Dengan demikian, tidak ada keharusan bagi Islam untuk menanggalkan begitu 

saja watak antroposentris teologisnya hanya karena serangkaian tuduhan parsial yang 

menjadikannya kambing hitam krisis ekologi. Yang diperlukan justru adalah pendalaman 

dimensi etis dan penguatan horizon spiritualitas ekologis yang sesungguhnya telah 

tersedia secara laten dalam khazanah tekstual dan tradisi Islam. Melalui bingkai etika 

sadar kawasan Patanjala, paradigma antroposentris Islam dapat direformulasi sebagai 

posisi-tengah yang kreatif: manusia tetap dipahami sebagai subjek bertanggung jawab di 

hadapan Tuhan, tetapi statusnya sebagai khalifah dibatasi oleh hak-hak alam, tata ruang, 

tata waktu, dan tata laku yang harus dijaga. Dengan cara ini, antroposentrisme teologis 

Islam bukan tampil sebagai sumber masalah, melainkan sebagai salah satu simpul solusi 

yang potensial—yakni ketika ia diaktualisasikan secara utuh, kontekstual, dan berpijak 

pada etika sadar kawasan dalam merespons krisis ekologis global. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ali, M., & Agushi, M. (2024). Eco-Islam: Integrating Islamic ethics into environmental 

policy for sustainable living. International Journal of Religion, 5(9), 949–957. 

Atikawati, D., Gunawan, T., & Sunarto, S. (2019). Konsep “Khalifah fil Ardh” dalam 

Perspektif Etika Lingkungan. Bumi Lestari Journal of Environment, 19(2), 45. 

https://doi.org/10.24843/blje.2019.v19.i02.p05 

Bauman, W. A., Bohannon, R., & O’Brien, K. J. (2011). Grounding religion. Routledge 

Taylor and Francis Group. 

Berry, T. (2009). The great work: Our way into the future. 토마스베리의 위대한 

과업.(이영숙 역). 서울: 대화문화아카데미. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 274  

Budiman, A., & Anditasari, P. (2021). Spiritualitas Agama bagi Bencana Kemanusiaan 

dalam Filsafat Perenial: Tinjauan Pemikiran Filsafat Seyyed Hossein Nasr. Jaqfi: 

Jurnal Aqidah Dan Filsafat Islam, 6(2), 112–124. 

Foltz, R. (2003). Islam and ecology: A bestowed trust. Center for the Study of World 

Religions, Harvard Divinity School. 

Gottlieb, R. S. (2006). A greener faith: Religious environmentalism and our planet’s 

future. Oxford University Press. 

Helfaya, A., Kotb, A., & Hanafi, R. (2018). Qur’anic ethics for environmental 

responsibility: Implications for business practice. Journal of Business Ethics, 

150(4), 1105–1128. 

Heriyanto, H. (2011). Menggali Nalar Saintifik Peradaban Islam. Mizan Publika. 

ʻIzz al-Dīn, M. Y. (2000). The environmental dimensions of Islam. James Clarke & Co. 

Jenkins, W., Tucker, M. E., & Grim, J. (2016). Routledge handbook of religion and 

ecology. Routledge New York. 

Karimullah, S. S. (2024). Humanitarian Ecology in Islamic Law: Balancing Human 

Needs and Environmental Preservation in Islamic Law. Asy-Syari’ah, 26(2), 113–

136. 

Keraf, A. S. (2010). Etika lingkungan hidup. Penerbit Buku Kompas. 

Lohlker, R. (2024). Islamic Ecotheology: Transcending Anthropocentrism through 

Wahdat al-Wujūd. Ascarya: Journal of Islamic Science, Culture, and Social 

Studies, 4(2), 82–89. 

M. Syauqi, R. A. A. (2025). Ekologi dan Hadits: Analisis tentang Peran Manusia sebagai 

Khalifah di Bumi. https://doi.org/10.5281/ZENODO.15427257 

Mangunjaya, F. M. (2019). Konservasi Alam dalam Islam edisi revisi. Yayasan Pustaka 

Obor Indonesia. 

Nasr, S. H. (1968). Man and nature: The spiritual crisis of modern man. 

Northcott, M. S. (2013). A political theology of climate change. Wm. B. Eerdmans 

Publishing. 

Palmer, M., & Finlay, V. (2003). Faith in conservation: New approaches to religions and 

the environment. World Bank Publications. 

Pepep Dw. (2022). Sadar Kawasan Kapan dan Dimana: Manusia Bebas, Berbatas, 

hingga Tak Punya Akses (September 2022). BRIN. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Arip Budiman1, Hasbiyallah2, Aludin3, Dindin Sohlahudin4, Yusuf Zaenal Abidin5 | 275  

Rahayu, M. I. F., Susanto, A. F., & Muliya, L. S. (2018). Religious-Cosmic Based 

Philosophical Foundation of Environmental Development Law in Sundanese 

Local Wisdom. 

Santosa, G., Hadianda, D. S., & Maulana, A. (2024). Relasi Pengetahuan Ekologi 

Masyarakat Sunda (Patanjala) Dengan Pola Permainan Karawitan Bangkongan 

dan Teongeretan. Prosiding ISBI Bandung. 

Smart, N. (1996). Dimensions of the sacred: An anatomy of the world’s beliefs. Univ of 

California Press. 

Sugiant, R. N., & Shahruddin, M. S. (2025). Holy Earth: Harnessing Religious Ethics and 

Faith-Based Action to Combat Climate Change. Socio Politica: Jurnal Ilmiah 

Jurusan Sosiologi, 15(1), 115–124. 

Wahyudin, P. (2022). Sadar Kawasan Kapan dan di Mana: Manusia Bebas, Berbatas, 

Hingga tak Punya Akses. Penerbit BRIN. 

White Jr, L. (1967). The historical roots of our ecologic crisis. Science, 155(3767), 1203–

1207. 

 


