Jurnal Yaqzhan, Vol. 11 No. 02, Desember 2025
Available online at

[urnal

YA ZHAN http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yagzhan/index
Q DOI: 10.24235/jy.v11i2.23723

(] [} Published by Departement of Aqeedah and Islamic Philosophy,
mmmm“w'mm“mmww” Faculty of Ushuluddin, Adab and Dakwah IAIN Syekh Nurjati

Cirebon, Indonesia

SIMBOL DAN MAKNA SPIRITUALITAS PADA STRUKTUR
KOREOGRAFI TARI TOPENG RUMYANG DALAM PERSPEKTIF
SEMIOTIK

SYMBOLS AND SPIRITUAL MEANING IN THE
CHOREOGRAPHIC STRUCTURE OF THE RUMYANG MASK
DANCE FROM A SEMIOTIC PERSPECTIVE

Ayu Vinlandari Wahyudit ayuvinlandari@uinssc.ac.id
Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon

Septiani Resmalasari? septianiresmalasari@uinssc.ac.id
Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon

Yunita Dwi Jayanti® yunitadwij@uinssc.ac.id
Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon

ABSTRAK: Tari Topeng Rumyang merupakan salah satu jenis dari Tari Topeng Cirebon yang
menggambarkan sosok manusia remaja yang lincah dan bijaksana. Dalam Tari Topeng Rumyang
tersebut terkandung nilai serta makna simbolik dari sturktur koreografi, desain topeng, serta tata
busananya. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis struktur koreografi Tari Topeng Rumyang
dengan menggunakan pendekatan semiotik. Pendekatan semiotik digunakan untuk mengungkap
makna gerakan Tari Topeng Rumyang sebagai sistem tanda yang mewakili nilai-nilai budaya dan
spiritual masyarakat. Studi ini menjelaskan bagaimana tanda-tanda koreografis dari berbagai ragam
gerak menyampaikan makna tertentu dengan menggunakan teori semiotika Charles Sanders Peirce
dan Roland Barthes. Teknik pengumpulan data diperoleh melalui observasi Tari Topeng Rumyang,
wawancara dengan seniman Tari Topeng Cirebon, dan dokumentasi terkait dengan struktur
koreografi Tari Topeng Rumyang. Teknik analisis data yakni melalui pengumpulan data, reduksi data,
penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa struktur koreografi
Tari Topeng Rumyang terdiri dari tahapan dramatik yang menggambarkan perjalanan spiritual
manusia. Setiap gerakan memiliki hubungan simbolik yang kuat dengan prinsip-prinsip lokal seperti
keselarasan hidup, kesucian, dan ketulusan. Melalui pendekatan semiotik, tari ini dapat dipahami
sebagai teks budaya yang memuat sistem tanda kompleks, baik secara tekstual maupun kontekstual.
Temuan ini menegaskan bahwa koreografi tidak hanya berfungsi sebagai bentuk estetika, tetapi juga
sebagai media komunikasi budaya dan spiritual. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi dalam pelestarian seni tari tradisional melalui kajian ilmiah, serta memperkaya pemahaman
tentang makna simbolik dalam pertunjukan tari tradisional Indonesia

Kata Kunci: Tari Topeng Rumyang; Struktur Koreografi; Pendekatan Semiofik.

ABSTRACT: Rumyang Mask Dance is one type of Cirebon Mask Dance that depicts a lively and wise
teenager. The Rumyang Mask Dance contains values and symbolic meanings in its choreography,
mask design, and costume design. This study aims to analyze the choreographic structure of the
Rumyang Mask Dance using a semiotic approach. The semiotic approach is used to reveal the
meaning of the movements of the Rumyang Mask Dance as a system of signs representing the cultural
and spiritual values of the community. This study explains how the choreographic signs of various
movements convey specific meanings using the semiofic theories of Charles Sanders Peirce and
Roland Barthes. Data collection techniques were obtained through observation of the Rumyang Mask

Copyright @ 2025 Author.
Published by Jurnal Yaqzhan


http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yaqzhan/index
mailto:ayuvinlandari@uinssc.ac.id
mailto:septianiresmalasari@uinssc.ac.id
mailto:yunitadwij@uinssc.ac.id

YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Dance, interviews with Cirebon Mask Dance artists, and documentation related to the choreographic
structure of the Rumyang Mask Dance. Data analysis techniques included data collection, data
reduction, data presentation, and conclusion drawing. The results of the study show that the
choreographic structure of the Rumyang Mask Dance consists of dramatic stages that depict the
spiritual journey of humanity. Each movement has a strong symbolic connection to local principles
such as harmony in life, purity, and sincerity. Through a semiotic approach, this dance can be
understood as a cultural text containing a complex system of signs, both textual and contextual. This
finding affirms that choreography not only functions as an aesthetic form but also as a medium of
cultural and spiritual communication. This research is expected to contribute to the preservation of
traditional dance through scientific study, as well as enriching understanding of the symbolic meaning
in traditional Indonesian dance performances.

Keywords: Rumyang Mask Dance; Choreographic Structure; Semiotic Approach.

A. PENDAHULUAN

Tari menjadi aktivitas kreatif sekaligus sarana untuk mengekspresikan emosi
manusia dan dipandang sebagai produk budaya yang mengandung banyak makna dan
nilai yang dapat dianggap sebagai suatu bentuk simbolik.! Tari tradisional merupakan
ekspresi budaya yang memuat sistem tanda dan simbol yang merepresentasikan nilai,

pandangan hidup, serta struktur sosial masyarakat pendukungnya.?

Setiap elemen
pertunjukan mulai dari ragam gerak, busana, properti, hingga pola lantai tidak hanya
berfungsi secara estetis, tetapi juga berperan sebagai medium komunikasi budaya yang
menyampaikan pesan filosofis dan nilai-nilai yang diwariskan secara turun-temurun.®
Oleh karena itu, tari tradisional dapat dipahami sebagai teks budaya yang maknanya
terbentuk melalui keterkaitan antarelemen dalam struktur koreografinya.

Salah satu tradisi tari yang kaya akan simbol dan nilai filosofis adalah Tari Topeng
Cirebon, sebuah warisan budaya masyarakat Cirebon yang berkembang dalam bentuk
siklus dramatik dengan lima karakter utama, yaitu Panji, Samba, Rumyang, Tumenggung,
dan Kelana. Setiap karakter dalam siklus tersebut merepresentasikan tahapan perjalanan
hidup manusia, sehingga Tari Topeng Cirebon tidak hanya berfungsi sebagai seni
pertunjukan, tetapi juga sebagai representasi konseptual tentang eksistensi manusia dalam
perspektif budaya lokal. Tari Topeng Cirebon sebagai tari tradisional memiliki tujuan

yang jauh lebih luas daripada sekadar estetika, yakni berfungsi juga sebagai cara untuk

berkomunikasi tentang budaya, iman, dan bahkan moralitas yang telah diwariskan dari

1 Ayuni Sri Utami and Akbar Al Masjid, “Kesenian Tari Bedhaya Ketawang Sebagai Kesenian Tradisional Indonesia,” Jurnal Dinamika
Sosial Budaya 21, no. 2 (2022): 82; Sumandiyo Hadi, Sosiologi Tari (Yogyakarta: Pustaka, 2005).

2 Desika Ayu Sasmi and Utari Zulfa Hasan, “Preservation Of Traditional Dance As A Medium Of Education And Identity Of The
Indonesian Nation,” Jurnal Setai Pancasila 5, no. 1 (2024): 10-18.

3 Marfi Netri Elyadi and Sriyadi, “Regional Identity through Dance : Ethnic Symbolism in Piring and Bedhaya Dance Traditions,” Asian
Research Journal of Arts & Social Sciences 23, no. 7 (2025): 1-11.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 238



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

generasi ke generasi.*

Tari Topeng Cirebon merupakan salah satu warisan budaya terbesar masyarakat
Cirebon. Nama Tari Topeng bermula dari pertunjukan Tari Topeng yang pada prosesnya
penari menggunakan penutup wajah yang sering disebut dengan istilah kedok °. Kata
topeng bagi masyarakat Cirebon bukan hanya sebagai penutup muka, melainkan sebagai
identitas seorang penari dalam sebuah pertunjukan.® Tari Topeng Cirebon merupakan
warisan leluhur budaya yang juga disebut sebagai identitas masayarakat Cirebon, karena
dalam hal ini kata topeng bukan hanya sebagai penutup muka, melainkan sebagai identitas
Cirebon.

Tari Topeng Cirebon tersebut tervisualisasikan melalui 5 karakter, diantaranya Tari
Topeng Panji, Tari Topeng Samba, Tari Topeng Rumyang, Tari Topeng Tumenggung, dan
Tari Topeng Kelana.” Siklus Topeng Cirebon adalah serangkaian pertunjukan dengan
beberapa tokoh topeng dengan alur dramatik dan penceritaan yang khas.® Tari ini
merupakan bagian dari siklus atau perjalanan hidup manusia. Karakter topeng seperti
Panji, Samba, Rumyang, Tumenggung, dan Kelana tidak hanya berfungsi sebagai tokoh
peran, tetapi juga berfungsi sebagai simbol dari berbagai fase kehidupan manusia, seperti
kelahiran, masa muda, pencarian jati diri, kekuasaan, dan kesadaran spiritual.® Salah satu
jenis Tari Topeng yang menjadi acuan pada penelitian yakni Tari Topeng Rumyang.

Tari Topeng Rumyang merupakan tarian ketiga pada urutan Tari Topeng Cirebon,
yakni setelah Tari Topeng Panji dan Tari Topeng Samba. Tari Rumyang memiliki
karakteristik gerak yang lincah, semangat, serta melambangkan sosok manusia remaja
yang sedang mencari jati dirinya.° Pada fase tersebut digambarkan masa yang labil dan
penuh harapan tetapi juga mulai mawas diri. Istilah "rumyang”, berasal dari kata "arum"
(harum) dan "hyang" (ilahi), merujuk pada ajakan agar manusia "mengharumkan” nama

Tuhan dengan bertindak bijak.

4 Gusti Dhiya Afifah and Kusnadi, “Dance at the Crossroads of Time : Between Tradition and Innovation,” International Journal of
Multicultural and Multireligious Understanding, 2025, 655-60.

5> Tio Martino and Muhammad Jazuli, “Makna Simbolik Pertunjukan Tari Topeng Klana Cirebon Gaya Palimanan,” Jurnal Seni Tari 8,
no. 2 (2019): 161-75, https://doi.org/10.15294/jst.v8i2.30688.

6 Toto Amsar Suanda, Tari Topeng Cirebon (Bandung: Jurusan Tari STSI, 2009).

7 Kiki Rohmani and Nunung Nurasih, “Tari Topeng Klana Cirebon Gaya Slangit Konsep Gubahan Penyajian T Ari,” Jurnal Seni
Makalangan 6, no. 1 (2019): 72-79.

8 Ahmad Fauzi and Rudi Heri Marwan, “Perancangan Video Dokumenter ‘Dibalik Topeng’ Upaya Memperkenalkan Tari Topeng Khas
Kacirebonan Untuk Remaja,” PESHUM : Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora 4, no. 6 (2025): 8446-56,
https://doi.org/10.56799/peshum.v4i6.10761.

% Khaerudin Imawan, Muhammad Ragil, and Wahyu Dwa Kusuma, “Symbolic Interaction of Character Personality in the 5 Panca
Wanda Mask,” International Journal of Social Service and Research 5, no. 7 (2025): 83445, https://doi.org/10.46799/ijssr.v5i7.1280.
10 Nunung Nurasih and Nanan Supriyatna, “Transformasi Topeng Rumyang Gaya Slangit Melalui Penyadapan Dan Pelatihan Di
Sanggar Tari Topeng Adiningrum Cirebon,” Jurnal Seni Makalangan 6, no. September 2019 (2019): 1-8.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 239



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Tari Topeng Rumyang tidak hanya ditinjau sebagai bentuk seni pertunjukan atau
artefak budaya saja . Lebih dari itu, Tari Topeng Rumyang merupakan media naratif
yang hidup, yakni sebagai sebuah ekspresi artistik yang menggambarkan kisah serta nilai
kehidupan masyarakat Cirebon. Dalam setiap raga, gerak, desain topeng, dan iringan
musik tersimpan makna-makna mendalam terkait dengan perjalanan manusia menuju
pemahaman yang lebih tinggi, baik dari aspek spiritual sosial, dan eksistensial. Tari
Topeng Rumyang ini menjadi cerminan dari filosofi hidup masyarakat Cirebon yang sarat
akan ajaran moral, religiusitas, dan kearifan lokal.

Dalam mengungkap makna-makna yang tersimpan di balik Tari Topeng Rumyang,
tentunya harus dianilisis menggunakan sebuah pendekatan, yakni pendekatan semiotika.
Pendekatan semiotik yaitu sebuah pendekatan yang menyelidiki tanda-tanda dan makna
yang tersembunyi di balik simbol-simbol tarian.}?> Pendekatan ini menganggap tari
sebagai teks budaya yang dapat dibaca dan ditafsirkan seperti bahasa. Dalam koreografi,
ragam gerak tarian, perubahan ekspresi wajah dan iringan musik adalah sistem tanda yang
menyampaikan makna tertentu. Pendekatan semiotik dalam struktur koreografi
menghadapi kompleksitas dalam mengidentifikasi dan menginterpretasikan makna
simbolik yang terkandung dalam pertunjukan tari, terutama dalam konteks budaya yang
beragam. Interpretasi simbolisme dalam pertunjukan sastra lisan memerlukan
pemahaman holistik yang mendalam, di mana kemampuan memahami simbol sering
dianggap ketinggalan zaman di kalangan generasi muda.!® Permasalahan muncul ketika
sistem tanda dalam koreografi tidak dapat dilepaskan dari konteks budaya yang
melahirkannya, sehingga proses analisis menjadi lebih kompleks. Dalam koreografi,
upaya mengidentifikasi gerak sebagai unit makna sering menghadapi dilema antara
menjaga kesinambungan gerak dan menentukan batas-batasnya.'* Demikian pula pada

Tari Topeng Rumyang Cirebon, ragam gerak, desain topeng, dan musik iringan

11 Triana Pramadanti, Malarsih Malarsih, and Hartono Hartono, “Perfomance of the Gegesik Style
Cirebon Mask Kalana Dance in the Context of Coastal Culture as a Source of Local Wisdom,” Gondang:
Jurnal Seni Dan Budaya 7, no. 1 (2023): 46, https://doi.org/10.24114/gondang.v7i1.44950.

12 Nurul Azizah, Sestri Indah Pebrianti, and Indriyanto Indriyanto, “Symbolic Meaning Movements Dewi
Tri Sekti Dance : A Study Of Denotative And Conotative Semiotics,” Jurnal Seni Tari, no. 14 (2025):
25-36.

13 Nursalam Nursalam et al., “Exploration of Symbolic Meanings : A Semiotic Study of Kelong Oral
Literature Performance in Makassar Community,” Cogent Arts & Humanities 11, no. 1 (2024),
https://doi.org/10.1080/23311983.2024.2439660.

14 Sarah Levinsky, “Choreographic Explorations in the Middle and the Excess Turning Habit into
Potential with Tools That Propel Choreographic Explorations in the Middle and the Excess Turning Habit
into Potential with Tools That Propel” 8165 (2024), https://doi.org/10.1080/13528165.2023.2342701.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 240



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

membentuk sistem makna yang saling berkaitan dan dapat dianalisis secara mendalam.

Pada ragam gerak tari Topeng Rumyang setiap gerakan penari tidak hanya indah
secara estetika, tetapi juga memiliki makna simbolis. Selanjutnya dalam desain Topeng
Rumyang memiliki desain yang khas, dengan warna-warna tertentu yakni warna topeng
oranye merah jambu yang melambangkan pergeseran dari karakter anak-anak yang polos
(putih) ke karakter yang lebih tua (Kelana merah gelap). Musik iringan dengan instrumen
gamelan khas Cirebon, tidak hanya sekadar suara, melainkan menjadi bagian penting
dalam membangun suasan dan makna. Irama yang mengalun lembut hingga meningkat
secara bertahap mengikuti struktur dramatik tarian yang dapat memperkuat pesan
spiritual dan budaya yang hendak disampaikan.

Tari Topeng Rumyang, dalam hal ini, dapat dimaknai sebagai representasi
kesadaran budaya masyarakat Cirebon, yang terus hidup dan berkembang melalui
pewarisan simbol-simbol sakral dan nilai-nilai luhur dalam pertunjukan seni. Dengan
demikian, Tari Topeng Rumyang bukan sekadar warisan budaya yang dijaga bentuk
fisiknya, tetapi juga sebuah wacana hidup yang terus dibaca ulang, ditafsirkan, dan diberi
makna oleh generasi ke generasi. Seni pertunjukan ini menjadi salah satu medium penting
dalam mentransmisikan kearifan lokal yang menyatu antara estetika spiritualitas, dan
identitas kultural *°.

Meskipun Tari Topeng Rumyang telah dikenal sebagai bagian penting dari tradisi
Topeng Cirebon, kajian akademik yang secara khusus mengkaji struktur koreografi Tari
Topeng Rumyang melalui pendekatan semiotik masih relatif terbatas. Dalam konteks
penelitian, tarian ini merupakan objek kajian deskriptif budaya atau nilai kearifan lokal,
tanpa membedah keterkaitan makna simbolik antarelemen koreografis secara sistematis.
Oleh karena itu, penelitian ini menawarkan kebaruan (novelty) melalui analisis semiotik
terhadap struktur koreografi Tari Topeng Rumyang, dengan memandang ragam gerak,
desain topeng, dan iringan musik sebagai satu kesatuan sistem tanda yang membangun

makna filosofis dan spiritual dalam konteks budaya Cirebon.

B. METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan semiotik, guna

mengungkap makna simbolik yang terkandung dalam struktur koreografi Tari Topeng

15 Eza Kusuma Putri, “Rumyang Cirebon Mask Dance with Palimanan Style as a Door of Liminality Based on Victor Turner’ s Theory
Perspective,” Sinomics Journal 1, no. 2 (2022): 217-30.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 241



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Rumyang Cirebon. Metode kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti memahami
secara mendalam realitas budaya dan makna yang dibentuk melalui simbol dan gerak,
sebagaimana ditampilkan dalam bentuk tari tradisional. Penelitian kualitatif bertujuan
untuk memahami fenomena secara holistik melalui deskripsi naratif yang berasal dari
subjek penelitian, berdasarkan perilaku, persepsi, motivasi, dan tindakan mereka 6.

Penelitian ini akan dianalisis melalui pendekatan semiotika, yang merupakan suatu
ilmu atau sebuah metode analisis yang digunakan untuk mengkaji sebuah makna dan tanda
17 Pendekatan semiotika menyelidiki tanda-tanda dan komponen di dalamnya, yangbdapat
dipahami secara eksplisit atau implisit. Penelitian ini mengacu pada dua model utama
semiotika, yaitu model triadik Charles Sanders Peirce dan pendekatan denotasi—konotasi
Roland Barthes. Pemilihan dua model ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan untuk
menganalisis makna gerak tari yang tidak hanya terlihat secara visual (denotatif), tetapi
juga mengandung lapisan makna simbolik yang dipengaruhi oleh konteks budaya,
spiritualitas, dan nilai sosial masyarakat Cirebon (konotatif).

Model triadik dari Peirce meliputi tiga elemen dasar tanda: ikon, yaitu tanda yang
menyerupai objek secara langsung; indeks, yaitu tanda yang memiliki hubungan kausal
atau eksistensial dengan objek; dan simbol, yaitu tanda yang dibentuk berdasarkan
konvensi atau kesepakatan budaya. Sementara itu, pendekatan Barthes membagi makna
tanda menjadi dua tingkat, yakni makna denotatif yang bersifat literal dan makna konotatif
yang bersifat kontekstual, ideologis, dan kultural 8,

Struktur koreografi dalam konteks Tari Topeng Rumyang merujuk pada susunan dan
hubungan antarunsur tari yang meliputi motif gerak, pola lantai, dinamika gerak,
hubungan penari dengan ruang, serta urutan penyajian. Dalam tradisi tari topeng, struktur
ini biasanya terdiri dari tahapan pembuka, pengembangan tema, dan penutup, yang
masing-masing memiliki nilai simbolik dan fungsi sosial tertentu. Penelusuran terhadap
struktur ini menjadi penting untuk memahami bagaimana makna budaya dikonstruksikan

dalam wujud gerakan dan estetika tubuh penari.

16 Lexy J Moleong, Metode Penelitian Kualitatif, 33rd ed. (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2014).

17 A. Sobur, Semiotika Komunikasi (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2000); Nur Sahid et al.,
“Meanings behind Community Resistance in the Play Leng and Their Cultural Relevance: A Theater-
Semiotics Analysis,” Cogent Arts and Humanities 11, no. 1 (2024),
https://doi.org/10.1080/23311983.2024.2373568.

18 Efendi Barus et al., “An Analysis of Roland Barthes’ Semiotic Theory: Focusing on Denotation,
Connotation, and Myth,” International Journal of Educational Research Excellence (IJERE) 4, no. 2
(2025): 355-63, https://doi.org/10.55299/ijere.v4i2.1438.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 242



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan sekunder. Data primer
diperoleh melalui teknik observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi.
Observasi dilakukan terhadap pertunjukan Tari Topeng Rumyang yang dilaksanakan di
Sanggar Tari Panji Asmara Cirebon, sedangkan wawancara dilakukan dengan Bapak Inu
Sudjana Arya, seniman tari dan pimpinan sanggar yang juga merupakan tokoh pelestari
tari topeng di wilayah Cirebon. Dokumentasi dilakukan melalui pengambilan foto, video,
dan catatan lapangan. Data sekunder diperoleh dari literatur terkait teori semiotika, kajian
tari tradisional, serta referensi tentang budaya Cirebon.

Teknik analisis data dilakukan melalui beberapa tahap, yaitu: (1) pengumpulan data,
(2) reduksi data dengan memilah data relevan berdasarkan fokus kajian, (3) penyajian data
secara deskriptif-naratif, dan (4) penarikan kesimpulan. Analisis semiotik dilakukan
dengan mengidentifikasi struktur koreografi, mengklasifikasikan ragam gerak, serta
menafsirkan makna tanda berdasarkan konteks sosial-budaya masyarakat Cirebon dengan
pendekatan teori Peirce dan Barthes.

Untuk memastikan keabsahan data, digunakan teknik validasi triangulasi, yaitu
dengan membandingkan dan memverifikasi informasi dari tiga sumber berbeda: (1)
observasi langsung terhadap pertunjukan, (2) wawancara dari narasumber kunci (seniman
tar1), dan (3) studi literatur dan dokumentasi visual. Selain itu, member checking juga
dilakukan dengan cara mengonfirmasi hasil interpretasi data kepada narasumber agar tidak
terjadi kesalahan makna atau interpretasi. Penelitian ini dilaksanakan dalam jangka waktu
kurang lebih satu bulan, dengan pengumpulan data utama berlangsung pada periode
pertunjukan tari di Sanggar Panji Asmara. Peneliti secara aktif mengikuti proses latihan,
pertunjukan, serta diskusi informal dengan pelaku seni sebagai bagian dari pengamatan

lapangan yang intensif.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Struktur Koreografi Tari Topeng Rumyang
Struktur koreografi sebagai elemen mendasar dalam seni tari yang
mencerminkan tidak hanya aspek teknis dalam penyusunan gerak, tetapi juga

mengandung dimensi simbolik, estetika, dan spiritual. Menurut Hadi'® koreografi

1% Sumandiyo Hadi, Koreografi: Bentuk-Teknik-Isi (Dwi Quantum, 2012).

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 243



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

adalah proses kreatif yang melibatkan perencanaan, pemilihan, dan penyusunan ragam

gerak untuk membentuk satu kesatuan pertunjukan yang utuh. Dalam konteks Tari

Topeng Rumyang Cirebon, struktur koreografi tidak hanya menekankan keindahan

gerak, tetapi juga sarat dengan makna budaya dan spiritual yang diwariskan secara

turun-temurun.

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara dengan seniman tari sekaligus
pimpinan Sanggar Panji Asmara Cirebon, Bapak ISA, diketahui bahwa struktur Tari
Topeng Rumyang terdiri atas dua bagian utama, yaitu dodoan (gerakan pembuka) dan
nanjak (gerakan inti atau puncak). Masing-masing bagian tersebut memuat sejumlah
ragam gerak yang disusun secara sistematis dan berulang untuk menciptakan pola
naratif dalam tarian. Berdasarkan setiap tahapan tersebut terdiri dari beberapa ragam
gerak tari, diantaranya:

a. Dodoan, terdiri dari ragam gerak : 1) pasang kedok, 2) lembeyan tangan, 3) incek
cepat, 4) teplok buang rawis, 5) pasang main bahu hadap kiri, 6) selut, 7) mainan
tangan, 8) teplok buang uled, 9) larap, 10) incek cepat, 11) teplok buang rawis,
12) lembeyan, 13) ineck, 14) incek cepat, 15) teplok buang rawis, 16) dantong, 17)
lembeyan, 18) obah bahu

b. Nanjak, terdiri dari ragam gerak : 1) larap, 2) banting kedua tangan, 3) templok, 4)
incek cepat, 5) teplok buang rawis, 6) larap, 7) kenyut, 8) mainan sampur, 9) incek
cepat, 10) templok buang rawis, 11) larap, 12) lembeyan lambat, 13) tumpeng tali,
14) incek di tempat, 15) incek cepat, 16) templok buang rawis, 17) larap, 18)
mainan tangan buka tutup (lontang), 19) banting tangan kiri buang soder, 20)
templok, 21) banting tangan kiri buang soder, 22) megang bahu, 23) banting
tangan kiri buang soder, 24) cantel,25x) banting tangan kiri buang soder, 26)
tumpeng tali, 27) incek cepat, 28) templok buang rawis, 29) larap, 30) godeg, 31)
pasing sambil mainan tangan, 32)buang rawis, 33)main rawis sambil godeg,
34)melangkah kaki kanan banting tangan kiri, 35) pasang, 36)hormat, 37)buka
kedok

Dalam penelitian ini, peneliti memilih sepuluh ragam gerak utama dari

keseluruhan struktur tari untuk dianalisis secara semiotik. Pemilihan ini didasarkan

atas peran gerak tersebut dalam menunjukkan tahapan penting tari, yaitu pembukaan,

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 244



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

pengembangan, dan peralihan makna. Adapun kesepuluh ragam gerak tersebut adalah
a) Hormat buka kedok, b) Adeg-adeg, c) Incek, d) Lembeyan tangan, e) Teplok buang
rawis, f) Banting tangan, g) Tumpeng tali, h) Kenyut, i) Lontang, j) Buang soder.

2. Analisis Semiotik Gerakan (Peirce dan Barthes)
Analisis dilakukan dengan pendekatan semiotik Peirce (ikon, indeks, simbol) dan

Barthes (makna denotatif dan konotatif), untuk menggali makna dalam dimensi tanda dan
konteks budaya.

1. Gerak Hormat Buka Kedok

2 3,
: e’
[
. .

Gambar 1. Gerakan hormat buka kedok
Sumber : Dokumentasi pribadi

Gerakan hormat buka kedok dalam Tari Topeng Rumyang merupakan tahap awal
sebelum tarian dimulai dan berfungsi sebagai bentuk penghormatan. Gerakan ini
memiliki makna simbolik yang kuat sebagai wujud penghargaan terhadap sesuatu
yang lebih tinggi secara spiritual maupun sosial. Secara filosofis, gerakan ini
menyampaikan pesan bahwa setiap awal kegiatan harus didahului dengan niat suci
atau doa, sebagai bentuk permohonan keselamatan dan keberkahan. Selain itu, gerakan
ini juga merefleksikan nilai-nilai kesopanan dalam budaya masyarakat Cirebon,
khususnya dalam konteks menghargai dan menghormati orang yang lebih tua maupun
penonton sebagai bagian dari ruang sosial pertunjukan. Dalam konteks semiotik,
secara denotatif, gerakan ini ditandai dengan tindakan membuka topeng sambil
memberi hormat ke arah penonton. Adapun secara konotatif, gerakan ini
merepresentasikan transisi antara dunia gaib dan dunia nyata, serta menunjukkan
kesiapan spiritual penari sebagai medium pewarisan pesan leluhur. Berdasarkan
pendekatan semiotika Charles Sanders Peirce, gerakan ini dikategorikan sebagai
simbol, karena maknanya terbentuk melalui konvensi budaya masyarakat Cirebon, di

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 245



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

mana topeng dipahami sebagai representasi sosok supranatural yang dihormati dalam
tradisi pertunjukan.

2. Gerak Adeg-adeg

Gambar 2. Grak adeg-adeg
Sumber : Dokumentasi pribadi

Gerakan adeg-adeg dalam Tari Topeng Rumyang merupakan bagian dari ragam
gerak dantong yang menandai posisi awal penari sebelum memulai rangkaian gerakan
selanjutnya. Dalam praktiknya, penari membuka kedua kakinya ke arah serong Kiri
dan kanan dengan posisi yang mantap dan penuh konsentrasi, tanpa menunjukkan
keraguan atau ketidakseimbangan tubuh. Gerakan ini mengandung makna filosofis
yang mendalam, yakni bahwa setiap tindakan dalam kehidupan harus diawali dengan
kesiapan lahir dan batin, perencanaan yang matang, serta pengambilan keputusan yang
tidak tergesa-gesa. Selain mencerminkan prinsip kehati-hatian, gerakan ini juga
mengandung nilai religius, karena menunjukkan pentingnya memiliki keimanan yang
kuat sebagai fondasi untuk melakukan kebaikan dan menjauhi perilaku tercela.?°
Nilai-nilai seperti kedisiplinan, tanggung jawab, dan spiritualitas melekat kuat dalam
simbolisme gerakan ini. Secara denotatif, adeg-adeg adalah posisi berdiri awal dengan
kesadaran penuh, menandakan kesiapan tubuh untuk bergerak. Sedangkan secara
konotatif, gerakan ini melambangkan kesiapan jiwa dan raga dalam menerima peran
penting dalam sebuah lakon yang tidak hanya bersifat artistik, tetapi juga spiritual dan
budaya. Dalam analisis semiotik Peirce, gerakan ini dikategorikan sebagai indeks,

karena keberadaannya menunjukkan akibat langsung dari proses internalisasi nilai,

20 Amalia Ramadhani, Tati Narawati, and Putri Lilis Dyani, “Nilai Spiritual Pada Koreografi Tari Setiakh Di Keratuan Darah Putih” 3,
no. 2 (2023): 245-53.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 246



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

serta kesiapan penari yang telah menjalani prosesi pemanggilan roh leluhur sebagai

bagian dari tradisi pertunjukan.

3. Gerak Incek

-----

Gambar 3. Gerak Incek
Sumber : Dokumentasi pribadi

Gerakan incek dalam Tari Topeng Rumyang merupakan salah satu ragam gerak
kaki yang dilakukan dengan langkah-langkah kecil, ringan, dan dilaksanakan secara
perlahan serta penuh kehati-hatian. Gerakan ini sering diulang dalam berbagai bagian
koreografi dan terdiri dari dua variasi, yaitu incek biasa dan incek cepat. Keberadaan
gerakan incek tidak hanya berfungsi sebagai transisi antar ragam gerak utama, tetapi
juga memiliki makna filosofis yang mendalam. Gerakan ini merefleksikan ajaran
bahwa dalam menjalani kehidupan, manusia perlu bersikap tanggap dan sigap dalam
bertindak, namun tetap mengedepankan kehati-hatian, tidak tergesa-gesa, serta
mempertimbangkan setiap langkah dengan pikiran yang jernih?. Incek juga dimaknai
sebagai ajakan untuk senantiasa berpikiran terbuka, mengendalikan diri, serta
menahan hawa nafsu dalam mengambil keputusan. Nilai-nilai kedisiplinan, tanggung
jawab, dan kerendahan hati tercermin secara kuat dalam ekspresi gerakan ini. Dalam
tataran denotatif, incek adalah gerakan kaki kecil dan cepat yang berfungsi sebagai
penghubung antar gerakan inti dalam struktur tari. Sementara dalam makna konotatif,
gerakan ini melambangkan ketekunan dan kesigapan spiritual, sebagai bagian dari laku
hidup yang seimbang antara gerak dan pikir. Berdasarkan teori semiotika Peirce, incek

termasuk dalam kategori ikon, karena bentuk geraknya menyerupai langkah ringan

2L Fifit Fitriyah Rosiana and Utami Arsih, “Makna Simbolik Tari Topeng Tumenggung Gaya Slangit Cirebon,” Jurnal Seni Tari 10, no.
1(2021): 1-14.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 247



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

dalam kehidupan nyata yang merepresentasikan sikap hati-hati dalam bertindak dan
melangkah dalam hidup.

4. Gerak Lambeyan Tangan

” =
Gambar 4. Gerak lambeyan tangan
Sumber : Dokumentasi pribadi

Gerakan lambeyan tangan dalam Tari Topeng Rumyang merupakan ayunan
tangan yang menggambarkan kehalusan dan keanggunan dalam setiap gerakannya.
Pada gerakan ini, kedua tangan secara bergantian, baik kiri maupun kanan, diangkat
dan diturunkan dengan ritme yang lembut dan terkontrol. Makna filosofis yang
terkandung dalam lambeyan tangan adalah perlunya kemampuan manusia dalam
mempertimbangkan berbagai pilihan hidup secara bijaksana, yakni membedakan
antara hal-hal yang baik untuk dijalankan dan hal-hal yang buruk untuk dihindari.
Sesuai dengan prinsip-prinsip filosofis dapat membantu individu membuat pilihan
moral yang lebih baik, meningkatkan kemampuan berpikir Kritis, serta mengarahkan
tindakan sesuai nilai-nilai yang dipilih secara reflektif ?2. Selain itu, gerakan ini
mencerminkan sikap lemah lembut, kemampuan menjaga diri, serta menahan hawa
nafsu dalam setiap tindakan yang dilakukan. Nilai-nilai tersebut sangat relevan dengan
karakter Tari Topeng Rumyang yang dikenal bersahaja sekaligus lincah. Secara
denotatif, gerakan ini berupa ayunan tangan yang lembut, melambai ke arah samping
atau depan. Sedangkan secara konotatif, lambeyan tangan melambangkan kasih
sayang, ketulusan hati, dan kehalusan budi pekerti. Berdasarkan pendekatan semiotika
Charles Sanders Peirce, gerakan ini dikategorikan sebagai simbol, karena maknanya
terbentuk melalui kesepakatan budaya masyarakat Cirebon yang memaknai ekspresi

kelembutan tersebut sebagai karakter khas penari Topeng Rumyang.

22 Selfi Okta Rahmadini, Salwa Apriliza, and Fadhila Isfa, “Implikasi Filsafat Ilmu Dan Relevansinya Dalam Kehidupan Sehari-Hari,”
no. 2 (2025): 216-25.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 248



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

5. Gerak Templok Buang Rawis

Gambar 5. Gerak templok buang rawis
Sumber : Dokumentasi pribadi

Gerakan templok buang rawis dalam Tari Topeng Rumyang merupakan sebuah
gerakan menepuk dan melepaskan sesuatu dengan tangan, yang dilakukan secara
anggun, berirama, tegas, dan cepat. Gerakan ini dimulai dengan tangan kiri menyentuh
telinga, sementara tangan kanan melakukan gerakan membuang rawis atau sampur ke
samping. Secara simbolik, gerakan ini mengandung makna ajakan untuk melepaskan
diri dari hal-hal negatif serta menjauhkan diri dari pengaruh yang tidak baik dalam
kehidupan. Gerakan tersebut menyiratkan pesan kebijaksanaan, yakni pentingnya
membangun sifat positif dan meninggalkan segala bentuk perilaku buruk atau
pengaruh negatif. Makna ini sejalan dengan karakter Tari Topeng Rumyang yang
merepresentasikan sosok remaja dalam proses pencarian jati diri, sebagai persiapan
menuju kedewasaan yang lebih matang serta pembentukan kepribadian luhur seperti
kejujuran dan integritas. Dari segi denotasi, gerakan templok buang rawis tampak
sebagai gerakan melempar sampur dari bahu ke samping dengan penuh penghayatan.
Sedangkan secara konotatif, gerakan ini bermakna tindakan pembersihan diri dari
energi negatif dan sebagai bentuk penolakan terhadap hawa buruk yang dapat
mengganggu keseimbangan spiritual. Berdasarkan teori semiotik Charles Sanders
Peirce, gerakan ini tergolong sebagai indeks, karena memiliki hubungan sebab-akibat
langsung dengan konsep pembersihan diri dalam upacara tradisi dan ritual budaya

masyarakat Cirebon.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 249



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

6. Gerak Banting Tangan

T oy
Gambar 6. Gerak banting tangan
Sumber : Dokumentasi pribadi

Gerakan banting tangan dalam Tari Topeng Rumyang adalah gerakan di mana
tangan kiri dibanting dengan tegas ke arah bawah, diikuti dengan gerakan membuang atau
mengayunkan sesuatu yang disebut soder ke samping. Dalam konteks tari ini, gerakan
tersebut melambangkan sikap ringan tangan, yakni kesiapan untuk membantu sesama
tanpa mengharapkan imbalan atau balasan 3. Makna yang terkandung dalam gerakan ini
mengajak untuk menumbuhkan sifat-sifat positif dalam diri, khususnya kepedulian sosial
dan rasa tanggung jawab terhadap orang lain. Hal ini sangat sesuai dengan karakter Tari
Topeng Rumyang yang menggambarkan sosok remaja, di mana masa remaja merupakan
fase penting dalam pembentukan dan pembiasaan perilaku baik. Secara denotatif, gerakan
banting tangan terlihat sebagai gerakan membanting tangan ke bawah dengan tenaga
yang kuat dan penuh penghayatan. Sedangkan secara konotatif, gerakan ini menjadi
simbol kekuatan spiritual serta bentuk penolakan terhadap kekuatan jahat atau energi
negatif yang mengganggu. Dalam analisis semiotik menurut Charles Sanders Peirce,
gerakan banting tangan dikategorikan sebagai gabungan ikon dan indeks, karena secara
visual menggambarkan kekuatan fisik sekaligus menunjukkan reaksi langsung terhadap

energi spiritual tertentu dalam konteks pertunjukan.

23 Rosiana and Arsih, “Makna Simbolik Tari Topeng Tumenggung Gaya Slangit Cirebon.”

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 250



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

7. Gerak Tumpang Tali

Gambar 7. Gerak tumpeng tal
Sumber : Dokumentasi pribadi

Gerakan tumpang tali dalam Tari Topeng Rumyang merupakan gerakan memutar
tangan dengan posisi tangan yang saling menumpuk atau menyilang, di mana tangan
kanan berada di atas pergelangan tangan kiri dan telapak tangan menghadap ke depan
dalam posisi tegak. Gerakan ini menyimbolkan keteguhan pendirian yang menjadi nilai
penting dalam menjalani kehidupan, khususnya bagi kalangan remaja yang sering kali
mengalami gejolak emosional dan ketidakstabilan psikologis.?* Keteguhan dan prinsip
hidup yang kokoh dianggap sebagai fondasi agar seseorang tidak mudah terpengaruh oleh
pengaruh negatif dan mampu bertahan dalam menghadapi berbagai tantangan, termasuk
dalam era globalisasi yang dinamis dan kompleks. Selain itu, gerakan tumpang tali
mengandung pesan moral agar setiap individu mampu mengendalikan diri dan menahan
dorongan hawa nafsu dalam mengambil keputusan atau bertindak. Secara denotatif,
gerakan ini berupa putaran tangan sambil memainkan sampur yang membentuk pola
melingkar. Sedangkan secara konotatif, gerakan ini merepresentasikan siklus kehidupan
serta keterikatan manusia dengan alam semesta yang lebih luas. Berdasarkan teori
semiotik Charles Sanders Peirce, gerakan tumpang tali dikategorikan sebagai simbol,
karena maknanya terbentuk dari filosofi hidup masyarakat Cirebon yang memandang

kehidupan sebagai sebuah siklus yang terus berulang dan saling berhubungan.

24 Rosiana and Arsih.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 251



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

8. Gerak Kenyut

Gambar 8. Gerak kenyut
Sumber : Dokumentasi pribadi

Gerakan kenyut merupakan ciri khas yang membedakan Tari Topeng Rumyang dari
jenis Tari Topeng lainnya. Gerakan ini memiliki beberapa variasi, seperti kenyut jamang
dan kenyut soder. Secara teknis, gerak kenyut dilakukan dengan berjalan sambil tangan
kanan ditempelkan pada bagian jamang (dekat telinga), sedangkan tangan kiri memegang
soder. Gerakan ini mengandung simbol kebijaksanaan dan kehati-hatian dalam bertindak,
yang menekankan pentingnya kemampuan mengendalikan diri dan menahan hawa nafsu.
Makna tersebut sangat relevan dengan karakter Tari Topeng Rumyang yang
menggambarkan sosok remaja, fase kehidupan yang rawan mengalami penurunan
karakter moral. Oleh karena itu, gerakan kenyut berfungsi sebagai ajaran moral untuk
menjaga diri serta mempertahankan nilai-nilai etika di tengah arus modernisasi dan
globalisasi yang begitu kuat. Secara denotatif, gerakan ini berupa putaran tubuh yang
disertai tarikan napas dalam sebagai penghayatan. Secara konotatif, gerakan ini
merepresentasikan proses penyatuan antara tubuh, jiwa, dan ruang spiritual. Berdasarkan
pendekatan semiotik Charles Sanders Peirce, gerakan kenyut dikategorikan sebagai
indeks, karena merupakan respons tubuh terhadap peristiwa spiritual yang sedang

berlangsung dalam konteks pertunjukan Tari Topeng Rumyang.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 252



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

9. Gerak Lontang

Gambar 9. Gerak lontang
Sumber : Dokumentasi pribadi

Gerakan lontang dalam Tari Topeng Rumyang merupakan gerakan tangan yang
dilakukan dengan cara membalikkan tangan kanan dan kiri secara bergantian. Pada
gerakan ini, tangan kanan membentuk posisi nyampurit, yaitu membuat lingkaran kecil
dengan ibu jari dan jari tengah yang saling menyentuh, sedangkan tangan kiri berada
dalam posisi nangreu, yakni telapak tangan tegak menghadap keluar dan letaknya sedikit
lebih rendah dari tangan kanan. Gerakan lontang menggambarkan sikap penuh
pertimbangan sebelum mengambil suatu tindakan. Makna yang terkandung dalam
gerakan ini menekankan pentingnya memiliki kepribadian yang baik, kemampuan
mengendalikan diri, serta kesadaran untuk membedakan antara yang benar dan yang
salah. Nilai-nilai tersebut sangat sesuai dengan esensi Tari Topeng Rumyang yang
merepresentasikan masa remaja, yaitu sebuah fase kehidupan yang menuntut kemampuan
untuk menentukan arah hidup secara bijak melalui pertimbangan matang sebelum
bertindak. Secara denotatif, gerakan lontang terlihat sebagai pembukaan dan penutupan
tangan secara berulang dengan ritme yang teratur. Sedangkan secara konotatif, gerakan
ini menjadi simbol keterbukaan dan keharmonisan dalam hubungan antar manusia.
Berdasarkan teori semiotik Charles Sanders Peirce, gerakan lontang diklasifikasikan
sebagai simbol, karena maknanya sangat bergantung pada nilai sosial yang dianut oleh
masyarakat setempat.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 253



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

10. Gerak Buang Soder

Gambar 10. Gerak lontang
Sumber : Dokumentasi pribadi

Gerakan buang soder merupakan gerakan membanting tangan kiri dengan tegas
sambil mengayunkan atau melemparkan selendang (soder) ke arah samping. Gerakan
ini melambangkan perlunya melepaskan dan menjauhkan diri dari segala hal yang
bersifat negatif atau buruk. Makna yang terkandung dalam gerakan ini adalah ajakan
untuk membentuk karakter yang baik serta meninggalkan perilaku yang tidak terpuji.
Pesan tersebut sejalan dengan esensi Tari Topeng Rumyang yang menggambarkan
sosok remaja dalam proses pencarian jati diri, sebuah masa transisi menuju kedewasaan
yang menuntut pembentukan pribadi yang kuat, jujur, dan bermoral. Secara denotatif,
gerakan ini berupa membuang tangan ke samping dengan arah menyilang secara penuh
tenaga. Sedangkan secara konotatif, gerakan buang soder menggambarkan penolakan
terhadap gangguan lahir dan batin serta upaya melindungi diri secara spiritual.
Berdasarkan teori semiotik Charles Sanders Peirce, gerakan ini dikategorikan sebagai
indeks dan simbol, karena menunjukkan respons terhadap ancaman sekaligus berakar
dalam kepercayaan masyarakat yang menganggap perlindungan spiritual sebagai hal
penting dalam kehidupan sehari-hari.

Tabel 1. Analisis Denotatif dan Konotatif Struktur Koreografi Tari Topeng
Rumyang Cirebon

1. Hormat buka Gerakan membuka topeng Gerakan awal sebagai Mewakili transisi dari dunia spiritual
kedok yang disertai dengan sikap  bentuk penghormatan ke dunia nyata serta menunjukkan
hormat ke arah penonton dalam pertunjukan tari. kesiapan spiritual penari dalam
sebelum memulai menyampaikan pesan-pesan leluhur.

pertunjukan tari

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 254



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

2. Adeg-adeg

Posisi awal penari dengan
membuka kedua kaki ke
arah serong kiri dan kanan
secara mantap, dilakukan
dengan penuh kesadaran
dan konsentrasi.

Posisi berdiri sebagali
tanda kesiapan tubuh
untuk memulai gerakan
tari.

Melambangkan kesiapan lahir dan
batin, kehati-hatian, serta landasan
spiritual dalam menjalani kehidupan.

3. Incek Gerakan kaki kecil dan Gerakan transisi antar Melambangkan kehati-hatian,
ringan yang dilakukan rangkaian gerak utama ketekunan, dan kesigapan spiritual
secara perlahan dan dalam tari. dalam menyikapi setiap langkah
berulang, terdiri dari kehidupan.
variasi incek biasa dan
incek cepat.

4. Lambeyan Gerakan ayunan tangan Ayunan tangan yang Menyimbolkan kasih sayang,

Tangan kiri dan kanan yang lembut dan ritmis dalam kehalusan budi pekerti, serta
dilakukan secara tari. ketulusan dalam bersikap.
bergantian dengan irama
lembut dan terkontrol.

5. Templok Gerakan tangan kiri Gerakan melemparkan Merepresentasikan proses

Buang Rawis menyentuh telinga dan rawis dari tubuh penari pembersihan diri dari pengaruh
tangan kanan melemparkan ke arah luar. negatif serta simbol pelepasan
rawis atau selendang ke terhadap energi yang mengganggu
arah samping secara cepat keseimbangan spiritual.
dan tegas.

6. Banting Gerakan tangan Kiri Gerakan membanting Simbol kekuatan spiritual, keikhlasan

Tangan dibanting kuat ke bawah, tangan ke bawah dengan | dalam menolong sesama, serta
diikuti dengan gerakan penuh tenaga dan penolakan terhadap energi negatif
tangan kanan yang penghayatan. yang bersifat destruktif.
mengayunkan atau
membuang soder ke arah
samping.

7. Tumpang Tali = Gerakan memutar tangan Gerakan putaran tangan Mewakili keteguhan pendirian,
dengan posisi saling yang membentuk pola kestabilan emosi, serta siklus
menyilang, yaitu tangan silang. kehidupan yang senantiasa berulang
kanan berada di atas tangan dalam keterikatan antara manusia dan
kiri dengan telapak tangan alam semesta.
menghadap ke depan
secara tegak.

8. Kenyut Gerakan berjalan dengan Gerakan berputar dengan | Menunjukkan kehati-hatian,
tangan kanan menyentuh napas panjang yang kedewasaan emosional, serta proses
jamang (bagian kepala terkoordinasi. penyatuan antara tubuh, jiwa, dan
dekat telinga) dan tangan ruang spiritual.
kiri memegang soder,
dilakukan secara perlahan.

9. Lontang Gerakan tangan kanan Gerakan membuka dan Melambangkan keterbukaan terhadap

10. Buang Soder

membentuk posisi
nyampurit dan tangan Kiri
berada dalam posisi
nangreu, dilakukan secara
bergantian dan berulang.
Gerakan membanting
tangan kiri dengan tegas
sambil melemparkan soder
ke arah samping dengan
tenaga penuh.

menutup tangan secara
bergantian dan teratur.

Gerakan membuang
soder ke samping dengan
arah menyilang.

pandangan hidup, keharmonisan
sosial, serta kesadaran dalam
mengambil keputusan secara
bijaksana.

Mewakili proses pelepasan dari
gangguan negatif, baik secara lahir
maupun batin, serta merupakan
bentuk perlindungan spiritual dalam
menghadapi dinamika kehidupan
remaja yang penuh tantangan moral.

Pemaknaan terhadap gerak tari dalam Tari Topeng Rumyang tidak dapat dilepaskan
dari konteks budaya yang melahirkannya. Setiap unsur koreografi yang telah dianalisis
secara semiotik sebelumnya, mengungkapkan bahwa tari ini tidak semata-mata
menyajikan keindahan estetis, melainkan juga menyampaikan narasi kehidupan yang
berakar kuat pada nilai-nilai lokal masyarakat Cirebon. Melalui pendekatan semiotika

Peirce dan Barthes, dapat dipahami bahwa gerak tari berperan sebagai sistem tanda yang

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 255



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

berlapis-lapis, di mana lapisan denotatif mengacu pada bentuk fisik dan teknik gerak,
sementara lapisan konotatif menyingkap makna simbolik yang bersifat kultural,

ideologis, dan spiritual.

D. SIMPULAN

Tari Topeng Rumyang, sebagai bagian dari siklus Panca Wanda dalam tradisi Tari
Topeng Cirebon, menggambarkan fase kehidupan remaja yang identik dengan pencarian
jati diri dan pertarungan batin antara dorongan nafsu dan suara kebijaksanaan.
Simbolisasi dalam koreografi seperti gerakan buang rawis, kenyut, tumpang tali, hingga
buka kedok merupakan ekspresi transisi dan transformasi spiritual manusia yang tengah
membentuk identitas dirinya dalam bingkai budaya.

Secara filosofis, makna yang muncul dari tiap ragam gerak memperlihatkan
adanya integrasi antara nilai-nilai moral (seperti kedisiplinan, tanggung jawab, dan
penghormatan), nilai-nilai sosial (seperti keterbukaan, kepedulian, dan keharmonisan),
serta nilai-nilai spiritual (seperti kesadaran diri, pengendalian nafsu, dan penyucian
batin). Hal ini menegaskan bahwa Tari Topeng Rumyang tidak hanya dimaknai sebagai
warisan budaya yang bersifat fisik, tetapi juga sebagai artefak kognitif yang merekam dan
mentransmisikan struktur nilai masyarakat pendukungnya.

Lebih lanjut, keberadaan simbol-simbol seperti topeng, rawis, soder, dan sampur
memperkuat posisi tari ini sebagai media komunikasi simbolik. Topeng, misalnya, bukan
hanya elemen properti pertunjukan, melainkan juga metafora dari identitas, peran sosial,
dan bahkan kedekatan manusia dengan dunia supranatural. Pelepasan topeng dalam
gerakan hormat buka kedok menandakan pembukaan diri terhadap nilai-nilai luhur yang
akan ditampilkan selama pertunjukan, serta menjadi bentuk ritual liminal—transisi antara
dunia fisik dan dunia spiritual.

Musik pengiring yang menyertai gerakan-gerakan tersebut juga bukan hanya
berfungsi sebagai pendukung suasana, melainkan sebagai penanda emosional dan
penuntun narasi. Iringan gamelan dengan pola irama yang khas mengatur intensitas
dramatik dan perubahan emosi dalam pertunjukan, sehingga menciptakan resonansi yang
mendalam antara penari, penonton, dan pesan-pesan simbolik yang ingin disampaikan.

Dengan demikian, struktur koreografi dan seluruh elemen pendukung dalam Tari
Topeng Rumyang tidak dapat dipisahkan dari konteks budaya dan spiritual masyarakat

Cirebon. Tari ini merupakan bentuk komunikasi multilevel yang menyatukan bahasa

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 256



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

tubuh, estetika, simbolisme, dan nilai kultural dalam satu narasi utuh. Analisis semiotik
dalam penelitian ini berhasil membongkar struktur makna yang tersembunyi di balik
gerakan tari, sekaligus menegaskan posisi Tari Topeng Rumyang sebagai living tradition,
yang mana tradisi yang tidak hanya diwariskan, tetapi terus dimaknai ulang oleh

masyarakat pendukungnya sesuai dengan perkembangan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Afifah, Gusti Dhiya, and Kusnadi. “Dance at the Crossroads of Time : Between Tradition
and Innovation.” International Journal of Multicultural and Multireligious
Understanding, 2025, 655-60.

Azizah, Nurul, Sestri Indah Pebrianti, and Indriyanto Indriyanto. “Symbolic Meaning
Movements Dewi Tri Sekti Dance: A Study Of Denotative And Conotative
Semiotics.” Jurnal Seni Tari, no. 14 (2025): 25-36.

Barus, Efendi, Aisyah Aisyah, Elvi Fauziah Siregar, and Risnawaty Risnawaty. “An
Analysis of Roland Barthes’ Semiotic Theory: Focusing on Denotation,
Connotation, and Myth.” International Journal of Educational Research Excellence
(JERE) 4, no. 2 (2025): 355-63. https://doi.org/10.55299/ijere.v4i2.1438.

Elyadi, Marfi Netri, and Sriyadi. “Regional Identity through Dance : Ethnic Symbolism
in Piring and Bedhaya Dance Traditions.” Asian Research Journal of Arts & Social
Sciences 23, no. 7 (2025): 1-11.

Fauzi, Ahmad, and Rudi Heri Marwan. “Perancangan Video Dokumenter ‘Dibalik
Topeng’ Upaya Memperkenalkan Tari Topeng Khas Kacirebonan Untuk Remaja.”
PESHUM : Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora 4, no. 6 (2025): 8446-56.
https://doi.org/10.56799/peshum.v4i6.10761.

Hadi, Sumandiyo. Koreografi: Bentuk-Teknik-1si. Dwi Quantum, 2012.

. Sosiologi Tari. Yogyakarta: Pustaka, 2005.

Imawan, Khaerudin, Muhammad Ragil, and Wahyu Dwa Kusuma. “Symbolic Interaction
of Character Personality in the 5 Panca Wanda Mask.” International Journal of
Social ~ Service and Research 5, no. 7  (2025):  834-45.
https://doi.org/10.46799/ijssr.v5i7.1280.

Levinsky, Sarah. “Choreographic Explorations in the Middle and the Excess Turning
Habit into Potential with Tools That Propel Choreographic Explorations in the
Middle and the Excess Turning Habit into Potential with Tools That Propel” 8165

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 257



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

(2024). https://doi.org/10.1080/13528165.2023.2342701.

Martino, Tio, and Muhammad Jazuli. “Makna Simbolik Pertunjukan Tari Topeng Klana
Circbon Gaya Palimanan.” Jurnal Seni Tari 8, no. 2 (2019): 161-75.
https://doi.org/10.15294/jst.v8i2.30688.

Moleong, Lexy J. Metode Penelitian Kualitatif. 33rd ed. Bandung: Remaja Rosdakarya,
2014.

Nurasih, Nunung, and Nanan Supriyatna. “Transformasi Topeng Rumyang Gaya Slangit
Melalui Penyadapan Dan Pelatihan Di Sanggar Tari Topeng Adiningrum Cirebon.”
Jurnal Seni Makalangan 6, no. September 2019 (2019): 1-8.

Nursalam, Nursalam, Anang Santoso, Imam Agus Basuki, and Askarman Laia.
“Exploration of Symbolic Meanings : A Semiotic Study of Kelong Oral Literature
Performance in Makassar Community.” Cogent Arts & Humanities 11, no. 1 (2024).
https://doi.org/10.1080/23311983.2024.2439660.

Pramadanti, Triana, Malarsih Malarsih, and Hartono Hartono. “Perfomance of the
Gegesik Style Cirebon Mask Kalana Dance in the Context of Coastal Culture as a
Source of Local Wisdom.” Gondang: Jurnal Seni Dan Budaya 7, no. 1 (2023): 46.
https://doi.org/10.24114/gondang.v7i1.44950.

Putri, Eza Kusuma. “Rumyang Cirebon Mask Dance with Palimanan Style as a Door of
Liminality Based on Victor Turner ’ s Theory Perspective.” Sinomics Journal 1, no.
2 (2022): 217-30.

Rahmadini, Selfi Okta, Salwa Apriliza, and Fadhila Isfa. “Implikasi Filsafat [lmu Dan
Relevansinya Dalam Kehidupan Sehari-Hari,” no. 2 (2025): 216-25.

Ramadhani, Amalia, Tati Narawati, and Putri Lilis Dyani. “Nilai Spiritual Pada
Koreografi Tari Setiakh Di Keratuan Darah Putih” 3, no. 2 (2023): 245-53.

Rohmani, Kiki, and Nunung Nurasih. “Tari Topeng Klana Cirebon Gaya Slangit Konsep
Gubahan Penyajian T Ari.” Jurnal Seni Makalangan 6, no. 1 (2019): 72—79.

Rosiana, Fifit Fitriyah, and Utami Arsih. “Makna Simbolik Tari Topeng Tumenggung
Gaya Slangit Cirebon.” Jurnal Seni Tari 10, no. 1 (2021): 1-14.

Sahid, Nur, Arthur S. Nalan, Yudiaryani, Nur Iswantara, Junaidi, and Henky Fernando.
“Meanings behind Community Resistance in the Play Leng and Their Cultural
Relevance: A Theater-Semiotics Analysis.” Cogent Arts and Humanities 11, no. 1
(2024). https://doi.org/10.1080/23311983.2024.2373568.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 258



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Sasmi, Desika Ayu, and Utari Zulfa Hasan. “Preservation Of Traditional Dance As A
Medium Of Education And Identity Of The Indonesian Nation.” Jurnal Setai
Pancasila 5, no. 1 (2024): 10-18.

Sobur, A. Semiotika Komunikasi. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2000.

Suanda, Toto Amsar. Tari Topeng Cirebon. Bandung: Jurusan Tari STSI, 2009.

Utami, Ayuni Sri, and Akbar Al Masjid. “Kesenian Tari Bedhaya Ketawang Sebagai
Kesenian Tradisional Indonesia.” Jurnal Dinamika Sosial Budaya 21, no. 2 (2022):
82.

Ayu Vinlandari Wahyudi', Septiani Resmalasari?, Yunita Dwi Jayanti3 | 259



