
Jurnal Yaqzhan, Vol. 11 No. 02, Desember 2025 
Available online at 
http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yaqzhan/index 
DOI: 10.24235/jy.v11i2.23723 
Published by Departement of Aqeedah and Islamic Philosophy, 
Faculty of Ushuluddin, Adab and Dakwah IAIN Syekh Nurjati 
Cirebon, Indonesia  

 

Copyright @ 2025 Author. 
Published by Jurnal Yaqzhan 

SIMBOL DAN MAKNA SPIRITUALITAS PADA STRUKTUR 

KOREOGRAFI TARI TOPENG RUMYANG DALAM PERSPEKTIF 

SEMIOTIK 

SYMBOLS AND SPIRITUAL MEANING IN THE 

CHOREOGRAPHIC STRUCTURE OF THE RUMYANG MASK 

DANCE FROM A SEMIOTIC PERSPECTIVE 
 

 

Ayu Vinlandari Wahyudi1         ayuvinlandari@uinssc.ac.id  

Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon 

 

Septiani Resmalasari2             septianiresmalasari@uinssc.ac.id  

Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon 

 

Yunita Dwi Jayanti3               yunitadwij@uinssc.ac.id  

Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon 

 

 
ABSTRAK: Tari Topeng Rumyang merupakan salah satu jenis dari Tari Topeng Cirebon yang 
menggambarkan sosok manusia remaja yang lincah dan bijaksana. Dalam Tari Topeng Rumyang 
tersebut terkandung nilai serta makna simbolik dari sturktur koreografi, desain topeng, serta tata 
busananya. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis struktur koreografi Tari Topeng Rumyang 
dengan menggunakan pendekatan semiotik. Pendekatan semiotik digunakan untuk mengungkap 
makna gerakan Tari Topeng Rumyang sebagai sistem tanda yang mewakili nilai-nilai budaya dan 
spiritual masyarakat. Studi ini menjelaskan bagaimana tanda-tanda koreografis dari berbagai ragam 
gerak menyampaikan makna tertentu dengan menggunakan teori semiotika Charles Sanders Peirce 
dan Roland Barthes. Teknik pengumpulan data diperoleh melalui observasi Tari Topeng Rumyang, 
wawancara dengan seniman Tari Topeng Cirebon, dan dokumentasi terkait dengan struktur 
koreografi Tari Topeng Rumyang. Teknik analisis data yakni melalui pengumpulan data, reduksi data, 
penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa struktur koreografi 
Tari Topeng Rumyang terdiri dari tahapan dramatik yang menggambarkan perjalanan spiritual 
manusia. Setiap gerakan memiliki hubungan simbolik yang kuat dengan prinsip-prinsip lokal seperti 
keselarasan hidup, kesucian, dan ketulusan. Melalui pendekatan semiotik, tari ini dapat dipahami 
sebagai teks budaya yang memuat sistem tanda kompleks, baik secara tekstual maupun kontekstual. 
Temuan ini menegaskan bahwa koreografi tidak hanya berfungsi sebagai bentuk estetika, tetapi juga 
sebagai media komunikasi budaya dan spiritual. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan 
kontribusi dalam pelestarian seni tari tradisional melalui kajian ilmiah, serta memperkaya pemahaman 
tentang makna simbolik dalam pertunjukan tari tradisional Indonesia 
Kata Kunci: Tari Topeng Rumyang; Struktur Koreografi; Pendekatan Semiotik. 

 
ABSTRACT: Rumyang Mask Dance is one type of Cirebon Mask Dance that depicts a lively and wise 
teenager. The Rumyang Mask Dance contains values and symbolic meanings in its choreography, 
mask design, and costume design. This study aims to analyze the choreographic structure of the 
Rumyang Mask Dance using a semiotic approach. The semiotic approach is used to reveal the 
meaning of the movements of the Rumyang Mask Dance as a system of signs representing the cultural 
and spiritual values of the community. This study explains how the choreographic signs of various 
movements convey specific meanings using the semiotic theories of Charles Sanders Peirce and 
Roland Barthes. Data collection techniques were obtained through observation of the Rumyang Mask 

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yaqzhan/index
mailto:ayuvinlandari@uinssc.ac.id
mailto:septianiresmalasari@uinssc.ac.id
mailto:yunitadwij@uinssc.ac.id


YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 238  

Dance, interviews with Cirebon Mask Dance artists, and documentation related to the choreographic 
structure of the Rumyang Mask Dance. Data analysis techniques included data collection, data 
reduction, data presentation, and conclusion drawing. The results of the study show that the 
choreographic structure of the Rumyang Mask Dance consists of dramatic stages that depict the 
spiritual journey of humanity. Each movement has a strong symbolic connection to local principles 
such as harmony in life, purity, and sincerity. Through a semiotic approach, this dance can be 
understood as a cultural text containing a complex system of signs, both textual and contextual. This 
finding affirms that choreography not only functions as an aesthetic form but also as a medium of 
cultural and spiritual communication. This research is expected to contribute to the preservation of 
traditional dance through scientific study, as well as enriching understanding of the symbolic meaning 

in traditional Indonesian dance performances. 
Keywords: Rumyang Mask Dance; Choreographic Structure; Semiotic Approach. 

 

 

A. PENDAHULUAN 

Tari menjadi aktivitas kreatif sekaligus sarana untuk mengekspresikan emosi 

manusia dan dipandang sebagai produk budaya yang mengandung banyak makna dan 

nilai yang dapat dianggap sebagai suatu bentuk simbolik.1 Tari tradisional merupakan 

ekspresi budaya yang memuat sistem tanda dan simbol yang merepresentasikan nilai, 

pandangan hidup, serta struktur sosial masyarakat pendukungnya.2 Setiap elemen 

pertunjukan mulai dari ragam gerak, busana, properti, hingga pola lantai tidak hanya 

berfungsi secara estetis, tetapi juga berperan sebagai medium komunikasi budaya yang 

menyampaikan pesan filosofis dan nilai-nilai yang diwariskan secara turun-temurun.3 

Oleh karena itu, tari tradisional dapat dipahami sebagai teks budaya yang maknanya 

terbentuk melalui keterkaitan antarelemen dalam struktur koreografinya. 

Salah satu tradisi tari yang kaya akan simbol dan nilai filosofis adalah Tari Topeng 

Cirebon, sebuah warisan budaya masyarakat Cirebon yang berkembang dalam bentuk 

siklus dramatik dengan lima karakter utama, yaitu Panji, Samba, Rumyang, Tumenggung, 

dan Kelana. Setiap karakter dalam siklus tersebut merepresentasikan tahapan perjalanan 

hidup manusia, sehingga Tari Topeng Cirebon tidak hanya berfungsi sebagai seni 

pertunjukan, tetapi juga sebagai representasi konseptual tentang eksistensi manusia dalam 

perspektif budaya lokal. Tari Topeng Cirebon sebagai tari tradisional memiliki tujuan 

yang jauh lebih luas daripada sekadar estetika, yakni berfungsi juga sebagai cara untuk 

berkomunikasi tentang budaya, iman, dan bahkan moralitas yang telah diwariskan dari 

 
1 Ayuni Sri Utami and Akbar Al Masjid, “Kesenian Tari Bedhaya Ketawang Sebagai Kesenian Tradisional Indonesia,” Jurnal Dinamika 
Sosial Budaya 21, no. 2 (2022): 82; Sumandiyo Hadi, Sosiologi Tari (Yogyakarta: Pustaka, 2005). 
2 Desika Ayu Sasmi and Utari Zulfa Hasan, “Preservation Of Traditional Dance As A Medium Of Education And Identity Of The 
Indonesian Nation,” Jurnal Setai Pancasila 5, no. 1 (2024): 10–18. 
3 Marfi Netri Elyadi and Sriyadi, “Regional Identity through Dance : Ethnic Symbolism in Piring and Bedhaya Dance Traditions,” Asian 
Research Journal of Arts & Social Sciences 23, no. 7 (2025): 1–11. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 239  

generasi ke generasi.4 

Tari Topeng Cirebon merupakan salah satu warisan budaya terbesar masyarakat 

Cirebon. Nama Tari Topeng bermula dari pertunjukan Tari Topeng yang pada prosesnya 

penari menggunakan penutup wajah yang sering disebut dengan istilah kedok 5. Kata 

topeng bagi masyarakat Cirebon bukan hanya sebagai penutup muka, melainkan sebagai 

identitas seorang penari dalam sebuah pertunjukan.6 Tari Topeng Cirebon merupakan 

warisan leluhur budaya yang juga disebut sebagai identitas masayarakat Cirebon, karena 

dalam hal ini kata topeng bukan hanya sebagai penutup muka, melainkan sebagai identitas 

Cirebon.  

Tari Topeng Cirebon tersebut tervisualisasikan melalui 5 karakter, diantaranya Tari 

Topeng Panji, Tari Topeng Samba, Tari Topeng Rumyang, Tari Topeng Tumenggung, dan 

Tari Topeng Kelana.7 Siklus Topeng Cirebon adalah serangkaian pertunjukan dengan 

beberapa tokoh topeng dengan alur dramatik dan penceritaan yang khas.8 Tari ini 

merupakan bagian dari siklus atau perjalanan hidup manusia. Karakter topeng seperti 

Panji, Samba, Rumyang, Tumenggung, dan Kelana tidak hanya berfungsi sebagai tokoh 

peran, tetapi juga berfungsi sebagai simbol dari berbagai fase kehidupan manusia, seperti 

kelahiran, masa muda, pencarian jati diri, kekuasaan, dan kesadaran spiritual.9 Salah satu 

jenis Tari Topeng yang menjadi acuan pada penelitian yakni Tari Topeng Rumyang.  

Tari Topeng Rumyang merupakan tarian ketiga pada urutan Tari Topeng Cirebon, 

yakni setelah Tari Topeng Panji dan Tari Topeng Samba. Tari Rumyang memiliki 

karakteristik gerak yang lincah, semangat, serta melambangkan sosok manusia remaja 

yang sedang mencari jati dirinya.10 Pada fase tersebut digambarkan masa yang labil dan 

penuh harapan tetapi juga mulai mawas diri. Istilah "rumyang", berasal dari kata "arum" 

(harum) dan "hyang" (ilahi), merujuk pada ajakan agar manusia "mengharumkan" nama 

Tuhan dengan bertindak bijak. 

 
4 Gusti Dhiya Afifah and Kusnadi, “Dance at the Crossroads of Time : Between Tradition and Innovation,” International Journal of 
Multicultural and Multireligious Understanding, 2025, 655–60. 
5 Tio Martino and Muhammad Jazuli, “Makna Simbolik Pertunjukan Tari Topeng Klana Cirebon Gaya Palimanan,” Jurnal Seni Tari 8, 
no. 2 (2019): 161–75, https://doi.org/10.15294/jst.v8i2.30688. 
6 Toto Amsar Suanda, Tari Topeng Cirebon (Bandung: Jurusan Tari STSI, 2009). 
7 Kiki Rohmani and Nunung Nurasih, “Tari Topeng Klana Cirebon Gaya Slangit Konsep Gubahan Penyajian T Ari,” Jurnal Seni 
Makalangan 6, no. 1 (2019): 72–79. 
8 Ahmad Fauzi and Rudi Heri Marwan, “Perancangan Video Dokumenter ‘Dibalik Topeng’ Upaya Memperkenalkan Tari Topeng Khas 
Kacirebonan Untuk Remaja,” PESHUM : Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora 4, no. 6 (2025): 8446–56, 
https://doi.org/10.56799/peshum.v4i6.10761. 
9 Khaerudin Imawan, Muhammad Ragil, and Wahyu Dwa Kusuma, “Symbolic Interaction of Character Personality in the 5 Panca 
Wanda Mask,” International Journal of Social Service and Research 5, no. 7 (2025): 834–45, https://doi.org/10.46799/ijssr.v5i7.1280. 
10 Nunung Nurasih and Nanan Supriyatna, “Transformasi Topeng Rumyang Gaya Slangit Melalui Penyadapan Dan Pelatihan Di 
Sanggar Tari Topeng Adiningrum Cirebon,” Jurnal Seni Makalangan 6, no. September 2019 (2019): 1–8. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 240  

Tari Topeng Rumyang tidak hanya ditinjau sebagai bentuk seni pertunjukan atau 

artefak budaya saja 11. Lebih dari itu, Tari Topeng Rumyang merupakan media naratif 

yang hidup, yakni sebagai sebuah ekspresi artistik yang menggambarkan kisah serta nilai 

kehidupan masyarakat Cirebon. Dalam setiap raga, gerak, desain topeng, dan iringan 

musik tersimpan makna-makna mendalam terkait dengan perjalanan manusia menuju 

pemahaman yang lebih tinggi, baik dari aspek spiritual sosial, dan eksistensial. Tari 

Topeng Rumyang ini menjadi cerminan dari filosofi hidup masyarakat Cirebon yang sarat 

akan ajaran moral, religiusitas, dan kearifan lokal.  

Dalam mengungkap makna-makna yang tersimpan di balik Tari Topeng Rumyang, 

tentunya harus dianilisis menggunakan sebuah pendekatan, yakni pendekatan semiotika. 

Pendekatan semiotik yaitu sebuah pendekatan yang menyelidiki tanda-tanda dan makna 

yang tersembunyi di balik simbol-simbol tarian.12 Pendekatan ini menganggap tari 

sebagai teks budaya yang dapat dibaca dan ditafsirkan seperti bahasa. Dalam koreografi, 

ragam gerak tarian, perubahan ekspresi wajah dan iringan musik adalah sistem tanda yang 

menyampaikan makna tertentu. Pendekatan semiotik dalam struktur koreografi 

menghadapi kompleksitas dalam mengidentifikasi dan menginterpretasikan makna 

simbolik yang terkandung dalam pertunjukan tari, terutama dalam konteks budaya yang 

beragam. Interpretasi simbolisme dalam pertunjukan sastra lisan memerlukan 

pemahaman holistik yang mendalam, di mana kemampuan memahami simbol sering 

dianggap ketinggalan zaman di kalangan generasi muda.13 Permasalahan muncul ketika 

sistem tanda dalam koreografi tidak dapat dilepaskan dari konteks budaya yang 

melahirkannya, sehingga proses analisis menjadi lebih kompleks. Dalam koreografi, 

upaya mengidentifikasi gerak sebagai unit makna sering menghadapi dilema antara 

menjaga kesinambungan gerak dan menentukan batas-batasnya.14 Demikian pula pada 

Tari Topeng Rumyang Cirebon, ragam gerak, desain topeng, dan musik iringan 

 
11 Triana Pramadanti, Malarsih Malarsih, and Hartono Hartono, “Perfomance of the Gegesik Style 

Cirebon Mask Kalana Dance in the Context of Coastal Culture as a Source of Local Wisdom,” Gondang: 

Jurnal Seni Dan Budaya 7, no. 1 (2023): 46, https://doi.org/10.24114/gondang.v7i1.44950. 
12 Nurul Azizah, Sestri Indah Pebrianti, and Indriyanto Indriyanto, “Symbolic Meaning Movements Dewi 

Tri Sekti Dance : A Study Of Denotative And Conotative Semiotics,” Jurnal Seni Tari, no. 14 (2025): 

25–36. 
13 Nursalam Nursalam et al., “Exploration of Symbolic Meanings : A Semiotic Study of Kelong Oral 

Literature Performance in Makassar Community,” Cogent Arts & Humanities 11, no. 1 (2024), 

https://doi.org/10.1080/23311983.2024.2439660. 
14 Sarah Levinsky, “Choreographic Explorations in the Middle and the Excess Turning Habit into 

Potential with Tools That Propel Choreographic Explorations in the Middle and the Excess Turning Habit 

into Potential with Tools That Propel” 8165 (2024), https://doi.org/10.1080/13528165.2023.2342701. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 241  

membentuk sistem makna yang saling berkaitan dan dapat dianalisis secara mendalam. 

Pada ragam gerak tari Topeng Rumyang setiap gerakan penari tidak hanya indah 

secara estetika, tetapi juga memiliki makna simbolis. Selanjutnya dalam desain Topeng 

Rumyang memiliki desain yang khas, dengan warna-warna tertentu yakni warna topeng 

oranye merah jambu yang melambangkan pergeseran dari karakter anak-anak yang polos 

(putih) ke karakter yang lebih tua (Kelana merah gelap). Musik iringan dengan instrumen 

gamelan khas Cirebon, tidak hanya sekadar suara, melainkan menjadi bagian penting 

dalam membangun suasan dan makna. Irama yang mengalun lembut hingga meningkat 

secara bertahap mengikuti struktur dramatik tarian yang dapat memperkuat pesan 

spiritual dan budaya yang hendak disampaikan.  

Tari Topeng Rumyang, dalam hal ini, dapat dimaknai sebagai representasi 

kesadaran budaya masyarakat Cirebon, yang terus hidup dan berkembang melalui 

pewarisan simbol-simbol sakral dan nilai-nilai luhur dalam pertunjukan seni. Dengan 

demikian, Tari Topeng Rumyang bukan sekadar warisan budaya yang dijaga bentuk 

fisiknya, tetapi juga sebuah wacana hidup yang terus dibaca ulang, ditafsirkan, dan diberi 

makna oleh generasi ke generasi. Seni pertunjukan ini menjadi salah satu medium penting 

dalam mentransmisikan kearifan lokal yang menyatu antara estetika spiritualitas, dan 

identitas kultural 15. 

Meskipun Tari Topeng Rumyang telah dikenal sebagai bagian penting dari tradisi 

Topeng Cirebon, kajian akademik yang secara khusus mengkaji struktur koreografi Tari 

Topeng Rumyang melalui pendekatan semiotik masih relatif terbatas. Dalam konteks 

penelitian, tarian ini merupakan objek kajian deskriptif budaya atau nilai kearifan lokal, 

tanpa membedah keterkaitan makna simbolik antarelemen koreografis secara sistematis. 

Oleh karena itu, penelitian ini menawarkan kebaruan (novelty) melalui analisis semiotik 

terhadap struktur koreografi Tari Topeng Rumyang, dengan memandang ragam gerak, 

desain topeng, dan iringan musik sebagai satu kesatuan sistem tanda yang membangun 

makna filosofis dan spiritual dalam konteks budaya Cirebon. 

 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan semiotik, guna 

mengungkap makna simbolik yang terkandung dalam struktur koreografi Tari Topeng 

 
15 Eza Kusuma Putri, “Rumyang Cirebon Mask Dance with Palimanan Style as a Door of Liminality Based on Victor Turner ’ s Theory 
Perspective,” Sinomics Journal 1, no. 2 (2022): 217–30. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 242  

Rumyang Cirebon. Metode kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti memahami 

secara mendalam realitas budaya dan makna yang dibentuk melalui simbol dan gerak, 

sebagaimana ditampilkan dalam bentuk tari tradisional. Penelitian kualitatif bertujuan 

untuk memahami fenomena secara holistik melalui deskripsi naratif yang berasal dari 

subjek penelitian, berdasarkan perilaku, persepsi, motivasi, dan tindakan mereka 16. 

Penelitian ini akan dianalisis melalui pendekatan semiotika, yang merupakan suatu 

ilmu atau sebuah metode analisis yang digunakan untuk mengkaji sebuah makna dan tanda 

17. Pendekatan semiotika menyelidiki tanda-tanda dan komponen di dalamnya, yangbdapat 

dipahami secara  eksplisit atau implisit. Penelitian ini mengacu pada dua model utama 

semiotika, yaitu model triadik Charles Sanders Peirce dan pendekatan denotasi–konotasi 

Roland Barthes. Pemilihan dua model ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan untuk 

menganalisis makna gerak tari yang tidak hanya terlihat secara visual (denotatif), tetapi 

juga mengandung lapisan makna simbolik yang dipengaruhi oleh konteks budaya, 

spiritualitas, dan nilai sosial masyarakat Cirebon (konotatif). 

Model triadik dari Peirce meliputi tiga elemen dasar tanda: ikon, yaitu tanda yang 

menyerupai objek secara langsung; indeks, yaitu tanda yang memiliki hubungan kausal 

atau eksistensial dengan objek; dan simbol, yaitu tanda yang dibentuk berdasarkan 

konvensi atau kesepakatan budaya. Sementara itu, pendekatan Barthes membagi makna 

tanda menjadi dua tingkat, yakni makna denotatif yang bersifat literal dan makna konotatif 

yang bersifat kontekstual, ideologis, dan kultural 18. 

Struktur koreografi dalam konteks Tari Topeng Rumyang merujuk pada susunan dan 

hubungan antarunsur tari yang meliputi motif gerak, pola lantai, dinamika gerak, 

hubungan penari dengan ruang, serta urutan penyajian. Dalam tradisi tari topeng, struktur 

ini biasanya terdiri dari tahapan pembuka, pengembangan tema, dan penutup, yang 

masing-masing memiliki nilai simbolik dan fungsi sosial tertentu. Penelusuran terhadap 

struktur ini menjadi penting untuk memahami bagaimana makna budaya dikonstruksikan 

dalam wujud gerakan dan estetika tubuh penari. 

 
16 Lexy J Moleong, Metode Penelitian Kualitatif, 33rd ed. (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2014). 
17 A. Sobur, Semiotika Komunikasi (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2000); Nur Sahid et al., 

“Meanings behind Community Resistance in the Play Leng and Their Cultural Relevance: A Theater-

Semiotics Analysis,” Cogent Arts and Humanities 11, no. 1 (2024), 

https://doi.org/10.1080/23311983.2024.2373568. 
18 Efendi Barus et al., “An Analysis of Roland Barthes’ Semiotic Theory: Focusing on Denotation, 

Connotation, and Myth,” International Journal of Educational Research Excellence (IJERE) 4, no. 2 

(2025): 355–63, https://doi.org/10.55299/ijere.v4i2.1438. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 243  

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan sekunder. Data primer 

diperoleh melalui teknik observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi. 

Observasi dilakukan terhadap pertunjukan Tari Topeng Rumyang yang dilaksanakan di 

Sanggar Tari Panji Asmara Cirebon, sedangkan wawancara dilakukan dengan Bapak Inu 

Sudjana Arya, seniman tari dan pimpinan sanggar yang juga merupakan tokoh pelestari 

tari topeng di wilayah Cirebon. Dokumentasi dilakukan melalui pengambilan foto, video, 

dan catatan lapangan. Data sekunder diperoleh dari literatur terkait teori semiotika, kajian 

tari tradisional, serta referensi tentang budaya Cirebon. 

Teknik analisis data dilakukan melalui beberapa tahap, yaitu: (1) pengumpulan data, 

(2) reduksi data dengan memilah data relevan berdasarkan fokus kajian, (3) penyajian data 

secara deskriptif-naratif, dan (4) penarikan kesimpulan. Analisis semiotik dilakukan 

dengan mengidentifikasi struktur koreografi, mengklasifikasikan ragam gerak, serta 

menafsirkan makna tanda berdasarkan konteks sosial-budaya masyarakat Cirebon dengan 

pendekatan teori Peirce dan Barthes. 

Untuk memastikan keabsahan data, digunakan teknik validasi triangulasi, yaitu 

dengan membandingkan dan memverifikasi informasi dari tiga sumber berbeda: (1) 

observasi langsung terhadap pertunjukan, (2) wawancara dari narasumber kunci (seniman 

tari), dan (3) studi literatur dan dokumentasi visual. Selain itu, member checking juga 

dilakukan dengan cara mengonfirmasi hasil interpretasi data kepada narasumber agar tidak 

terjadi kesalahan makna atau interpretasi. Penelitian ini dilaksanakan dalam jangka waktu 

kurang lebih satu bulan, dengan pengumpulan data utama berlangsung pada periode 

pertunjukan tari di Sanggar Panji Asmara. Peneliti secara aktif mengikuti proses latihan, 

pertunjukan, serta diskusi informal dengan pelaku seni sebagai bagian dari pengamatan 

lapangan yang intensif. 

 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Struktur Koreografi Tari Topeng Rumyang 

   Struktur koreografi sebagai elemen mendasar dalam seni tari yang 

mencerminkan tidak hanya aspek teknis dalam penyusunan gerak, tetapi juga 

mengandung dimensi simbolik, estetika, dan spiritual. Menurut Hadi19 koreografi 

 
19 Sumandiyo Hadi, Koreografi: Bentuk-Teknik-Isi (Dwi Quantum, 2012). 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 244  

adalah proses kreatif yang melibatkan perencanaan, pemilihan, dan penyusunan ragam 

gerak untuk membentuk satu kesatuan pertunjukan yang utuh. Dalam konteks Tari 

Topeng Rumyang Cirebon, struktur koreografi tidak hanya menekankan keindahan 

gerak, tetapi juga sarat dengan makna budaya dan spiritual yang diwariskan secara 

turun-temurun. 

   Berdasarkan hasil observasi dan wawancara dengan seniman tari sekaligus 

pimpinan Sanggar Panji Asmara Cirebon, Bapak ISA, diketahui bahwa struktur Tari 

Topeng Rumyang terdiri atas dua bagian utama, yaitu dodoan (gerakan pembuka) dan 

nanjak (gerakan inti atau puncak). Masing-masing bagian tersebut memuat sejumlah 

ragam gerak yang disusun secara sistematis dan berulang untuk menciptakan pola 

naratif dalam tarian. Berdasarkan setiap tahapan tersebut terdiri dari beberapa ragam 

gerak tari, diantaranya: 

a. Dodoan, terdiri dari ragam gerak : 1) pasang kedok, 2) lembeyan tangan, 3) incek 

cepat, 4) teplok buang rawis, 5) pasang main bahu hadap kiri, 6) selut, 7) mainan 

tangan, 8) teplok buang uled, 9) larap, 10) incek cepat, 11) teplok buang rawis, 

12) lembeyan, 13) ineck, 14) incek cepat, 15) teplok buang rawis, 16) dantong, 17) 

lembeyan, 18) obah bahu 

b. Nanjak, terdiri dari ragam gerak : 1) larap, 2) banting kedua tangan, 3) templok, 4) 

incek cepat, 5) teplok buang rawis, 6) larap, 7) kenyut, 8) mainan sampur, 9) incek 

cepat, 10) templok buang rawis, 11) larap, 12) lembeyan lambat, 13) tumpeng tali, 

14) incek di tempat, 15) incek cepat, 16) templok buang rawis, 17) larap, 18) 

mainan tangan buka tutup (lontang), 19) banting tangan kiri buang soder, 20) 

templok, 21) banting tangan kiri buang soder, 22) megang bahu, 23) banting 

tangan kiri buang soder, 24) cantel,25x) banting tangan kiri buang soder, 26) 

tumpeng tali, 27) incek cepat, 28) templok buang rawis, 29) larap, 30) godeg, 31) 

pasing sambil mainan tangan, 32)buang rawis, 33)main rawis sambil godeg, 

34)melangkah kaki kanan banting tangan kiri, 35) pasang, 36)hormat, 37)buka 

kedok 

 

    Dalam penelitian ini, peneliti memilih sepuluh ragam gerak utama dari 

keseluruhan struktur tari untuk dianalisis secara semiotik. Pemilihan ini didasarkan 

atas peran gerak tersebut dalam menunjukkan tahapan penting tari, yaitu pembukaan, 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 245  

pengembangan, dan peralihan makna. Adapun kesepuluh ragam gerak tersebut adalah 

a) Hormat buka kedok, b) Adeg-adeg, c) Incek, d) Lembeyan tangan, e) Teplok buang 

rawis, f) Banting tangan, g) Tumpeng tali, h) Kenyut, i) Lontang, j) Buang soder. 

 

2.  Analisis Semiotik Gerakan (Peirce dan Barthes) 

 Analisis dilakukan dengan pendekatan semiotik Peirce (ikon, indeks, simbol) dan 

Barthes (makna denotatif dan konotatif), untuk menggali makna dalam dimensi tanda dan 

konteks budaya.  

 

1. Gerak Hormat Buka Kedok 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Gerakan hormat buka kedok 

Sumber : Dokumentasi pribadi 

 

 Gerakan hormat buka kedok dalam Tari Topeng Rumyang merupakan tahap awal 

sebelum tarian dimulai dan berfungsi sebagai bentuk penghormatan. Gerakan ini 

memiliki makna simbolik yang kuat sebagai wujud penghargaan terhadap sesuatu 

yang lebih tinggi secara spiritual maupun sosial. Secara filosofis, gerakan ini 

menyampaikan pesan bahwa setiap awal kegiatan harus didahului dengan niat suci 

atau doa, sebagai bentuk permohonan keselamatan dan keberkahan. Selain itu, gerakan 

ini juga merefleksikan nilai-nilai kesopanan dalam budaya masyarakat Cirebon, 

khususnya dalam konteks menghargai dan menghormati orang yang lebih tua maupun 

penonton sebagai bagian dari ruang sosial pertunjukan. Dalam konteks semiotik, 

secara denotatif, gerakan ini ditandai dengan tindakan membuka topeng sambil 

memberi hormat ke arah penonton. Adapun secara konotatif, gerakan ini 

merepresentasikan transisi antara dunia gaib dan dunia nyata, serta menunjukkan 

kesiapan spiritual penari sebagai medium pewarisan pesan leluhur. Berdasarkan 

pendekatan semiotika Charles Sanders Peirce, gerakan ini dikategorikan sebagai 

simbol, karena maknanya terbentuk melalui konvensi budaya masyarakat Cirebon, di 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 246  

mana topeng dipahami sebagai representasi sosok supranatural yang dihormati dalam 

tradisi pertunjukan. 

 

2. Gerak Adeg-adeg 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2. Gerak adeg-adeg 

Sumber : Dokumentasi pribadi 

 

 Gerakan adeg-adeg dalam Tari Topeng Rumyang merupakan bagian dari ragam 

gerak dantong yang menandai posisi awal penari sebelum memulai rangkaian gerakan 

selanjutnya. Dalam praktiknya, penari membuka kedua kakinya ke arah serong kiri 

dan kanan dengan posisi yang mantap dan penuh konsentrasi, tanpa menunjukkan 

keraguan atau ketidakseimbangan tubuh. Gerakan ini mengandung makna filosofis 

yang mendalam, yakni bahwa setiap tindakan dalam kehidupan harus diawali dengan 

kesiapan lahir dan batin, perencanaan yang matang, serta pengambilan keputusan yang 

tidak tergesa-gesa. Selain mencerminkan prinsip kehati-hatian, gerakan ini juga 

mengandung nilai religius, karena menunjukkan pentingnya memiliki keimanan yang 

kuat sebagai fondasi untuk melakukan kebaikan dan menjauhi perilaku tercela.20  

Nilai-nilai seperti kedisiplinan, tanggung jawab, dan spiritualitas melekat kuat dalam 

simbolisme gerakan ini. Secara denotatif, adeg-adeg adalah posisi berdiri awal dengan 

kesadaran penuh, menandakan kesiapan tubuh untuk bergerak. Sedangkan secara 

konotatif, gerakan ini melambangkan kesiapan jiwa dan raga dalam menerima peran 

penting dalam sebuah lakon yang tidak hanya bersifat artistik, tetapi juga spiritual dan 

budaya. Dalam analisis semiotik Peirce, gerakan ini dikategorikan sebagai indeks, 

karena keberadaannya menunjukkan akibat langsung dari proses internalisasi nilai, 

 
20 Amalia Ramadhani, Tati Narawati, and Putri Lilis Dyani, “Nilai Spiritual Pada Koreografi Tari Setiakh Di Keratuan Darah Putih” 3, 
no. 2 (2023): 245–53. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 247  

serta kesiapan penari yang telah menjalani prosesi pemanggilan roh leluhur sebagai 

bagian dari tradisi pertunjukan. 

 

3. Gerak Incek 

 

 

 

 

 

 

Gambar 3. Gerak Incek 

Sumber : Dokumentasi pribadi 

 

  Gerakan incek dalam Tari Topeng Rumyang merupakan salah satu ragam gerak 

kaki yang dilakukan dengan langkah-langkah kecil, ringan, dan dilaksanakan secara 

perlahan serta penuh kehati-hatian. Gerakan ini sering diulang dalam berbagai bagian 

koreografi dan terdiri dari dua variasi, yaitu incek biasa dan incek cepat. Keberadaan 

gerakan incek tidak hanya berfungsi sebagai transisi antar ragam gerak utama, tetapi 

juga memiliki makna filosofis yang mendalam. Gerakan ini merefleksikan ajaran 

bahwa dalam menjalani kehidupan, manusia perlu bersikap tanggap dan sigap dalam 

bertindak, namun tetap mengedepankan kehati-hatian, tidak tergesa-gesa, serta 

mempertimbangkan setiap langkah dengan pikiran yang jernih21. Incek juga dimaknai 

sebagai ajakan untuk senantiasa berpikiran terbuka, mengendalikan diri, serta 

menahan hawa nafsu dalam mengambil keputusan. Nilai-nilai kedisiplinan, tanggung 

jawab, dan kerendahan hati tercermin secara kuat dalam ekspresi gerakan ini. Dalam 

tataran denotatif, incek adalah gerakan kaki kecil dan cepat yang berfungsi sebagai 

penghubung antar gerakan inti dalam struktur tari. Sementara dalam makna konotatif, 

gerakan ini melambangkan ketekunan dan kesigapan spiritual, sebagai bagian dari laku 

hidup yang seimbang antara gerak dan pikir. Berdasarkan teori semiotika Peirce, incek 

termasuk dalam kategori ikon, karena bentuk geraknya menyerupai langkah ringan 

 
21 Fifit Fitriyah Rosiana and Utami Arsih, “Makna Simbolik Tari Topeng Tumenggung Gaya Slangit Cirebon,” Jurnal Seni Tari 10, no. 
1 (2021): 1–14. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 248  

dalam kehidupan nyata yang merepresentasikan sikap hati-hati dalam bertindak dan 

melangkah dalam hidup. 

 

4. Gerak Lambeyan Tangan 

 

 

 

 

 

Gambar 4. Gerak lambeyan tangan 

Sumber : Dokumentasi pribadi 

 

 Gerakan lambeyan tangan dalam Tari Topeng Rumyang merupakan ayunan 

tangan yang menggambarkan kehalusan dan keanggunan dalam setiap gerakannya. 

Pada gerakan ini, kedua tangan secara bergantian, baik kiri maupun kanan, diangkat 

dan diturunkan dengan ritme yang lembut dan terkontrol. Makna filosofis yang 

terkandung dalam lambeyan tangan adalah perlunya kemampuan manusia dalam 

mempertimbangkan berbagai pilihan hidup secara bijaksana, yakni membedakan 

antara hal-hal yang baik untuk dijalankan dan hal-hal yang buruk untuk dihindari. 

Sesuai dengan prinsip-prinsip filosofis dapat membantu individu membuat pilihan 

moral yang lebih baik, meningkatkan kemampuan berpikir kritis, serta mengarahkan 

tindakan sesuai nilai-nilai yang dipilih secara reflektif 22. Selain itu, gerakan ini 

mencerminkan sikap lemah lembut, kemampuan menjaga diri, serta menahan hawa 

nafsu dalam setiap tindakan yang dilakukan. Nilai-nilai tersebut sangat relevan dengan 

karakter Tari Topeng Rumyang yang dikenal bersahaja sekaligus lincah. Secara 

denotatif, gerakan ini berupa ayunan tangan yang lembut, melambai ke arah samping 

atau depan. Sedangkan secara konotatif, lambeyan tangan melambangkan kasih 

sayang, ketulusan hati, dan kehalusan budi pekerti. Berdasarkan pendekatan semiotika 

Charles Sanders Peirce, gerakan ini dikategorikan sebagai simbol, karena maknanya 

terbentuk melalui kesepakatan budaya masyarakat Cirebon yang memaknai ekspresi 

kelembutan tersebut sebagai karakter khas penari Topeng Rumyang. 

 
22 Selfi Okta Rahmadini, Salwa Apriliza, and Fadhila Isfa, “Implikasi Filsafat Ilmu Dan Relevansinya Dalam Kehidupan Sehari-Hari,” 
no. 2 (2025): 216–25. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 249  

5. Gerak Templok Buang Rawis 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Gambar 5. Gerak templok buang rawis 

Sumber : Dokumentasi pribadi 
 

Gerakan templok buang rawis dalam Tari Topeng Rumyang merupakan sebuah 

gerakan menepuk dan melepaskan sesuatu dengan tangan, yang dilakukan secara 

anggun, berirama, tegas, dan cepat. Gerakan ini dimulai dengan tangan kiri menyentuh 

telinga, sementara tangan kanan melakukan gerakan membuang rawis atau sampur ke 

samping. Secara simbolik, gerakan ini mengandung makna ajakan untuk melepaskan 

diri dari hal-hal negatif serta menjauhkan diri dari pengaruh yang tidak baik dalam 

kehidupan. Gerakan tersebut menyiratkan pesan kebijaksanaan, yakni pentingnya 

membangun sifat positif dan meninggalkan segala bentuk perilaku buruk atau 

pengaruh negatif. Makna ini sejalan dengan karakter Tari Topeng Rumyang yang 

merepresentasikan sosok remaja dalam proses pencarian jati diri, sebagai persiapan 

menuju kedewasaan yang lebih matang serta pembentukan kepribadian luhur seperti 

kejujuran dan integritas. Dari segi denotasi, gerakan templok buang rawis tampak 

sebagai gerakan melempar sampur dari bahu ke samping dengan penuh penghayatan. 

Sedangkan secara konotatif, gerakan ini bermakna tindakan pembersihan diri dari 

energi negatif dan sebagai bentuk penolakan terhadap hawa buruk yang dapat 

mengganggu keseimbangan spiritual. Berdasarkan teori semiotik Charles Sanders 

Peirce, gerakan ini tergolong sebagai indeks, karena memiliki hubungan sebab-akibat 

langsung dengan konsep pembersihan diri dalam upacara tradisi dan ritual budaya 

masyarakat Cirebon. 

 

 

 

 

 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 250  

6. Gerak Banting Tangan 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 6. Gerak banting tangan 

Sumber : Dokumentasi pribadi 
 

Gerakan banting tangan dalam Tari Topeng Rumyang adalah gerakan di mana 

tangan kiri dibanting dengan tegas ke arah bawah, diikuti dengan gerakan membuang atau 

mengayunkan sesuatu yang disebut soder ke samping. Dalam konteks tari ini, gerakan 

tersebut melambangkan sikap ringan tangan, yakni kesiapan untuk membantu sesama 

tanpa mengharapkan imbalan atau balasan 23. Makna yang terkandung dalam gerakan ini 

mengajak untuk menumbuhkan sifat-sifat positif dalam diri, khususnya kepedulian sosial 

dan rasa tanggung jawab terhadap orang lain. Hal ini sangat sesuai dengan karakter Tari 

Topeng Rumyang yang menggambarkan sosok remaja, di mana masa remaja merupakan 

fase penting dalam pembentukan dan pembiasaan perilaku baik. Secara denotatif, gerakan 

banting tangan terlihat sebagai gerakan membanting tangan ke bawah dengan tenaga 

yang kuat dan penuh penghayatan. Sedangkan secara konotatif, gerakan ini menjadi 

simbol kekuatan spiritual serta bentuk penolakan terhadap kekuatan jahat atau energi 

negatif yang mengganggu. Dalam analisis semiotik menurut Charles Sanders Peirce, 

gerakan banting tangan dikategorikan sebagai gabungan ikon dan indeks, karena secara 

visual menggambarkan kekuatan fisik sekaligus menunjukkan reaksi langsung terhadap 

energi spiritual tertentu dalam konteks pertunjukan.  

 

 

 

 

 

 
23 Rosiana and Arsih, “Makna Simbolik Tari Topeng Tumenggung Gaya Slangit Cirebon.” 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 251  

7. Gerak Tumpang Tali  

 

 

 

    

 

 

 

Gambar 7. Gerak tumpeng tali 

Sumber : Dokumentasi pribadi 

 

Gerakan tumpang tali dalam Tari Topeng Rumyang merupakan gerakan memutar 

tangan dengan posisi tangan yang saling menumpuk atau menyilang, di mana tangan 

kanan berada di atas pergelangan tangan kiri dan telapak tangan menghadap ke depan 

dalam posisi tegak. Gerakan ini menyimbolkan keteguhan pendirian yang menjadi nilai 

penting dalam menjalani kehidupan, khususnya bagi kalangan remaja yang sering kali 

mengalami gejolak emosional dan ketidakstabilan psikologis.24 Keteguhan dan prinsip 

hidup yang kokoh dianggap sebagai fondasi agar seseorang tidak mudah terpengaruh oleh 

pengaruh negatif dan mampu bertahan dalam menghadapi berbagai tantangan, termasuk 

dalam era globalisasi yang dinamis dan kompleks. Selain itu, gerakan tumpang tali 

mengandung pesan moral agar setiap individu mampu mengendalikan diri dan menahan 

dorongan hawa nafsu dalam mengambil keputusan atau bertindak. Secara denotatif, 

gerakan ini berupa putaran tangan sambil memainkan sampur yang membentuk pola 

melingkar. Sedangkan secara konotatif, gerakan ini merepresentasikan siklus kehidupan 

serta keterikatan manusia dengan alam semesta yang lebih luas. Berdasarkan teori 

semiotik Charles Sanders Peirce, gerakan tumpang tali dikategorikan sebagai simbol, 

karena maknanya terbentuk dari filosofi hidup masyarakat Cirebon yang memandang 

kehidupan sebagai sebuah siklus yang terus berulang dan saling berhubungan. 

 

 

 

 
24 Rosiana and Arsih. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 252  

8. Gerak Kenyut 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 8. Gerak kenyut 

Sumber : Dokumentasi pribadi 

 

 Gerakan kenyut merupakan ciri khas yang membedakan Tari Topeng Rumyang dari 

jenis Tari Topeng lainnya. Gerakan ini memiliki beberapa variasi, seperti kenyut jamang 

dan kenyut soder. Secara teknis, gerak kenyut dilakukan dengan berjalan sambil tangan 

kanan ditempelkan pada bagian jamang (dekat telinga), sedangkan tangan kiri memegang 

soder. Gerakan ini mengandung simbol kebijaksanaan dan kehati-hatian dalam bertindak, 

yang menekankan pentingnya kemampuan mengendalikan diri dan menahan hawa nafsu. 

Makna tersebut sangat relevan dengan karakter Tari Topeng Rumyang yang 

menggambarkan sosok remaja, fase kehidupan yang rawan mengalami penurunan 

karakter moral. Oleh karena itu, gerakan kenyut berfungsi sebagai ajaran moral untuk 

menjaga diri serta mempertahankan nilai-nilai etika di tengah arus modernisasi dan 

globalisasi yang begitu kuat. Secara denotatif, gerakan ini berupa putaran tubuh yang 

disertai tarikan napas dalam sebagai penghayatan. Secara konotatif, gerakan ini 

merepresentasikan proses penyatuan antara tubuh, jiwa, dan ruang spiritual. Berdasarkan 

pendekatan semiotik Charles Sanders Peirce, gerakan kenyut dikategorikan sebagai 

indeks, karena merupakan respons tubuh terhadap peristiwa spiritual yang sedang 

berlangsung dalam konteks pertunjukan Tari Topeng Rumyang.  

   

 

 

 

 

 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 253  

9. Gerak Lontang 

 

 

 

 

 

 

Gambar 9. Gerak lontang 

Sumber : Dokumentasi pribadi 

 

Gerakan lontang dalam Tari Topeng Rumyang merupakan gerakan tangan yang 

dilakukan dengan cara membalikkan tangan kanan dan kiri secara bergantian. Pada 

gerakan ini, tangan kanan membentuk posisi nyampurit, yaitu membuat lingkaran kecil 

dengan ibu jari dan jari tengah yang saling menyentuh, sedangkan tangan kiri berada 

dalam posisi nangreu, yakni telapak tangan tegak menghadap keluar dan letaknya sedikit 

lebih rendah dari tangan kanan. Gerakan lontang menggambarkan sikap penuh 

pertimbangan sebelum mengambil suatu tindakan. Makna yang terkandung dalam 

gerakan ini menekankan pentingnya memiliki kepribadian yang baik, kemampuan 

mengendalikan diri, serta kesadaran untuk membedakan antara yang benar dan yang 

salah. Nilai-nilai tersebut sangat sesuai dengan esensi Tari Topeng Rumyang yang 

merepresentasikan masa remaja, yaitu sebuah fase kehidupan yang menuntut kemampuan 

untuk menentukan arah hidup secara bijak melalui pertimbangan matang sebelum 

bertindak. Secara denotatif, gerakan lontang terlihat sebagai pembukaan dan penutupan 

tangan secara berulang dengan ritme yang teratur. Sedangkan secara konotatif, gerakan 

ini menjadi simbol keterbukaan dan keharmonisan dalam hubungan antar manusia. 

Berdasarkan teori semiotik Charles Sanders Peirce, gerakan lontang diklasifikasikan 

sebagai simbol, karena maknanya sangat bergantung pada nilai sosial yang dianut oleh 

masyarakat setempat. 

 

 

 

 

 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 254  

10. Gerak Buang Soder 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 10. Gerak lontang 

Sumber : Dokumentasi pribadi 

 

 Gerakan buang soder merupakan gerakan membanting tangan kiri dengan tegas 

sambil mengayunkan atau melemparkan selendang (soder) ke arah samping. Gerakan 

ini melambangkan perlunya melepaskan dan menjauhkan diri dari segala hal yang 

bersifat negatif atau buruk. Makna yang terkandung dalam gerakan ini adalah ajakan 

untuk membentuk karakter yang baik serta meninggalkan perilaku yang tidak terpuji. 

Pesan tersebut sejalan dengan esensi Tari Topeng Rumyang yang menggambarkan 

sosok remaja dalam proses pencarian jati diri, sebuah masa transisi menuju kedewasaan 

yang menuntut pembentukan pribadi yang kuat, jujur, dan bermoral. Secara denotatif, 

gerakan ini berupa membuang tangan ke samping dengan arah menyilang secara penuh 

tenaga. Sedangkan secara konotatif, gerakan buang soder menggambarkan penolakan 

terhadap gangguan lahir dan batin serta upaya melindungi diri secara spiritual. 

Berdasarkan teori semiotik Charles Sanders Peirce, gerakan ini dikategorikan sebagai 

indeks dan simbol, karena menunjukkan respons terhadap ancaman sekaligus berakar 

dalam kepercayaan masyarakat yang menganggap perlindungan spiritual sebagai hal 

penting dalam kehidupan sehari-hari. 

 

Tabel 1. Analisis Denotatif dan Konotatif Struktur Koreografi Tari Topeng 

Rumyang Cirebon 

No. Gerak Deskripsi Gerak Makna Denotasi Makna Konotasi 

1. Hormat buka 

kedok 

Gerakan membuka topeng 

yang disertai dengan sikap 
hormat ke arah penonton 

sebelum memulai 

pertunjukan tari 

Gerakan awal sebagai 

bentuk penghormatan 
dalam pertunjukan tari. 

Mewakili transisi dari dunia spiritual 

ke dunia nyata serta menunjukkan 
kesiapan spiritual penari dalam 

menyampaikan pesan-pesan leluhur. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 255  

2. Adeg-adeg Posisi awal penari dengan 
membuka kedua kaki ke 

arah serong kiri dan kanan 

secara mantap, dilakukan 
dengan penuh kesadaran 

dan konsentrasi. 

Posisi berdiri sebagai 
tanda kesiapan tubuh 

untuk memulai gerakan 

tari. 

Melambangkan kesiapan lahir dan 
batin, kehati-hatian, serta landasan 

spiritual dalam menjalani kehidupan. 

3. Incek Gerakan kaki kecil dan 
ringan yang dilakukan 

secara perlahan dan 

berulang, terdiri dari 
variasi incek biasa dan 

incek cepat. 

Gerakan transisi antar 
rangkaian gerak utama 

dalam tari. 

Melambangkan kehati-hatian, 
ketekunan, dan kesigapan spiritual 

dalam menyikapi setiap langkah 

kehidupan. 

4. Lambeyan 
Tangan 

Gerakan ayunan tangan 
kiri dan kanan yang 

dilakukan secara 

bergantian dengan irama 
lembut dan terkontrol. 

Ayunan tangan yang 
lembut dan ritmis dalam 

tari. 

Menyimbolkan kasih sayang, 
kehalusan budi pekerti, serta 

ketulusan dalam bersikap. 

5. Templok 

Buang Rawis 

Gerakan tangan kiri 

menyentuh telinga dan 

tangan kanan melemparkan 
rawis atau selendang ke 

arah samping secara cepat 

dan tegas. 

Gerakan melemparkan 

rawis dari tubuh penari 

ke arah luar. 

Merepresentasikan proses 

pembersihan diri dari pengaruh 

negatif serta simbol pelepasan 
terhadap energi yang mengganggu 

keseimbangan spiritual. 

6. Banting 

Tangan 

Gerakan tangan kiri 

dibanting kuat ke bawah, 

diikuti dengan gerakan 
tangan kanan yang 

mengayunkan atau 

membuang soder ke arah 
samping. 

Gerakan membanting 

tangan ke bawah dengan 

penuh tenaga dan 
penghayatan. 

Simbol kekuatan spiritual, keikhlasan 

dalam menolong sesama, serta 

penolakan terhadap energi negatif 
yang bersifat destruktif. 

7. Tumpang Tali Gerakan memutar tangan 

dengan posisi saling 

menyilang, yaitu tangan 
kanan berada di atas tangan 

kiri dengan telapak tangan 

menghadap ke depan 
secara tegak. 

Gerakan putaran tangan 

yang membentuk pola 

silang. 

Mewakili keteguhan pendirian, 

kestabilan emosi, serta siklus 

kehidupan yang senantiasa berulang 
dalam keterikatan antara manusia dan 

alam semesta. 

8. Kenyut Gerakan berjalan dengan 

tangan kanan menyentuh 
jamang (bagian kepala 

dekat telinga) dan tangan 

kiri memegang soder, 
dilakukan secara perlahan. 

Gerakan berputar dengan 

napas panjang yang 
terkoordinasi. 

Menunjukkan kehati-hatian, 

kedewasaan emosional, serta proses 
penyatuan antara tubuh, jiwa, dan 

ruang spiritual. 

9. Lontang Gerakan tangan kanan 

membentuk posisi 
nyampurit dan tangan kiri 

berada dalam posisi 

nangreu, dilakukan secara 
bergantian dan berulang. 

Gerakan membuka dan 

menutup tangan secara 
bergantian dan teratur. 

Melambangkan keterbukaan terhadap 

pandangan hidup, keharmonisan 
sosial, serta kesadaran dalam 

mengambil keputusan secara 

bijaksana. 

10. Buang Soder Gerakan membanting 

tangan kiri dengan tegas 

sambil melemparkan soder 
ke arah samping dengan 

tenaga penuh. 

Gerakan membuang 

soder ke samping dengan 

arah menyilang. 

Mewakili proses pelepasan dari 

gangguan negatif, baik secara lahir 

maupun batin, serta merupakan 
bentuk perlindungan spiritual dalam 

menghadapi dinamika kehidupan 

remaja yang penuh tantangan moral. 

 

 Pemaknaan terhadap gerak tari dalam Tari Topeng Rumyang tidak dapat dilepaskan 

dari konteks budaya yang melahirkannya. Setiap unsur koreografi yang telah dianalisis 

secara semiotik sebelumnya, mengungkapkan bahwa tari ini tidak semata-mata 

menyajikan keindahan estetis, melainkan juga menyampaikan narasi kehidupan yang 

berakar kuat pada nilai-nilai lokal masyarakat Cirebon. Melalui pendekatan semiotika 

Peirce dan Barthes, dapat dipahami bahwa gerak tari berperan sebagai sistem tanda yang 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 256  

berlapis-lapis, di mana lapisan denotatif mengacu pada bentuk fisik dan teknik gerak, 

sementara lapisan konotatif menyingkap makna simbolik yang bersifat kultural, 

ideologis, dan spiritual. 

 

D. SIMPULAN 

Tari Topeng Rumyang, sebagai bagian dari siklus Panca Wanda dalam tradisi Tari 

Topeng Cirebon, menggambarkan fase kehidupan remaja yang identik dengan pencarian 

jati diri dan pertarungan batin antara dorongan nafsu dan suara kebijaksanaan. 

Simbolisasi dalam koreografi seperti gerakan buang rawis, kenyut, tumpang tali, hingga 

buka kedok merupakan ekspresi transisi dan transformasi spiritual manusia yang tengah 

membentuk identitas dirinya dalam bingkai budaya. 

 Secara filosofis, makna yang muncul dari tiap ragam gerak memperlihatkan 

adanya integrasi antara nilai-nilai moral (seperti kedisiplinan, tanggung jawab, dan 

penghormatan), nilai-nilai sosial (seperti keterbukaan, kepedulian, dan keharmonisan), 

serta nilai-nilai spiritual (seperti kesadaran diri, pengendalian nafsu, dan penyucian 

batin). Hal ini menegaskan bahwa Tari Topeng Rumyang tidak hanya dimaknai sebagai 

warisan budaya yang bersifat fisik, tetapi juga sebagai artefak kognitif yang merekam dan 

mentransmisikan struktur nilai masyarakat pendukungnya. 

 Lebih lanjut, keberadaan simbol-simbol seperti topeng, rawis, soder, dan sampur 

memperkuat posisi tari ini sebagai media komunikasi simbolik. Topeng, misalnya, bukan 

hanya elemen properti pertunjukan, melainkan juga metafora dari identitas, peran sosial, 

dan bahkan kedekatan manusia dengan dunia supranatural. Pelepasan topeng dalam 

gerakan hormat buka kedok menandakan pembukaan diri terhadap nilai-nilai luhur yang 

akan ditampilkan selama pertunjukan, serta menjadi bentuk ritual liminal—transisi antara 

dunia fisik dan dunia spiritual. 

 Musik pengiring yang menyertai gerakan-gerakan tersebut juga bukan hanya 

berfungsi sebagai pendukung suasana, melainkan sebagai penanda emosional dan 

penuntun narasi. Iringan gamelan dengan pola irama yang khas mengatur intensitas 

dramatik dan perubahan emosi dalam pertunjukan, sehingga menciptakan resonansi yang 

mendalam antara penari, penonton, dan pesan-pesan simbolik yang ingin disampaikan. 

 Dengan demikian, struktur koreografi dan seluruh elemen pendukung dalam Tari 

Topeng Rumyang tidak dapat dipisahkan dari konteks budaya dan spiritual masyarakat 

Cirebon. Tari ini merupakan bentuk komunikasi multilevel yang menyatukan bahasa 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 257  

tubuh, estetika, simbolisme, dan nilai kultural dalam satu narasi utuh. Analisis semiotik 

dalam penelitian ini berhasil membongkar struktur makna yang tersembunyi di balik 

gerakan tari, sekaligus menegaskan posisi Tari Topeng Rumyang sebagai living tradition, 

yang mana tradisi yang tidak hanya diwariskan, tetapi terus dimaknai ulang oleh 

masyarakat pendukungnya sesuai dengan perkembangan zaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Afifah, Gusti Dhiya, and Kusnadi. “Dance at the Crossroads of Time : Between Tradition 

and Innovation.” International Journal of Multicultural and Multireligious 

Understanding, 2025, 655–60. 

Azizah, Nurul, Sestri Indah Pebrianti, and Indriyanto Indriyanto. “Symbolic Meaning 

Movements Dewi Tri Sekti Dance : A Study Of Denotative And Conotative 

Semiotics.” Jurnal Seni Tari, no. 14 (2025): 25–36. 

Barus, Efendi, Aisyah Aisyah, Elvi Fauziah Siregar, and Risnawaty Risnawaty. “An 

Analysis of Roland Barthes’ Semiotic Theory: Focusing on Denotation, 

Connotation, and Myth.” International Journal of Educational Research Excellence 

(IJERE) 4, no. 2 (2025): 355–63. https://doi.org/10.55299/ijere.v4i2.1438. 

Elyadi, Marfi Netri, and Sriyadi. “Regional Identity through Dance : Ethnic Symbolism 

in Piring and Bedhaya Dance Traditions.” Asian Research Journal of Arts & Social 

Sciences 23, no. 7 (2025): 1–11. 

Fauzi, Ahmad, and Rudi Heri Marwan. “Perancangan Video Dokumenter ‘Dibalik 

Topeng’ Upaya Memperkenalkan Tari Topeng Khas Kacirebonan Untuk Remaja.” 

PESHUM : Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora 4, no. 6 (2025): 8446–56. 

https://doi.org/10.56799/peshum.v4i6.10761. 

Hadi, Sumandiyo. Koreografi: Bentuk-Teknik-Isi. Dwi Quantum, 2012. 

———. Sosiologi Tari. Yogyakarta: Pustaka, 2005. 

Imawan, Khaerudin, Muhammad Ragil, and Wahyu Dwa Kusuma. “Symbolic Interaction 

of Character Personality in the 5 Panca Wanda Mask.” International Journal of 

Social Service and Research 5, no. 7 (2025): 834–45. 

https://doi.org/10.46799/ijssr.v5i7.1280. 

Levinsky, Sarah. “Choreographic Explorations in the Middle and the Excess Turning 

Habit into Potential with Tools That Propel Choreographic Explorations in the 

Middle and the Excess Turning Habit into Potential with Tools That Propel” 8165 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 258  

(2024). https://doi.org/10.1080/13528165.2023.2342701. 

Martino, Tio, and Muhammad Jazuli. “Makna Simbolik Pertunjukan Tari Topeng Klana 

Cirebon Gaya Palimanan.” Jurnal Seni Tari 8, no. 2 (2019): 161–75. 

https://doi.org/10.15294/jst.v8i2.30688. 

Moleong, Lexy J. Metode Penelitian Kualitatif. 33rd ed. Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2014. 

Nurasih, Nunung, and Nanan Supriyatna. “Transformasi Topeng Rumyang Gaya Slangit 

Melalui Penyadapan Dan Pelatihan Di Sanggar Tari Topeng Adiningrum Cirebon.” 

Jurnal Seni Makalangan 6, no. September 2019 (2019): 1–8. 

Nursalam, Nursalam, Anang Santoso, Imam Agus Basuki, and Askarman Laia. 

“Exploration of Symbolic Meanings : A Semiotic Study of Kelong Oral Literature 

Performance in Makassar Community.” Cogent Arts & Humanities 11, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.1080/23311983.2024.2439660. 

Pramadanti, Triana, Malarsih Malarsih, and Hartono Hartono. “Perfomance of the 

Gegesik Style Cirebon Mask Kalana Dance in the Context of Coastal Culture as a 

Source of Local Wisdom.” Gondang: Jurnal Seni Dan Budaya 7, no. 1 (2023): 46. 

https://doi.org/10.24114/gondang.v7i1.44950. 

Putri, Eza Kusuma. “Rumyang Cirebon Mask Dance with Palimanan Style as a Door of 

Liminality Based on Victor Turner ’ s Theory Perspective.” Sinomics Journal 1, no. 

2 (2022): 217–30. 

Rahmadini, Selfi Okta, Salwa Apriliza, and Fadhila Isfa. “Implikasi Filsafat Ilmu Dan 

Relevansinya Dalam Kehidupan Sehari-Hari,” no. 2 (2025): 216–25. 

Ramadhani, Amalia, Tati Narawati, and Putri Lilis Dyani. “Nilai Spiritual Pada 

Koreografi Tari Setiakh Di Keratuan Darah Putih” 3, no. 2 (2023): 245–53. 

Rohmani, Kiki, and Nunung Nurasih. “Tari Topeng Klana Cirebon Gaya Slangit Konsep 

Gubahan Penyajian T Ari.” Jurnal Seni Makalangan 6, no. 1 (2019): 72–79. 

Rosiana, Fifit Fitriyah, and Utami Arsih. “Makna Simbolik Tari Topeng Tumenggung 

Gaya Slangit Cirebon.” Jurnal Seni Tari 10, no. 1 (2021): 1–14. 

Sahid, Nur, Arthur S. Nalan, Yudiaryani, Nur Iswantara, Junaidi, and Henky Fernando. 

“Meanings behind Community Resistance in the Play Leng and Their Cultural 

Relevance: A Theater-Semiotics Analysis.” Cogent Arts and Humanities 11, no. 1 

(2024). https://doi.org/10.1080/23311983.2024.2373568. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Ayu Vinlandari Wahyudi1, Septiani Resmalasari2, Yunita Dwi Jayanti3 | 259  

Sasmi, Desika Ayu, and Utari Zulfa Hasan. “Preservation Of Traditional Dance As A 

Medium Of Education And Identity Of The Indonesian Nation.” Jurnal Setai 

Pancasila 5, no. 1 (2024): 10–18. 

Sobur, A. Semiotika Komunikasi. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2000. 

Suanda, Toto Amsar. Tari Topeng Cirebon. Bandung: Jurusan Tari STSI, 2009. 

Utami, Ayuni Sri, and Akbar Al Masjid. “Kesenian Tari Bedhaya Ketawang Sebagai 

Kesenian Tradisional Indonesia.” Jurnal Dinamika Sosial Budaya 21, no. 2 (2022): 

82. 

 


