
Jurnal Yaqzhan, Vol. 11 No. 02, Desember 2025 
Available online at 
http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yaqzhan/index 
DOI: 10.24235/jy.v11i2.23771 
Published by Departement of Aqeedah and Islamic Philosophy, 
Faculty of Ushuluddin, Adab and Dakwah IAIN Syekh Nurjati 
Cirebon, Indonesia  

 

Copyright @ 2025 Author. 
Published by Jurnal Yaqzhan 

RELASI ONTOLOGIS GURU DAN MURID SEBAGAI DASAR 

HUMANISASI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI INDONESIA 

THE ONTOLOGICAL TEACHER-STUDENT RELATIONSHIP AS 

THE BASIS FOR THE HUMANIZATION OF ISLAMIC 

RELIGIOUS EDUCATION IN INDONESIA 
 

 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1                 aldampradipta@upi.edu 

Universitas Pendidikan Indonesia 
 

Puput Rahmania2              puputrahmania24@upi.edu 

Universitas Pendidikan Indonesia 
 

Muhamad Parhan3             parhan.muhamad@upi.edu 

Univeritas Pendidikan Indonesia 

 
ABSTRAK: Penelitian ini berangkat dari pertanyaan penelitian: Bagaimana relasi ontologis guru murid 
dapat menjadi dasar bagi humanisasi pembelajaran Pendidikan Agama Islam di Indonesia? Tujuan 
penelitian adalah mengungkap secara sistematis hakikat ontologis guru dan murid sebagai pemeran 
utama dalam pendidikan agama Islam, menganalisis relasi ontologis keduanya, dan menunjukkan 
bagaimana relasi tersebut membuka kemungkinan humanisasi PAI. Penelitian ini menggunakan 
kerangka ontologi Aristotelian dengan konsep actual being, potential being, causa, telos, dan 
energeia sebagai lensa utama, diperkaya oleh pemikiran pendidikan Islam serta perspektif kritis Paulo 
Freire tentang banking versus problem-posing education, dan konsep teacher as facilitator dari Carl 
Rogers. Hasil penelitian menunjukkan bahwa krisis PAI hari ini bukan krisis metodologis melainkan 
krisis ontologis: guru dan murid kehilangan pemahaman akan hakikat mereka sebagai being yang 
sedang menjadi. Ketika relasi ontologis guru-murid dibangun atas dasar mutual recognition dan 
dialog sejati, pembelajaran PAI bergeser dari struktur dehumanis menuju humanis, dengan guru hadir 
sebagai actual being yang mengaktualisasi diri, murid diberdayakan sebagai potential being yang 
aktif, dan keduanya terlibat dalam transformasi bermakna menuju kedewasaan spiritual dan 
intelektual. 
Kata Kunci: Relasi Ontologis, Humanisasi, Pendidikan Agama Islam, Aristoteles, Krisis Eksistensial. 
 
ABSTRACT: This research begins from the research question: How can the ontological relation between 
teacher student serve as a foundation for the humanization of Islamic Religious Education (PAI) 
learning in Indonesia? The research objective is to systematically uncover the ontological nature of 
teacher and student as main actors in Islamic religious education, analyze their ontological relation, 
and demonstrate how this relation opens possibilities for PAI humanization. This research employs the 
Aristotelian ontological framework comprising the concepts of actual being, potential being, causa, 
telos, and energeia as the primary lens, enriched by Islamic education thought, as well as Paulo Freire's 
critical perspective on banking versus problemposing education, and Carl Rogers' concept of teacher 
as facilitator. The research findings demonstrate that the current PAI crisis is not a methodological 
crisis but an ontological one: teachers and students lose understanding of their nature as beings 
becoming. When the ontological relation between teacher and student is built on mutual recognition 
and genuine dialogue, PAI learning shifts from a dehumanizing structure to a humanizing one, with 
the teacher present as an actual being actualizing itself, the student empowered as an active potential 
being, and both engaged in meaningful transformation toward spiritual and intellectual maturity. 
Keywords: Ontological Relation, Humanization, Islamic Religious Education, Aristotle, Existential 
Crisis. 

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yaqzhan/index


YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 360  

A. PENDAHULUAN 

Pendidikan Agama Islam di sekolah-sekolah Indonesia saat ini dipandang sebagai 

disiplin ilmu yang kaku, dogmatis, dan terpisah dari kehidupan nyata siswa.1 Persepsi ini 

berakar pada praktik pembelajaran yang memprioritaskan hafalan materi agama 

dibandingkan pemahaman mendalam dan pengalaman hidup bermakna.2 Guru 

Pendidikan Agama Islam kerap terlukis sebagai sosok yang formal dan berjarak dari 

kehangatan relasi pedagogis. Hal ini sebagian besar disebabkan oleh besarnya tuntutan 

administratif dan target kurikulum yang memaksa guru untuk lebih memprioritaskan 

transfer pengetahuan kognitif dan hafalan, ketimbang membangun dialog personal yang 

mendalam.3 Akibatnya, muncul jarak lebar antara idealisme tujuan pendidikan agama 

dengan praktik kelas yang sesungguhnya. 

Situasi ini menciptakan krisis pada level makna, bukan sekadar level metodologis 

atau teknis. Guru terperangkap dalam tuntutan administratif dan kurikulum sentralistis, 

hingga kehilangan pemahaman dirinya sebagai pendidik agama sejati.4 Murid, demikian 

pula, kehilangan pengalaman dirinya sebagai subjek belajar yang aktif berkembang.5 

Relasi guru-murid yang seharusnya bersifat mutual dan resiprokal menyusut menjadi 

hubungan administratif semata, di mana guru adalah penyampai materi dan murid adalah 

penerima pasif.6 Dalam suasana demikian, PAI mengalami dehumanisasi dan kehilangan 

karakter esensialnya sebagai pendidikan yang memanusiakan.7 

Penelitian tentang Pendidikan Agama Islam dalam literatur akademik terkini secara 

umum mengikuti dua arah yang berbeda. Pertama, penelitian normatif-teologis mengkaji 

pertanyaan mendasar tentang tujuan PAI menurut ajaran Islam, komposisi kurikulum 

ideal, dan nilai-nilai yang seharusnya dikembangkan, berakar pada tradisi intelektual 

 
1 Abdul Gaffar, Fitriah M. Suud, and Riza Zahriyal Falah, “ISLAMIC EDUCATION BASED ON RELIGION MATURITY IN A CROSS-
IDEOLOGICAL FRAMEWORK,” Indonesian Journal of Islamic Literature and Muslim Society 6, no. 1 (November 17, 2021), 
doi:10.22515/islimus.v6i1.2983. 
2 Muhammad Fajrin Haikal and Saepul Anwar, “Transformation of Islamic Religious Education Learning Materials: Implementation 
of Qur’anic and Hadith Elements in Primary School,” Profesi Pendidikan Dasar, December 30, 2024, 251–73, 
doi:10.23917/ppd.v11i3.7619. 
3 Sri Astuti A. Samad et al., “Teacher’s Spiritual Competence and Its Implicatioan in Islamic Relgious Education Learning in Pidie, 
Aceh,” Ulumuna 27, no. 2 (December 30, 2023): 624–48, doi:10.20414/ujis.v27i2.710. 
4 Mochammad Naufal Adzin Wardana and Anita Puji Astutik, “Pentingnya Profesionalitas Guru Agama Islam Dalam Implementasi 
Kurikulum Merdeka,” Education and Learning Journal 6, no. 1 (October 25, 2024): 10, doi:10.33096/eljour.v6i1.1269. 
5 Pityatul Muthaharo, Pitnizar Pitnizar, and Siti Halimah, “Penerapan Project Based Learning Dalam Meningkatkan Hasil Belajar Siswa 
Pada Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) Di Kelas VC SD Negeri 13/I Muara Bulian Dengan Menggunakan Metode Tanya 
Jawab,” ISLAMIKA 7, no. 1 (January 1, 2025): 93–106, doi:10.36088/islamika.v7i1.5475. 
6 Fan Wang, “The Relationship Between Students and Teachers and Its Implications,” Journal of Education, Humanities and Social 
Sciences 29 (April 19, 2024): 390–95, doi:10.54097/rzvpb402. 
7 Andi Mariani Ningsih and Fisky Fitria, “Interaction of Islamic Religious Education Teachers with Students in the Learning Process,” 
Jurnal Pendidikan Agama Islam Indonesia (JPAII) 4, no. 1 (March 31, 2023): 13–17, doi:10.37251/jpaii.v4i1.652. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 361  

Islam klasik yang mempertahankan pluralisme intelektual.8 Kedua, penelitian praktis-

metodologis berusaha mengidentifikasi dan menguji strategi konkret, model 

pembelajaran, dan teknik pedagogis yang efektif dalam meningkatkan prestasi siswa di 

berbagai domain pembelajaran.9 Di luar dua arus tersebut, mulai muncul kajian filosofis-

eksistensial yang membaca krisis pendidikan sebagai krisis makna relasi guru–murid dan 

menjauhnya sekolah dari makna manusiawi ontologis-sosial pengalaman pedagogis. 10 

Meskipun ketiga pendekatan ini memberikan wawasan berharga, semuanya masih 

cenderung beroperasi tanpa analisis sistematis tentang relasi ontologis guru–murid. 

Penelitian metodologis menunjukkan bahwa model pembelajaran berbasis Qur'an (ulû al-

'ilm) efektif meningkatkan learning outcomes di enam dimensi, yaitu kognitif, afektif, 

psikomotor, etika, sosial, dan spiritual, namun tidak menganalisis bagaimana struktur 

relasi guru–murid memfasilitasi efektivitas model tersebut. Penelitian teologis mengkritik 

instrumentalisasi Shari'a yang menekan kebebasan interpretasi dalam konteks lokal, 

tetapi belum menelaah relasi pedagogis konkret yang memungkinkan atau justru 

menghambat kebebasan teologis tersebut.11 Kajian eksistensial semisal Barros menyoroti 

krisis eksistensial lembaga sekolah dan absurditas relasi guru–murid, namun tetap berada 

pada tingkat deskripsi fenomenologis tanpa mengelaborasi kerangka ontologis yang 

eksplisit tentang guru dan murid sebagai subjek yang sedang menjadi. 

Dengan kata lain, literatur PAI saat ini terpolarisasi antara fokus pada model 

pembelajaran atau level metodologis dan fokus pada prinsip teologis atau level normatif, 

tanpa menganalisis guru dan murid sebagai ontological subjects yang sedang 

berkembang.12  Sebagian besar studi mengasumsikan bahwa posisi guru dan siswa sudah 

jelas, lalu langsung bekerja pada tingkat sistem, kurikulum, atau metode.13 Akibatnya, 

akar masalah berupa krisis makna ontologis antara guru dan murid yang disebabkan oleh 

 
8 Saifuddin Dhuhri and Syamsul Rijal, “Ruling on Theology through the Shari‘a: Modern Approaches of Qur’an Interpretation and the 
Classical Universal Law of God’s Transcendence,” Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 14, no. 1 (June 1, 2024): 123–44, 
doi:10.15642/teosofi.2024.14.1.123-144. 
9 Nurti Budiyanti et al., “Impact of the UlÃ» Al- Ilm Model on Six Domains of Student Learning Outcomes in Islamic Religious 
Education,” Jurnal Pendidikan Islam 10, no. 1 (June 23, 2024): 113–24, doi:10.15575/jpi.v10i1.33225. 
10 Marcelo Vinicius Miranda Barros, “Absurdar-Se Na Educação,” Filosofia e Educação 11, no. 3 (May 12, 2020), 
doi:10.20396/rfe.v11i3.8655383. 
11 Dhuhri and Rijal, “Ruling on Theology through the Shari‘a: Modern Approaches of Qur’an Interpretation and the Classical Universal 
Law of God’s Transcendence.” 
12 Abdullah Sahin, “Critical Issues in Islamic Education Studies: Rethinking Islamic and Western Liberal Secular Values of Education,” 
Religions 9, no. 11 (October 30, 2018): 335, doi:10.3390/rel9110335. 
13 Hendri Irawan, “Memahami Organisasi Kurikulum Pendidikan Agama Islam,” Peradaban Journal of Interdisciplinary Educational 
Research 2, no. 2 (August 31, 2024): 42–54, doi:10.59001/pjier.v2i2.72. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 362  

tuntutan administratif dan dehumanisasi struktural jarang dibahas secara mendalam 

dalam relasi guru-murid sebagai fondasi pembelajaran.14  

Celah inilah yang menjadi fokus artikel ini, dengan memusatkan perhatian pada 

guru dan murid sebagai pelaku utama pendidikan, bukan pada sistem atau kurikulum. 

Artikel ini menawarkan kerangka berpikir bahwa pembenahan PAI harus dimulai dari 

pemulihan pemahaman ontologis tentang siapa guru dan murid sebagai beings, serta 

bagaimana relasi keduanya dapat dibangun atas dasar mutual recognition sebagai dua 

subjek yang sedang menjadi. Sehingga pertanyaan penelitian ini mengapa di level 

filosofis relasi ontologis guru-murid menjadi penting dan bagaimana relasi tersebut 

membuka kemungkinan bagi PAI yang lebih humanis?. 

Tujuan artikel ini adalah mengungkap secara sistematis hakikat ontologis guru dan 

murid sebagai pemeran utama dalam pendidikan agama Islam, menganalisis relasi 

ontologis keduanya, dan menunjukkan implikasi relasi tersebut terhadap humanisasi 

pembelajaran PAI. Artikel ini menggunakan kerangka ontologi Aristotelian sebagai lensa 

utama, dengan konsep Actual Being, Potential Being, Causa, Telos, dan Energeia sebagai 

alat analisis.15 Kerangka ini diperkaya oleh pemikiran filosofis tradisi pendidikan Islam 

seperti konsep Insan Kamil dari Qardhawi, adab dan habituasi dari Ibnu Khaldun, 

Tarbiyah dari Al-Ghazali, dan adab relasional dari kitab Ta'lim al-Muta'allim sebagai 

jembatan antara konsep abstrak dan implementasi praktis.16 Perspektif kritis Paulo Freire 

tentang Banking Versus Problem-Posing Education, serta konsep Teacher As Facilitator 

dari Carl Rogers, dan teori kebutuhan berjenjang dari Abraham Maslow, berfungsi 

sebagai lensa diagnostik untuk memahami bagaimana relasi ontologis dapat difasilitasi 

atau disupresi dalam konteks pembelajaran.17 Semua elemen teoritis ini diorkestrasi untuk 

 
14 Bao Zhu and Shiting Zhai, “Administrative Pressure, Interpersonal Relationships, and Teachers’ Professional Identity,” Frontiers 

in Psychology 16 (June 16, 2025), doi:10.3389/fpsyg.2025.1505258. 
15 Andrea Kern, “Human Life, Rationality and Education,” Journal of Philosophy of Education 54, no. 2 (May 3, 2020): 268–89, 

doi:10.1111/1467-9752.12412. 
16 Navisah Al Ainiyah and Abdul Muhid, “Konsep Interaksi Sosial Dalam Pendidikan Perspektif Kitab Ta’lim Muta’allim,” INCARE, 

International Journal of Educational Resources 5, no. 5 (February 27, 2025): 533–44, doi:10.59689/incare.v5i5.1125; Mariyo Mariyo, 

“Konsep Pemikiran Imam Al Ghazali Dalam Relevansi Pola Pendidikan Islam Indonesia Dalam Era Globalisasi,” Journal on 
Education 5, no. 4 (March 18, 2023): 13045–56, doi:10.31004/joe.v5i4.2304; Anggi Afrina Rambe et al., “The Relevance of Ibn 

Khaldun’s Educational Methods to Contemporary Education,” Ahlussunnah: Journal of Islamic Education 3, no. 1 (April 28, 2024): 

10–19, doi:10.58485/jie.v3i1.216; Aris Setiawan and Moh. Ahyan Yusuf Sa’bani, “Islamic Education According to Yusuf Al 
Qardhawi’s Perspective in the Manhaj Da’wah Book,” EDU-RELIGIA : Jurnal Keagamaan Dan Pembelajarannya 6, no. 2 (January 

10, 2024): 166–78, doi:10.52166/edu-religia.v6i2.5892. 
17 Kenneth D. Feigenbaum, “A Critique of Abraham Maslow and Carl Rogers as Educators,” Journal of Humanistic Psychology 64, no. 
1 (January 1, 2024): 44–63, doi:10.1177/00221678231154819; Liz Jackson, “Students Who Want Banking Education and Related 
Challenges to Problem-Posing Education,” in Encyclopedia of Educational Philosophy and Theory (Singapore: Springer Singapore, 
2016), 1–5, doi:10.1007/978-981-287-532-7_108-1. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 363  

menjawab pertanyaan sentral tentang bagaimana relasi ontologis guru-murid dapat 

menjadi landasan bagi humanisasi PAI. 

Artikel ini membahas empat aspek utama secara berurutan. Pertama, akan dianalisis 

hakikat guru dalam perspektif ontologis Aristotelian sebagai actual being yang berfungsi 

sebagai causa dan memiliki telos dalam pendidikan, sekaligus mengungkap krisis 

eksistensial guru ketika status ontologisnya terdegradasi menjadi peran fungsional. 

Kedua, akan dianalisis hakikat murid sebagai potential being yang membawa fitrah dan 

kapasitas untuk berkembang, serta krisis murid ketika diperlakukan sebagai objek pasif 

dalam banking education. Ketiga, akan dianalisis relasi ontologis keduanya melalui 

konsep matriks causa-telos dan dampaknya terhadap aktualisasi murid, mengintegrasikan 

perspektif tentang relasi dialogis, habituasi bertahap, dan kritik terhadap banking 

education. Keempat, akan dianalisis bagaimana pemahaman dan penerapan relasi 

ontologis ini berimplikasi pada humanisasi pembelajaran PAI di tiga dimensi, yaitu 

dimensi psikologis, sosiologis, dan teologis. 

Melalui keempat lapisan pembahasan tersebut, artikel ini menunjukkan bahwa 

krisis PAI hari ini adalah konsekuensi dari krisis ontologis yang belum ditangani di 

akarnya. Sebaliknya, pemulihan pemahaman ontologis tentang guru dan murid membuka 

kemungkinan bagi PAI untuk kembali menyentuh potensi maksimalnya sebagai 

pendidikan yang benar-benar humanis, dialogis, dan bermakna, sekaligus memfasilitasi 

kebebasan intelektual dalam pembelajaran agama.18 

 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan penelitian kualitatif berjenis filosofis-

konseptual dengan metode hermeneutika-integratif. Hermeneutika, sebagaimana 

dikembangkan oleh Gadamer dan Ricoeur, menekankan proses pemahaman dan 

penafsiran teks yang bersifat dialogis, kontekstual, dan melibatkan dialog antara horizon 

pembaca dengan horizon teks. Pendekatan integratif dalam penelitian ini berarti 

mengorkestrasikan tiga tradisi, yaitu konsep ontologi Aristotelian, pemikiran pendidikan 

Islam, dan pedagogi kritis sebagai kerangka analisis terpadu untuk membedah hakikat 

ontologis guru-murid dan relasi keduanya dalam konteks Pendidikan Agama Islam di 

Indonesia. Sumber data utama penelitian adalah literatur klasik pendidikan Islam, 

 
18 Dewi Wulandari and M Shohibul Mafariech, “Implementation of Humanistic Theory Concepts in Islamic Religious Education,” 
SCHOOLAR: Social and Literature Study in Education 4, no. 3 (February 19, 2025): 98–107, doi:10.32764/schoolar.v4i3.5584. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 364  

khususnya Al-Muqaddimah karya Ibn Khaldun dan Ta'lim al-Muta'allim karya Az-

Zarnuji, serta artikel jurnal peer-reviewed kontemporer tentang PAI, filosofi pendidikan, 

dan pedagogi kritis yang dapat diakses publik. Teknik pengumpulan data dilakukan 

melalui studi literatur dengan strategi pencarian berbasis tema dan konsep untuk 

mengidentifikasi sumber yang relevan dengan pertanyaan penelitian. 

Prosedur analisis data dilakukan secara berlapis melalui pendekatan multi-layered 

conceptual analysis. Pertama, pembacaan hermeneutis terhadap teks klasik dan 

kontemporer untuk mengekstrak konsep kunci tentang relasi guru-murid, adab relasional, 

habituasi, dan krisis dehumanisasi dalam pendidikan. Kedua, pemetaan konseptual untuk 

mengidentifikasi, membedakan, dan mengintegrasikan konsep dari kerangka 

Aristotelian, pemikiran pendidikan Islam, dan pedagogi kritis menjadi satu kerangka 

analisis yang koheren dan terpadu. Ketiga, sintesis analitis yang mengaplikasikan 

kerangka terintegrasi pada konteks krisis PAI di Indonesia untuk mendiagnosis hakikat 

ontologis guru sebagai actual being, murid sebagai potential being, serta relasi ontologis 

keduanya sebagai fondasi untuk humanisasi. Keempat, refleksi kritis digunakan untuk 

mengidentifikasi implikasi humanisasi PAI serta keterbatasan dan ketegangan dalam 

analisis filosofis ini. Alat analisis yang digunakan mencakup matriks causa-telos, analisis 

tiga dimensi humanisasi, serta perbandingan komparatif model pendidikan Paulo Freire 

dalam kerangka ontologis Aristotelian. 

Prosedur penelitian ini memastikan validitas penelitian melalui koherensi internal 

kerangka, relevansi dengan konteks PAI Indonesia, dukungan sitasi tekstual dari sumber 

primer dan sekunder, serta transparansi dalam mengakui asumsi teoritis, keterbatasan 

filosofis versus empiris, dan implikasi praktis bagi pengembangan PAI yang lebih 

humanis. Metode penelitian yang dijelaskan relevan dengan tujuan artikel untuk 

mengungkap secara sistematis hakikat ontologis guru dan murid sebagai pemeran utama 

dalam pendidikan agama Islam, menganalisis relasi ontologis keduanya, dan 

menunjukkan implikasi relasi tersebut terhadap humanisasi pembelajaran PAI. 

Pendekatan hermeneutika-integratif memungkinkan peneliti untuk melakukan dialog 

mendalam dengan teks klasik dan kontemporer, serta mengintegrasikan berbagai tradisi 

pemikiran menjadi kerangka analisis yang dapat menghasilkan temuan yang valid serta 

dapat diandalkan dalam konteks teoretis-filosofis. 

 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 365  

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Hakikat Guru 

Memahami akar krisis Pendidikan Agama Islam saat ini memerlukan analisis 

mendalam tentang hakikat guru dalam kerangka ontologi Aristotelian. Guru 

ditempatkan sebagai actual being, individu yang potensinya telah banyak 

teraktualisasi melalui pengalaman, pengetahuan, dan refleksi yang panjang.19 Namun 

actual being tidak sekadar merujuk pada individu yang sudah memiliki pengetahuan. 

Lebih dari itu, actual being merupakan individu yang terus-menerus mengaktualisasi 

diri melalui aktivitas bermakna, yang dalam terminologi Aristoteles disebut sebagai 

Energeia.20 

Guru PAI sejati adalah orang yang terus berkembang, terus menggali makna dari 

pengalaman mengajar, dan terus menemukan cara-cara baru untuk terhubung dengan 

murid-muridnya.21 Kondisi ontologis yang ideal ini menghadirkan guru sebagai being 

yang sedang terus menjadi, bukan sebagai being yang sudah selesai dan statis. Namun, 

realitas yang dijumpai di sekolah-sekolah Indonesia menunjukkan fenomena yang 

berbeda. Guru sering terjebak dalam situasi yang mengikis status actual being mereka. 

Tuntutan administratif yang berlebihan, beban kerja yang berat, gaji yang tidak 

memadai, dan skeptisisme berkelanjutan dari masyarakat terhadap relevansi PAI 

menciptakan kondisi di mana guru kehilangan kesempatan untuk melakukan energeia, 

aktivitas bermakna yang mengaktualisasi diri.22 

Guru masuk ke dalam krisis eksistensial ketika mereka kehilangan pemahaman 

tentang dirinya sebagai guru agama yang sesungguhnya. Dehumanisasi pada tingkat 

paling fundamental terjadi ketika guru tidak lagi mengalami diri mereka sebagai being 

 
19 Christoph Kulgemeyer et al., “Exploring the Impact of Pre-Service Science Teachers’ Reflection Skills on the Development of 
Professional Knowledge during a Field Experience,” International Journal of Science Education 43, no. 18 (December 12, 2021): 3035–
57, doi:10.1080/09500693.2021.2006820. 
20 Xavier Symons and Tyler VanderWeele, “Aristotelian Flourishing and Contemporary Philosophical Theories of Wellbeing,” Journal 
of Happiness Studies 25, nos. 1–2 (February 14, 2024): 26, doi:10.1007/s10902-024-00723-0. 
21 Hosaini et al., “Innovative Learning Strategies for Islamic Religious Education Based on &lt;I&gt;Merdeka Belajar&lt;/I&gt; 
Curriculum in Vocational High Schools,” Al-Hayat: Journal of Islamic Education 8, no. 3 (September 10, 2024): 966–81, 
doi:10.35723/ajie.v8i3.587. 
22 Sue Creagh et al., “Workload, Work Intensification and Time Poverty for Teachers and School Leaders: A Systematic Research 
Synthesis,” Educational Review 77, no. 2 (February 23, 2025): 661–80, doi:10.1080/00131911.2023.2196607; Rasmitadila et al., 
“Professional Development for Indonesian Elementary School Teachers: Increased Competency and Sustainable Teacher 
Development Programs,” F1000Research 13 (November 18, 2024): 1375, doi:10.12688/f1000research.156946.1; Shintia Revina et 
al., “Replacing the Old with the New: Long-Term Issues of Teacher Professional Development Reforms in Indonesia,” Asian Education 
and Development Studies 12, no. 4/5 (November 14, 2023): 262–74, doi:10.1108/AEDS-12-2022-0148. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 366  

yang sedang menjadi, melainkan hanya sebagai being yang menjalankan peran.23 

Dalam kerangka Aristoteles, guru juga memiliki fungsi sebagai causa, penyebab atau 

faktor penggerak utama dalam proses pendidikan.24 Lebih spesifik, guru merupakan 

efficient cause, faktor yang menggerakkan murid dari potensi menuju aktualisasi.25 

Guru menghadirkan energi, pengetahuan, nilai-nilai, dan model perbuatan ke dalam 

kelas. Kehadirannya bersifat aktif, memicu perubahan dalam diri murid. 

Dalam konteks PAI yang terdehumanisasi, fungsi guru sebagai efficient cause 

sering tereduksi pada transfer hafalan semata.26 Guru menjadi mesin transfer 

informasi, bukan pembentuk karakter dan pemahaman bermakna.27 Energi 

transformatif guru yang seharusnya membangkitkan potensi murid untuk belajar, 

bertanya, dan berkembang menjadi terserap habis dalam rutinitas administratif. Selain 

itu, guru juga memiliki telos atau tujuan akhir yang luhur jika dipandang dari four 

causes Aristotelian. Teori ini memandang bahwa telos guru PAI adalah mengantarkan 

murid menuju kedewasaan spiritual, intelektual, dan moral.28 Guru memiliki misi 

membentuk Insan Kamil, manusia paripurna yang memiliki kepribadian utuh dalam 

dimensi ruh, akal, dan adab.29 Ketika guru terjebak dalam rutinitas administratif tanpa 

ruang untuk merefleksikan makna mendalam pekerjaan mereka, telos ini menjadi 

kabur dan bahkan terlupakan. 

Guru kemudian mengejar tujuan-tujuan sekunder seperti menyelesaikan materi, 

mencapai target nilai, dan memenuhi dokumentasi administratif. Pembelajaran 

berubah sifat menjadi transactional daripada transformatif. Dalam tradisi pendidikan 

Islam, Al-Ghazali menggunakan istilah murabbi untuk menggambarkan guru sejati 

sebagai orang yang tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi membentuk jiwa siswa 

 
23 Ariel Zoltán Mitev, Rita Tóth, and Balázs Vaszkun, “Role Transition of Higher Education Teachers Due to Disruptive Technological 
Change: Identity Reconstruction for a Better Teacher-Student Relationship,” The International Journal of Management Education 
22, no. 2 (July 2024): 100978, doi:10.1016/j.ijme.2024.100978. 
24 Emerald Henderson, “The Educational Salience of Emulation as a Moral Virtue,” Journal of Moral Education 53, no. 1 (January 2, 
2024): 73–88, doi:10.1080/03057240.2022.2130882. 
25 Sara Ayllón, Ángel Alsina, and Jordi Colomer, “Teachers’ Involvement and Students’ Self-Efficacy: Keys to Achievement in Higher 
Education,” PLOS ONE 14, no. 5 (May 24, 2019): e0216865, doi:10.1371/journal.pone.0216865. 
26 Essam Ayyad, “Re-Evaluating Early Memorization of the Qurʾān in Medieval Muslim Cultures,” Religions 13, no. 2 (February 17, 
2022): 179, doi:10.3390/rel13020179. 
27 Nuranifah Nuranifah, Cut Zahri Harun, and Nasir Usman, “Management of Strengthening Islamic Character Education in Senior 
High School,” Jurnal Ilmiah Peuradeun 10, no. 3 (September 30, 2022): 629–38, doi:10.26811/peuradeun.v10i3.659. 
28 Nur Chanifah et al., “Designing a Spirituality-Based Islamic Education Framework for Young Muslim Generations: A Case Study 
from Two Indonesian Universities,” Higher Education Pedagogies 6, no. 1 (January 1, 2021): 195–211, 
doi:10.1080/23752696.2021.1960879; Najwan Saada, “Educating for Global Citizenship in Religious Education: Islamic Perspective,” 
International Journal of Educational Development 103 (November 2023): 102894, doi:10.1016/j.ijedudev.2023.102894. 
29 Masturin Masturin, Mhd. Rasid Ritonga, and Siti Amaroh, “Tawhid-Based Green Learning in Islamic Higher Education: An Insan 
Kamil Character Building,” QIJIS (Qudus International Journal of Islamic Studies) 10, no. 1 (July 29, 2022): 215, 
doi:10.21043/qijis.v10i1.14124. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 367  

menuju kebaikan dan kedewasaan.30 Seorang murabbi adalah guru yang sadar akan 

dimensi spiritual dan moral dari pendidikan, yang terlibat dalam transformasi jiwa 

daripada hanya transmisi informasi.31 Yusuf al-Qardhawi memperkuat konsep ini 

dengan menekankan bahwa guru PAI adalah pengarah menuju Insan Kamil, manusia 

yang mencapai potensi penuhnya dalam dimensi spiritual, intelektual, moral, dan 

social.32 

Konsep-konsep ini beresonansi dengan pemahaman Aristotelian tentang actual 

being yang terus mengaktualisasi diri. Namun dalam praktik PAI saat ini, banyak guru 

tidak memiliki kesempatan, dukungan, atau kesadaran untuk menjadi murabbi sejati. 

Mereka terjebak dalam peran fungsional yang menguras energi spiritual dan 

intelektual. Krisis eksistensial guru PAI merupakan krisis yang menghilangkan status 

mereka sebagai actual being. Guru berhenti mengaktualisasi diri sebagai pendidik 

bermakna, berhenti berfungsi sebagai efficient cause yang penuh energi transformatif, 

dan berhenti berorientasi pada telos yang luhur. Sebaliknya, guru berfungsi sebagai 

mesin administratif yang menjalankan instruksi dari atas tanpa pemahaman mendalam 

tentang makna. Energi transformatif guru yang seharusnya menyalakan potensi murid 

justru meredup, dan pembelajaran kehilangan jiwanya. 

 

2. Hakikat Murid 

Murid merupakan potential being, individu yang potensinya masih aktif 

berkembang dan belum sepenuhnya teraktualisasi. Namun potential being tidak 

sekadar berarti belum siap atau belum matang.33 Sebaliknya, potential being adalah 

individu yang penuh dengan kemungkinan, sedang dalam proses menjadi, dan 

membawa energi pertumbuhan dalam dirinya.34 Dengan kata lain, murid adalah being 

yang memiliki kekuatan internal untuk berkembang, untuk belajar, dan untuk 

bertransformasi. Dalam proses pembelajaran, murid berfungsi sebagai material cause, 

faktor internal yang memiliki kapasitas untuk berubah dan berkembang. 

 
30 Keyvan Bolandhematan, “Spiritual Education in Islamic Tradition: Revisiting Ghazali’s ‘Deliverance,’” Religious Education 114, no. 
2 (March 15, 2019): 110–29, doi:10.1080/00344087.2018.1560585. 
31 Rifki El-Faizal and Mulya, “Islamic Child Personality Education Concepts By Al-Ghazali,” MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 1, no. 
1 (January 18, 2023): 6–11, doi:10.58355/maqolat.v1i1.2. 
32 M. Khalilurrahman, “SYAIKH YUSUF QARDHAWI: GURU UMAT ISLAM PADA MASANYA,” JURISDICTIE, March 26, 2012, 
doi:10.18860/j.v0i0.1588. 
33 Clémentine Beauvais and Rupert Higham, “A Reappraisal of Children’s ‘Potential,’” Studies in Philosophy and Education 35, no. 6 
(November 30, 2016): 573–87, doi:10.1007/s11217-016-9508-5. 
34 Peter Kondrla et al., “Philosophy of Education in Postmetaphysical Thinking,” Journal of Education Culture and Society 13, no. 2 
(September 27, 2022): 19–30, doi:10.15503/jecs2022.2.19.30. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 368  

Murid bukanlah wadah kosong yang pasif menerima pengetahuan dari luar. 

Sebaliknya, murid membawa pertanyaan, rasa ingin tahu, pengalaman hidup, dan 

kapasitas untuk mengolah serta menginterpretasi informasi. Murid adalah agen aktif 

dalam pembelajaran, bukan objek yang sifatnya act-upon. Konsep Qardhawi tentang 

fitrah memperkuat pemahaman ini dengan menyatakan bahwa setiap anak dilahirkan 

dengan fitrah, kecenderungan bawaan menuju kebaikan, kesadaran spiritual, dan 

kapasitas untuk belajar. Fitrah ini bukan kekosongan yang menunggu untuk diisi, 

melainkan kehadiran potensi positif dalam diri setiap murid. 

Abraham Maslow menambahkan dimensi psikologis melalui teori kebutuhan 

berjenjangnya. Literatur tentang pembelajaran menunjukkan bahwa murid tidak hanya 

memiliki kebutuhan kognitif untuk menerima informasi, tetapi juga kebutuhan 

fundamental seperti keamanan, penghargaan, dan aktualisasi diri.35 Dalam konteks 

pembelajaran agama Islam, kebutuhan murid mencakup dimensi spiritual yang berupa 

kebutuhan untuk menemukan makna, merasa dihargai, dan mengalami pertumbuhan 

bermakna. Kebutuhan-kebutuhan ini hanya dapat dipenuhi dalam suasana 

pembelajaran yang humanis dan dialogis, di mana murid diperlakukan sebagai subjek 

yang dihargai dan bukan sebagai objek administratif. 

Namun dalam praktik PAI yang sering terdehumanisasi, murid diperlakukan 

sebagai objek pasif dalam sistem yang dikritik tajam oleh Paulo Freire sebagai banking 

education. Dalam banking education, guru adalah penabung pengetahuan dan murid 

adalah bank, wadah yang hanya berfungsi menerima setoran.36 Murid tidak diajak 

berpikir aktif, tidak diundang untuk bertanya, dan tidak mengalami pembelajaran 

sebagai proses penggalian makna bersama. Sebaliknya, murid diperintahkan untuk 

menghafal, diajar untuk pasif mendengarkan, dan dinilai hanya berdasarkan akurasi 

hafalan atau regurgitasi informasi. Dalam model ini, murid kehilangan status sebagai 

material cause yang aktif dan hanya menjadi objek yang di-act-upon, bukan subjek 

yang acting. 

Akibatnya, potensi murid tidak teraktualisasi. Murid mengalami pembelajaran 

yang meninggalkan kesan hampa dan alienasi. Dehumanisasi murid dalam banking 

 
35 Todd Bridgman, Stephen Cummings, and John Ballard, “Who Built Maslow’s Pyramid? A History of the Creation of Management 
Studies’ Most Famous Symbol and Its Implications for Management Education,” Academy of Management Learning & Education 18, 
no. 1 (March 2019): 81–98, doi:10.5465/amle.2017.0351. 
36 Janet Goodall, “Learning-Centred Parental Engagement: Freire Reimagined,” Educational Review 70, no. 5 (October 20, 2018): 
603–21, doi:10.1080/00131911.2017.1358697. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 369  

education terukir dalam pengalaman harian mereka di kelas. Fitrah murid, kapasitas 

alami untuk bertanya, mencari makna, dan berkembang, menjadi tertekan. Kebutuhan 

spiritual dan emosional yang seharusnya diperhatikan dalam pendidikan agama 

menjadi diabaikan. Murid merasakan PAI sebagai pelajaran yang membosankan, tidak 

relevan dengan kehidupan mereka, dan tidak menyentuh apa yang benar-benar mereka 

butuhkan. Ini menciptakan krisis eksistensial pada murid ketika mereka kehilangan 

pemahaman tentang diri mereka dalam konteks pembelajaran agama. Alih-alih 

mengalami diri sebagai being yang sedang menjadi, murid mengalami diri sebagai 

being yang dibuat objek, dikendalikan, dan dikurasi. 

Krisis eksistensial murid adalah krisis kehilangan status sebagai potential being 

yang aktif. Murid tidak lagi mengaktualisasi diri melalui pembelajaran bermakna, 

melainkan berfungsi sebagai penerima pasif yang kehadiran aktualnya diminimalkan. 

Fitrah yang seharusnya berkembang menjadi tertindas, kebutuhan yang seharusnya 

dipenuhi menjadi diabaikan, dan energi pertumbuhan yang seharusnya menyala 

menjadi redup. Dehumanisasi dari sudut pandang murid terwujud dalam bentuk 

kehilangan diri sebagai being yang sedang menjadi dan pendereduksian menjadi vessel 

untuk materi pembelajaran. 

 

3. Relasi Ontologis Guru dan Murid 

Kita telah melihat krisis ontologis pada guru dan murid secara terpisah. Tetapi 

pertanyaan yang lebih krusial adalah bagaimana relasi di antara keduanya menciptakan 

kondisi untuk humanisasi atau dehumanisasi. Untuk memahami ini, kita harus 

melampaui pemahaman tentang guru dan murid secara terpisah, dan masuk ke analisis 

tentang relasi ontologis keduanya. Relasi ontologis guru-murid bukan sekadar 

hubungan fungsional antara pengajar dan pelajar, melainkan pertemuan dua being 

yang saling mengakui eksistensi satu sama lain sebagai subjek yang sedang menjadi. 

Dalam kerangka Aristotelian, relasi guru-murid dapat dipahami sebagai suatu 

interaksi dalam matriks causa-telos yang dinamis. Guru sebagai actual being dan 

efficient cause hadir untuk menggerakkan murid dari potensi menuju aktualisasi, dari 

dynamic menuju energeia. Namun, telos guru bukanlah sekadar menyelesaikan materi, 

telos guru adalah kesuksesan murid dalam mencapai kedewasaan spiritual, intelektual, 

dan moral. Telos ini tidak dapat dicapai melalui transfer informatif semata. Telos hanya 

dapat dicapai ketika guru memahami bahwa murid adalah material cause yang aktif, 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 370  

yang membawa potensi dan kapasitas untuk berubah. Guru perlu menciptakan kondisi 

yang memungkinkan murid untuk mengaktualisasi dirinya. Ini adalah relasi yang 

saling melengkapi, guru memberi bentuk dan arahan causa formal serta murid 

memberi daya gerak dan responsivitas material cause. Relasi seperti ini bisa disebut 

sebagai metode persahabatan dalam pendidikan.37 Hubungan ketika keduanya 

bersama-sama menciptakan energeia aktivitas pembelajaran yang hidup dan 

bermakna. 

Carl Rogers menjelaskan apa yang terlihat ketika relasi ini dibangun dengan 

sehat melalui konsep teacher as facilitator. Rogers menggeser paradigma dari guru 

sebagai expert-authoritarian menuju guru sebagai fasilitator yang menghormati proses 

pembelajaran murid.38 Dalam relasi dialogis yang Rogers promosikan, guru 

mengundang murid untuk aktif berpikir, mengajukan pertanyaan, dan menemukan 

jawaban bersama.39 Ini adalah pengakuan mutual antara dua being yang saling 

menghormati. Guru mengakui bahwa murid adalah subjek yang berharga, bukan objek 

dan murid mengalami pengakuan ini dan merasa aman untuk bertanya dan 

berkembang. 

Di sisi lain Ibnu Khaldun menawarkan wawasan penting tentang bagaimana 

relasi guru dan murid serta proses pembelajaran seharusnya dibangun secara bertahap 

dan beradab. Kajian atas Muqaddimah menunjukkan bahwa ia menekankan perlunya 

pendidikan dilakukan secara gradual, berkesinambungan, dan disesuaikan dengan 

kapasitas murid, serta memperingatkan bahwa pemaksaan dan kekerasan dalam 

belajar justru melemahkan semangat, memupuk kemalasan, dan menumbuhkan 

kebohongan serta keburukan dalam diri peserta didik.40 Dalam kerangka ini, habituasi 

dapat dipahami sebagai proses pembiasaan yang terukur dan bertahap, yang 

memungkinkan murid menginternalisasi pengetahuan dan nilai secara perlahan, bukan 

melalui pola disiplin yang kaku dan mekanis yang mengabaikan perkembangan batin 

mereka. 

 
37 Kristján Kristjánsson, “Aristotelian Character Friendship as a ‘Method’ of Moral Education,” Studies in Philosophy and Education 
39, no. 4 (July 19, 2020): 349–64, doi:10.1007/s11217-020-09717-w. 
38 Virginie Servant-Miklos and Liesbeth Noordegraaf-Eelens, “Toward Social-Transformative Education: An Ontological Critique of 
Self-Directed Learning,” Critical Studies in Education 62, no. 2 (March 15, 2021): 147–63, doi:10.1080/17508487.2019.1577284. 
39 Susan Renger and Ann Macaskill, “Developing the Foundations for a Learning-Based Humanistic Therapy,” Journal of Humanistic 
Psychology 65, no. 5 (September 15, 2025): 1039–60, doi:10.1177/00221678211007668. 
40 Basma Ahmad Sedki Dajani, “The Ideal Education in Ibn Khaldun’s Muqaddimah,” Procedia - Social and Behavioral Sciences 192 
(June 2015): 308–12, doi:10.1016/j.sbspro.2015.06.044. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 371  

Pada saat yang sama, pembacaan kontemporer terhadap pemikiran Ibnu Khaldun 

menegaskan bahwa habituasi yang sejati hanya mungkin efektif ketika relasi guru dan 

murid menjunjung tinggi kebebasan dan martabat murid, sehingga praktik pendidikan 

tidak jatuh pada kekerasan dan koersi yang merusak aspek fisik, psikologis, dan moral 

peserta didik.41 Dalam perspektif ini, relasi pedagogis yang ideal menuntut kehadiran 

guru yang menyadari kemanusiaan murid, menjaga kehormatan dan individualitas 

mereka, serta mengarahkan energi moral dan spiritual secara perlahan untuk 

memperhalus sikap dan perilaku. Di bawah relasi semacam ini, habituasi menjadi 

sebuah proses humanis, yakni ketika murid merespons dengan kepercayaan dan 

keterlibatan aktif, dan pembiasaan tidak lagi identik dengan intimidasi, melainkan 

dengan penyemaian ihsan dalam tindakan. 

Sebaliknya, Paulo Freire memberikan diagnosis yang tajam tentang apa yang 

terjadi ketika relasi ontologis hilang. Dalam banking education, relasi guru-murid 

berubah menjadi relasi dominatif yang menunjukkan bahwa guru adalah subjek dan 

murid adalah objek.42 Guru tidak lagi berusaha menciptakan kondisi untuk aktualisasi 

murid, tetapi hanya berusaha untuk mentransfer pengetahuan sebanyak mungkin. 

Murid tidak lagi dipandang sebagai co-creator dalam pembelajaran, murid hanya 

sekadar penerima pasif. Freire menawarkan alternatif melalui problem-posing 

education, model yang menempatkan guru dan murid sama-sama aktif dalam proses 

pembelajaran. Dalam problem-posing education, guru dan murid bersama-sama 

mengidentifikasi masalah-masalah nyata, menganalisisnya secara kritis, dan mencari 

solusi bersama.43 Ini adalah relasi dialogis antara keduanya sebagai subjek, bukan 

objek. Guru belajar dari murid tentang realitas dunia mereka, murid belajar dari guru 

tentang cara berpikir kritis dan menemukan makna. Dalam model ini, energeia 

pembelajaran tidak bersumber dari guru semata, tetapi dari interaksi dinamis antara 

guru dan murid dua being yang saling menggerakkan menuju pemahaman yang lebih 

dalam. 

 
41 Fella Lahmar, “Islamic Education: An Islamic ‘Wisdom-Based Cultural Environment’ in a Western Context,” Religions 11, no. 8 
(August 7, 2020): 409, doi:10.3390/rel11080409. 
42 Aina Appova, Hea-Jin Lee, and Terri Bucci, “Technology in the Classroom: Banking Education or Opportunities to Learn?,” Theory 
Into Practice 61, no. 3 (July 3, 2022): 254–64, doi:10.1080/00405841.2022.2096372. 
43 Jorge Knijnik, “To Freire or Not to Freire: Educational Freedom and the Populist Right‐wing ‘ Escola Sem Partido ’ Movement in 
Brazil,” British Educational Research Journal 47, no. 2 (April 29, 2021): 355–71, doi:10.1002/berj.3667. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 372  

Ketika relasi ontologis guru-murid ini terjalin dengan baik, terjadi fenomena 

yang dalam terminologi Aristotelian disebut dynamic energeia, atau aktivitas 

pembelajaran yang penuh energi dan hidup.44 Murid tidak merasa tertekan untuk 

menghafal. Sebaliknya, murid merasa terdorong untuk memahami, bertanya, dan 

mengintegrasikan pembelajaran ke dalam kehidupan mereka. Guru tidak merasa 

sebagai mesin administratif, tetapi sebagai pendamping perjalanan pembelajaran yang 

bermakna. Kelas menjadi ruang gerak, bukan ruang tekan. Pembelajaran menjadi 

proses yang organik, guru dan murid sama-sama mengalami pertumbuhan. 

Untuk meringkas relasi ontologis guru-murid secara konkret, berikut disajikan 

matriks causa-telos guru-murid dan dampaknya pada energi pembelajaran. Matriks ini 

menunjukkan bahwa ketika relasi guru-murid dibangun atas dasar ontologis, maka 

energeia pembelajaran bergeser dari negatif apati, keenganan menjadi positif 

antusiasme, dan juga pertumbuhan. Sebaliknya, ketika relasi ini direduksi menjadi 

relasi fungsional administratif, energeia pembelajaran menjadi datar, mekanistik, dan 

jauh dari humanisasi. 

 

Tabel 1. Relasi Ontologis Guru-Murid dalam Matriks Causa-Telos 

Posisi Causa Telos Dynamic - Energeia 

Guru 

Hadir dengan 

pengetahuan, 

pengalaman, dan 

kematangan spiritual. 

Membawa energi 

transformatif ke kelas 

Mengantarkan murid 

menuju kedewasaan 

iman, akal, dan akhlak 

serta membentuk insan 

kamil. 

Kelas menjadi ruang 

gerak, pembelajaran 

menjadi proses yang 

hidup, serta guru hadir 

sebagai spiritual guide 

yang autentik 

Murid 

Membawa fitrah, 

pertanyaan, dan 

pengalaman hidup. 

Aktif dalam proses 

belajar dan menjadi 

agen dalam 

pembelajaran sendiri 

Mengaktualisasi potensi 

melalui interaksi dengan 

guru. Berkembang 

menuju kedewasaan 

spiritual dan intelektual 

Murid merasakan 

pertumbuhan bermakna. 

Mengalami agama sebagai 

jalan hidup, bukan sekadar 

pengetahuan. Nilai-nilai 

agama terintegrasi dalam 

kehidupan 

Relasi 

Ontologis 

Dialog sejati, mutual 

recognition, 

kepercayaan dan 

penghormatan timbal 

balik. Keduanya 

mengakui 

kemanusiaan satu 

sama lain 

Mewujudkan 

pembelajaran yang 

memanusiakan manusia, 

transformasi bersama, 

dan PAI menjadi proses 

humanisasi integral 

Pembelajaran menjadi 

dialogis dan 

transformative. Guru dan 

murid sama-sama 

mengalami pertumbuhan 

dan kelas menjadi 

komunitas belajar yang 

bermakna 

 
44 Laura García-Rodríguez, Concha Iriarte Redín, and Charo Reparaz Abaitua, “Teacher-Student Attachment Relationship, Variables 
Associated, and Measurement: A Systematic Review,” Educational Research Review 38 (February 2023): 100488, 
doi:10.1016/j.edurev.2022.100488. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 373  

4. Humanisasi Pendidikan Agama Islam 

Pemahaman tentang hakikat guru sebagai actual being, hakikat murid sebagai 

potential being, dan relasi ontologis keduanya membuka jalan untuk memahami 

humanisasi PAI sebagai konsekuensi logis dari relasi ontologis yang sehat. 

Humanisasi bukan sekadar membuat pembelajaran lebih ramah atau menyenangkan, 

melainkan proses pengakuan dan pengembangan potensi murid secara menyeluruh.45 

Ini adalah proses yang menyentuh seluruh dimensi kemanusiaan termasuk ruh, akal, 

hati, dan adab, serta menciptakan ruang di mana guru dan murid sama-sama 

mengalami pertumbuhan sebagai manusia. 

Tujuan akhir Pendidikan Agama Islam tidak dapat dipisahkan dari visi tentang 

manusia seperti apa yang ingin dibentuk. Visi ini diartikulasikan melalui konsep insan 

kamil, manusia paripurna yang mencapai kesempurnaan dalam dimensi spiritual, 

intelektual, moral, dan social.46 Insan kamil bukanlah manusia yang sekadar memiliki 

pengetahuan agama yang benar secara dogmatis, melainkan manusia yang hidup 

sesuai nilai-nilai agama dengan kesadaran penuh dan integrasi yang utuh.47 

Spiritualitasnya berpadu dengan intelektualitas dan kebijaksanaan praktis. Humanisasi 

PAI adalah tentang bagaimana insan kamil dapat dibentuk melalui praktik 

pembelajaran yang sesungguhnya. Ini bukan pertanyaan teknis tentang metode atau 

strategi, melainkan pertanyaan fundamental tentang struktur relasi pendidikan itu 

sendiri. Maka dari itu, humanisasi PAI bisa dipecah lagi ke dalam tiga dimensi.  

Penelitian holistik menegaskan bahwa pendidikan manusia utuh mensyaratkan 

integrasi harmonis seluruh aspek kemanusiaan, yaitu ketika perubahan pada satu 

dimensi selalu terkait erat dengan dimensi lainnya. Oleh karena itu, relasi guru dan 

murid dalam PAI harus dipahami melalui tiga dimensi yang saling bergantung dan 

berkaitan.48 Dimensi pertama adalah dimensi psikologis, keamanan batin dan 

pengakuan subjek. Kedua ada dimensi sosiologis, atau dimensi yang menunjukkan 

posisi murid dalam struktur komunitas. Terakhir ada dimensi teologis yang 

menjelaskan makna eksistensi murid di hadapan Allah. Ketiga dimensi tersebut 

 
45 Mohammad Muchlis Solichin, “TEORI BELAJAR HUMANISTIK DAN APLIKASINYA DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM: Telaah Materi 
Dan Metode Pembelajaran,” Islamuna: Jurnal Studi Islam 5, no. 1 (September 12, 2018), doi:10.19105/islamuna.v5i1.1856. 
46 In’ami, Moch Bambang, and Ismail Suardi Wekke, “Contextualising Adab in Islamic Education from the Perspective of Al-Attas,” 
Journal of Al-Tamaddun 20, no. 1 (May 26, 2025): 145–58, doi:10.22452/JAT.vol20no1.11. 
47 Sofyan Sauri, Sandie Gunara, and Febbry Cipta, “Establishing the Identity of Insan Kamil Generation through Music Learning 
Activities in Pesantren,” Heliyon 8, no. 7 (July 2022): e09958, doi:10.1016/j.heliyon.2022.e09958. 
48 Brigita Miseliunaite, Irina Kliziene, and Gintautas Cibulskas, “Can Holistic Education Solve the World’s Problems: A Systematic 
Literature Review,” Sustainability 14, no. 15 (August 8, 2022): 9737, doi:10.3390/su14159737. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 374  

mewakili prinsip keseimbangan, inklusifitas, dan keterhubungan dalam pendidikan. 

Selain itu tiga dimensi ini juga secara bersama-sama membentuk fondasi bagi 

terbentuknya insan kamil. 

Dimensi pertama humanisasi PAI adalah dimensi psikologis. Pada tingkat ini, 

humanisasi berarti mengembalikan murid sebagai subjek belajar yang aman secara 

emosional dan diakui keberadaannya. Tanpa rasa aman dan penerimaan yang 

memadai, potensi murid tidak akan teraktualisasi.49 Murid membutuhkan lingkungan 

di mana kehadiran mereka dihargai, pertanyaan-pertanyaan mereka didengarkan, dan 

kesalahan dipandang sebagai bagian dari proses pembelajaran daripada sebagai 

kegagalan yang patut dihukum.50 Dengan itu, dimensi psikologis humanisasi adalah 

tentang menciptakan psychological safety dalam kelas PAI 

Ketika murid merasa aman, mereka berani mengajukan pertanyaan yang 

sebenarnya mereka tanyakan. Ketika murid merasa diterima apa adanya, mereka tidak 

perlu menyembunyikan kebingungan atau ketidaksetujuan. Fitrah murid mengenai 

dorongan internal untuk belajar, bertanya, dan tumbuh dapat berkembang dengan baik. 

Guru dalam dimensi ini bukanlah expert-authoritarian, melainkan fasilitator yang 

menghormati proses pembelajaran murid. Guru menciptakan ruang untuk murid dapat 

menjadi diri mereka sendiri, mengeksplorasi makna agama dengan cara yang relevan 

dengan kehidupan mereka, dan merasakan bahwa pembelajaran agama adalah 

perjalanan personal mereka. Kebutuhan psikologis murid dalam PAI mencakup 

kebutuhan untuk menemukan makna spiritual yang resonan dengan kehidupan mereka 

sendiri, merasa dihargai sebagai individu unik yang membawa pertanyaan dan 

perspektif unik, serta mengalami pertumbuhan yang bermakna.51 Ketika kebutuhan-

kebutuhan ini terpenuhi, murid tidak hanya belajar tentang agama, tetapi mengalami 

agama sebagai kekuatan transformatif dalam hidup mereka. 

Dimensi kedua adalah dimensi sosiologis. Pada tingkat ini, humanisasi PAI 

menuntut transformasi struktur relasi di kelas dari hubungan dominatif menuju relasi 

dialogis di mana dua subjek bersama-sama membaca realitas. Dari pembahasan 

 
49 Sian Hsiang-Te Tsuei et al., “Exploring the Construct of Psychological Safety in Medical Education,” Academic Medicine 94, no. 11S 
(November 2019): S28–35, doi:10.1097/ACM.0000000000002897. 
50 Rebekah Berlin and Julie Cohen, “The Convergence of Emotionally Supportive Learning Environments and College and Career 
Ready Mathematical Engagement in Upper Elementary Classrooms,” AERA Open 6, no. 3 (July 16, 2020), 
doi:10.1177/2332858420957612. 
51 Yahya Obaid et al., “Revealing Identity to Form Student Character: Application of the Hidden Curriculum in Islamic Legal 
Education,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 8, no. 3 (October 9, 2024): 1782, doi:10.22373/sjhk.v8i3.24061. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 375  

mengenai banking versus problem-posing education menunjukkan bahwa struktur 

kelas yang authoritarian menciptakan kekerasan relasional, kekerasan yang 

tersembunyi dalam rutinitas pembelajaran dan mengasingkan murid dari diri mereka 

sendiri.52 Dengan kata lain, dimensi sosiologis humanisasi adalah tentang 

menghentikan kekerasan struktural ini dan membangun relasi yang dialogis. 

Dalam relasi dialogis, guru dan murid tidak berdiri dalam posisi subjek-objek, 

melainkan sebagai subjek-subjek yang saling menghormati. Guru bukanlah penabung 

pengetahuan, melainkan rekan dalam proses pencarian makna bersama. Murid 

bukanlah penerima pasif, melainkan agen aktif yang membawa perspektif, pertanyaan, 

dan pengalaman hidup mereka ke dalam pembelajaran. Az-Zarnuji dalam kitab Ta'lim 

al-Muta'allim tak luput berbicara tentang etika relasional yang direpresentasikan oleh 

adab sebagai yang mencerminkan penghormatan terhadap kemanusiaan satu sama 

lain. Dalam Ta’lim al-Muta’allim, adab murid kepada guru dan adab murid kepada diri 

sendiri sama-sama diletakkan sebagai syarat dasar agar proses menuntut ilmu 

berlangsung secara manusiawi. Adab kepada guru mengatur bagaimana murid 

merespons kemanusiaan dan otoritas moral sang pengajar, sedangkan adab kepada diri 

sendiri menata disiplin batin, kesungguhan, dan ketakwaan murid dalam mengelola 

dirinya. Keduanya, jika dibaca bersama, menunjukkan bahwa Zarnuji tidak hanya 

merumuskan etika teknis belajar, tetapi sebuah etika relasional yang memuliakan guru 

sekaligus menjaga martabat murid sebagai subjek yang sedang tumbuh.53 Sehingga 

relasi pendidikan menjadi ruang pertemuan dua kemanusiaan yang saling 

menghormati, bukan sekadar relasi instruksional satu arah. 

Adab merupakan manifestasi konkret dari relasi ontologis ketika kedua pihak 

memahami dan menghormati kemanusiaan satu sama lain. Guru memiliki adab 

terhadap murid dengan menghormati potensi mereka, memperlakukan mereka dengan 

kelembutan, dan membimbing dengan tujuan untuk kebaikan mereka. Murid memiliki 

adab terhadap guru dengan menghormati integritas dan autentisitas guru, belajar 

dengan sungguh-sungguh, dan terbuka terhadap bimbingan.54 Ketika adab ini hilang, 

 
52 Alyssa L. Grecu, Andreas Hadjar, and Kevin Simoes Loureiro, “The Role of Teaching Styles in the Development of School Alienation 
and Behavioral Consequences: A Mixed Methods Study of Luxembourgish Primary Schools,” Sage Open 12, no. 2 (April 20, 2022), 
doi:10.1177/21582440221105477. 
53 Miftachul Huda, “Islamic Philosophy and Ethics of Education: Al- Zarnūjī’s Concept of  Taʻẓīm in His Ta‘līm al-Muta‘allim,” Ulumuna 
25, no. 2 (December 31, 2021): 399–421, doi:10.20414/ujis.v25i2.464. 
54 Ibid. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 376  

relasi menjadi transactional dan impersonal, sementara pembelajaran agama 

kehilangan karakternya yang paling esensial. 

Adab dalam pendidikan ini juga barang tentu harus diiringi dengan adanya 

malakah atau pembiasaan. Habituasi bertahap yang Ibnu Khaldun jelaskan hanya 

dapat efektif ketika dibangun atas dasar kepercayaan dan saling menghormati. Murid 

secara perlahan-lahan mengubah perilaku, pemikiran, dan perasaan mereka melalui 

pengalaman berulang yang bermakna daripada melalui paksaan.55 Dalam konteks PAI, 

ini berarti nilai-nilai agama diinternalisasi melalui praktek dialogis dan pembiasaan 

yang menghormati ritme dan kapasitas murid. 

Dimensi terakhir adalah dimensi teologis, yang merupakan puncak dari 

humanisasi PAI. Pada dimensi ini, pembelajaran agama bukanlah sekadar tentang 

transfer pengetahuan intelektual, melainkan tentang transformasi jiwa. Pada konteks 

ini, dimensi teologis membedakan PAI dari pembelajaran umum dan menetapkan 

tujuan akhir yang luhur. Al-Ghazali berbicara tentang tarbiyah sebagai proses yang 

menyentuh dimensi terdalam kemanusiaan, yang melibatkan ruh, akal, dan akhlak 

secara terintegrasi.56 Tarbiyah merupakan pembelajaran totaliter dalam arti paling 

positif, pembelajaran yang melibatkan whole person dari murid. 

Namun untuk mencapai tarbiyah sejati, relasi guru-murid harus dibangun atas 

dasar ketulusan, kepercayaan, dan dialog yang mendalam. Guru bukanlah hanya 

mentransfer pengetahuan (knowledge), tetapi berfungsi sebagai spiritual guide yang 

hadir dengan integritas dan autentisitas.57 Murid bukanlah hanya recipient, melainkan 

co-traveler dalam perjalanan spiritual. Relasi ontologis bukanlah pilihan pedagogis 

yang opsional, melainkan keharusan struktural untuk tarbiyah yang sesungguhnya. 

Yusuf al-Qardhawi menekankan bahwa tujuan PAI adalah membentuk insan kamil, 

manusia yang mencapai kesempurnaan dalam dimensi spiritual, intelektual, moral, dan 

sosial. Dengan itu, dimensi teologis pada humanisasi berbicara tentang bagaimana 

insan kamil dapat dibentuk melalui pembelajaran yang tidak memisahkan spiritualitas 

dari kesadaran kritis terhadap realitas sosial. 

 
55 Lahmar, “Islamic Education: An Islamic ‘Wisdom-Based Cultural Environment’ in a Western Context.” 
56 K.S Putra, Konsep Pendidikan Spiritual Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Terhadap Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam, 
vol. 3, 2024. 
57 A Zulkhairi, T Nuriyati, and M H. Akmal, Konsep Pendidikan Islam Menurut Al Ghazali Dan Relevansinya Di Era Modern, 5th ed., 
vol. 2, 2025. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 377  

Dimensi teologis humanisasi menegaskan bahwa humanisasi PAI bukanlah 

westernisasi atau sekularisasi pendidikan agama. Sebaliknya, humanisasi adalah cara 

paling ontologis untuk setia pada telos PAI yaitu pembentukan manusia utuh yang 

memanusiakan ruh mereka sendiri dan ruh orang lain. Ketika guru dan murid berelasi 

secara ontologis, ketika murid mengalami pembelajaran agama sebagai transformasi 

jiwa daripada hanya transmisi informasi, dan ketika nilai-nilai agama terintegrasi ke 

dalam seluruh cara hidup murid, maka PAI mencapai potensi maksimalnya sebagai 

pendidikan yang benar-benar humanis dan bermakna. 

Humanisasi PAI dalam ketiga dimensi ini menciptakan pembelajaran yang 

memanusiakan, dialogis, transformatif, dan selaras dengan semangat humanisasi 

dalam tradisi pendidikan Islam. Ini merupakan inti dari humanisasi PAI yaitu 

pemulihan relasi ontologis guru-murid sebagai fondasi untuk pembelajaran yang tidak 

hanya mengajarkan agama, tetapi menghadirkan agama sebagai kekuatan 

transformatif dalam kehidupan murid. 

 

D. SIMPULAN 

Analisis ontologis yang telah dipaparkan menunjukkan bahwa krisis Pendidikan 

Agama Islam di Indonesia bukanlah krisis metodologis melainkan krisis eksistensial. 

Guru kehilangan pemahaman akan dirinya sebagai actual being yang mengaktualisasi diri 

melalui aktivitas bermakna yang disebut energeia. Murid kehilangan pengalaman dirinya 

sebagai potential being yang aktif mengaktualisasi potensi mereka. Relasi di antara 

keduanya tereduksi dari pertemuan dua subjek menjadi relasi dominatif antara subjek dan 

objek. Dehumanisasi yang terjadi merupakan hasil dari hilangnya pemahaman ontologis 

tentang siapa guru itu, siapa murid itu, dan apa yang seharusnya menjadi sifat relasi 

mereka. 

Namun pemulihan adalah mungkin. Ketika relasi ontologis guru-murid dipulihkan, 

ketika guru hadir sebagai actual being yang autentik dan bermakna, ketika murid 

diberdayakan sebagai potential being yang aktif, dan ketika keduanya membangun relasi 

dialogis yang saling menghormati, maka PAI mengalami transformasi fundamental. 

Pembelajaran bukan lagi administrasi dokumen kurikulum semata. Pembelajaran menjadi 

proses humanisasi yang integral, menyentuh dimensi psikologis berupa keamanan dan 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 378  

aktualisasi diri, dimensi sosiologis berupa dialog dan keadilan relasional, serta dimensi 

teologis berupa transformasi jiwa dan pembentukan agen profetik. 

Insan kamil yang terbentuk melalui humanisasi PAI bukanlah manusia sekuler yang 

tercerabut dari nilai spiritual. Sebaliknya, insan kamil merupakan manusia yang paling 

utuh secara ontologis yaitu hadir secara spiritual dan intelektual, sadar akan Tuhan dan 

sadar akan realitas dunia, mampu menjadi agen perubahan profetik dalam masyarakat. Ini 

adalah jantung dari humanisasi Pendidikan Agama Islam di Indonesia, yakni pemulihan 

makna, restorasi relasi, dan transformasi pembelajaran menjadi proses yang benar-benar 

memanusiakan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

A. Samad, Sri Astuti, Syabuddin Gade, Hasan Basri, and Safrina Ariani. “Teacher’s 

Spiritual Competence and Its Implicatioan in Islamic Relgious Education Learning 

in Pidie, Aceh.” Ulumuna 27, no. 2 (December 30, 2023): 624–48. 

doi:10.20414/ujis.v27i2.710. 

Afrina Rambe, Anggi, Syahidin Syahidin, Udin Supriadi, Agus Fakhruddin, Bujang 

Bujang, Rezi Maswar, and Ahmad Rasyid. “The Relevance of Ibn Khaldun’s 

Educational Methods to Contemporary Education.” Ahlussunnah: Journal of 

Islamic Education 3, no. 1 (April 28, 2024): 10–19. doi:10.58485/jie.v3i1.216. 

Ainiyah, Navisah Al, and Abdul Muhid. “Konsep Interaksi Sosial Dalam Pendidikan 

Perspektif Kitab Ta’lim Muta’allim.” INCARE, International Journal of 

Educational Resources 5, no. 5 (February 27, 2025): 533–44. 

doi:10.59689/incare.v5i5.1125. 

Appova, Aina, Hea-Jin Lee, and Terri Bucci. “Technology in the Classroom: Banking 

Education or Opportunities to Learn?” Theory Into Practice 61, no. 3 (July 3, 2022): 

254–64. doi:10.1080/00405841.2022.2096372. 

Ayllón, Sara, Ángel Alsina, and Jordi Colomer. “Teachers’ Involvement and Students’ 

Self-Efficacy: Keys to Achievement in Higher Education.” PLOS ONE 14, no. 5 

(May 24, 2019): e0216865. doi:10.1371/journal.pone.0216865. 

Ayyad, Essam. “Re-Evaluating Early Memorization of the Qurʾān in Medieval Muslim 

Cultures.” Religions 13, no. 2 (February 17, 2022): 179. doi:10.3390/rel13020179. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 379  

Barros, Marcelo Vinicius Miranda. “Absurdar-Se Na Educação.” Filosofia e Educação 

11, no. 3 (May 12, 2020). doi:10.20396/rfe.v11i3.8655383. 

Beauvais, Clémentine, and Rupert Higham. “A Reappraisal of Children’s ‘Potential.’” 

Studies in Philosophy and Education 35, no. 6 (November 30, 2016): 573–87. 

doi:10.1007/s11217-016-9508-5. 

Berlin, Rebekah, and Julie Cohen. “The Convergence of Emotionally Supportive 

Learning Environments and College and Career Ready Mathematical Engagement 

in Upper Elementary Classrooms.” AERA Open 6, no. 3 (July 16, 2020). 

doi:10.1177/2332858420957612. 

Bolandhematan, Keyvan. “Spiritual Education in Islamic Tradition: Revisiting Ghazali’s 

‘Deliverance.’” Religious Education 114, no. 2 (March 15, 2019): 110–29. 

doi:10.1080/00344087.2018.1560585. 

Bridgman, Todd, Stephen Cummings, and John Ballard. “Who Built Maslow’s Pyramid? 

A History of the Creation of Management Studies’ Most Famous Symbol and Its 

Implications for Management Education.” Academy of Management Learning & 

Education 18, no. 1 (March 2019): 81–98. doi:10.5465/amle.2017.0351. 

Budiyanti, Nurti, Kokom St Komariah, Wawan Hermawan, Jenuri Jenuri, and Pandu 

Hyangsewu. “Impact of the UlÃ» Al- Ilm Model on Six Domains of Student 

Learning Outcomes in Islamic Religious Education.” Jurnal Pendidikan Islam 10, 

no. 1 (June 23, 2024): 113–24. doi:10.15575/jpi.v10i1.33225. 

Chanifah, Nur, Yusuf Hanafi, Choirul Mahfud, and Abu Samsudin. “Designing a 

Spirituality-Based Islamic Education Framework for Young Muslim Generations: 

A Case Study from Two Indonesian Universities.” Higher Education Pedagogies 

6, no. 1 (January 1, 2021): 195–211. doi:10.1080/23752696.2021.1960879. 

Creagh, Sue, Greg Thompson, Nicole Mockler, Meghan Stacey, and Anna Hogan. 

“Workload, Work Intensification and Time Poverty for Teachers and School 

Leaders: A Systematic Research Synthesis.” Educational Review 77, no. 2 

(February 23, 2025): 661–80. doi:10.1080/00131911.2023.2196607. 

Dajani, Basma Ahmad Sedki. “The Ideal Education in Ibn Khaldun’s Muqaddimah.” 

Procedia - Social and Behavioral Sciences 192 (June 2015): 308–12. 

doi:10.1016/j.sbspro.2015.06.044. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 380  

Dhuhri, Saifuddin, and Syamsul Rijal. “Ruling on Theology through the Shari‘a: Modern 

Approaches of Qur’an Interpretation and the Classical Universal Law of God’s 

Transcendence.” Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 14, no. 1 (June 1, 

2024): 123–44. doi:10.15642/teosofi.2024.14.1.123-144. 

El-Faizal, Rifki, and Mulya. “Islamic Child Personality Education Concepts By Al-

Ghazali.” MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 1, no. 1 (January 18, 2023): 6–

11. doi:10.58355/maqolat.v1i1.2. 

Feigenbaum, Kenneth D. “A Critique of Abraham Maslow and Carl Rogers as 

Educators.” Journal of Humanistic Psychology 64, no. 1 (January 1, 2024): 44–63. 

doi:10.1177/00221678231154819. 

Gaffar, Abdul, Fitriah M. Suud, and Riza Zahriyal Falah. “ISLAMIC EDUCATION 

BASED ON RELIGION MATURITY IN A CROSS-IDEOLOGICAL 

FRAMEWORK.” Indonesian Journal of Islamic Literature and Muslim Society 6, 

no. 1 (November 17, 2021). doi:10.22515/islimus.v6i1.2983. 

García-Rodríguez, Laura, Concha Iriarte Redín, and Charo Reparaz Abaitua. “Teacher-

Student Attachment Relationship, Variables Associated, and Measurement: A 

Systematic Review.” Educational Research Review 38 (February 2023): 100488. 

doi:10.1016/j.edurev.2022.100488. 

Goodall, Janet. “Learning-Centred Parental Engagement: Freire Reimagined.” 

Educational Review 70, no. 5 (October 20, 2018): 603–21. 

doi:10.1080/00131911.2017.1358697. 

Grecu, Alyssa L., Andreas Hadjar, and Kevin Simoes Loureiro. “The Role of Teaching 

Styles in the Development of School Alienation and Behavioral Consequences: A 

Mixed Methods Study of Luxembourgish Primary Schools.” Sage Open 12, no. 2 

(April 20, 2022). doi:10.1177/21582440221105477. 

Haikal, Muhammad Fajrin, and Saepul Anwar. “Transformation of Islamic Religious 

Education Learning Materials: Implementation of Qur’anic and Hadith Elements in 

Primary School.” Profesi Pendidikan Dasar, December 30, 2024, 251–73. 

doi:10.23917/ppd.v11i3.7619. 

Henderson, Emerald. “The Educational Salience of Emulation as a Moral Virtue.” 

Journal of Moral Education 53, no. 1 (January 2, 2024): 73–88. 

doi:10.1080/03057240.2022.2130882. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 381  

Hosaini, Mujamil Qomar, Agus Zaenul Fitri, Akhyak, and Kojin. “Innovative Learning 

Strategies for Islamic Religious Education Based on &lt;I&gt;Merdeka 

Belajar&lt;/I&gt; Curriculum in Vocational High Schools.” Al-Hayat: Journal of 

Islamic Education 8, no. 3 (September 10, 2024): 966–81. 

doi:10.35723/ajie.v8i3.587. 

Huda, Miftachul. “Islamic Philosophy and Ethics of Education: Al- Zarnūjī’s Concept 

of  Taʻẓīm in His Ta‘līm al-Muta‘allim.” Ulumuna 25, no. 2 (December 31, 2021): 

399–421. doi:10.20414/ujis.v25i2.464. 

In’ami, Moch Bambang, and Ismail Suardi Wekke. “Contextualising Adab in Islamic 

Education from the Perspective of Al-Attas.” Journal of Al-Tamaddun 20, no. 1 

(May 26, 2025): 145–58. doi:10.22452/JAT.vol20no1.11. 

Irawan, Hendri. “Memahami Organisasi Kurikulum Pendidikan Agama Islam.” 

Peradaban Journal of Interdisciplinary Educational Research 2, no. 2 (August 31, 

2024): 42–54. doi:10.59001/pjier.v2i2.72. 

Jackson, Liz. “Students Who Want Banking Education and Related Challenges to 

Problem-Posing Education.” In Encyclopedia of Educational Philosophy and 

Theory, 1–5. Singapore: Springer Singapore, 2016. doi:10.1007/978-981-287-532-

7_108-1. 

Kern, Andrea. “Human Life, Rationality and Education.” Journal of Philosophy of 

Education 54, no. 2 (May 3, 2020): 268–89. doi:10.1111/1467-9752.12412. 

Khalilurrahman, M. “SYAIKH YUSUF QARDHAWI: GURU UMAT ISLAM PADA 

MASANYA.” JURISDICTIE, March 26, 2012. doi:10.18860/j.v0i0.1588. 

Knijnik, Jorge. “To Freire or Not to Freire: Educational Freedom and the Populist Right‐

wing ‘ Escola Sem Partido ’ Movement in Brazil.” British Educational Research 

Journal 47, no. 2 (April 29, 2021): 355–71. doi:10.1002/berj.3667. 

Kondrla, Peter, Patrik Maturkanič, Martin Taraj, and Viktoria Kurilenko. “Philosophy of 

Education in Postmetaphysical Thinking.” Journal of Education Culture and 

Society 13, no. 2 (September 27, 2022): 19–30. doi:10.15503/jecs2022.2.19.30. 

Kristjánsson, Kristján. “Aristotelian Character Friendship as a ‘Method’ of Moral 

Education.” Studies in Philosophy and Education 39, no. 4 (July 19, 2020): 349–

64. doi:10.1007/s11217-020-09717-w. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 382  

Kulgemeyer, Christoph, Maren Kempin, Anna Weißbach, Andreas Borowski, David 

Buschhüter, Patrick Enkrott, Peter Reinhold, et al. “Exploring the Impact of Pre-

Service Science Teachers’ Reflection Skills on the Development of Professional 

Knowledge during a Field Experience.” International Journal of Science Education 

43, no. 18 (December 12, 2021): 3035–57. doi:10.1080/09500693.2021.2006820. 

Lahmar, Fella. “Islamic Education: An Islamic ‘Wisdom-Based Cultural Environment’ 

in a Western Context.” Religions 11, no. 8 (August 7, 2020): 409. 

doi:10.3390/rel11080409. 

Mariyo, Mariyo. “Konsep Pemikiran Imam Al Ghazali Dalam Relevansi Pola Pendidikan 

Islam Indonesia Dalam Era Globalisasi.” Journal on Education 5, no. 4 (March 18, 

2023): 13045–56. doi:10.31004/joe.v5i4.2304. 

Masturin, Masturin, Mhd. Rasid Ritonga, and Siti Amaroh. “Tawhid-Based Green 

Learning in Islamic Higher Education: An Insan Kamil Character Building.” QIJIS 

(Qudus International Journal of Islamic Studies) 10, no. 1 (July 29, 2022): 215. 

doi:10.21043/qijis.v10i1.14124. 

Miseliunaite, Brigita, Irina Kliziene, and Gintautas Cibulskas. “Can Holistic Education 

Solve the World’s Problems: A Systematic Literature Review.” Sustainability 14, 

no. 15 (August 8, 2022): 9737. doi:10.3390/su14159737. 

Mitev, Ariel Zoltán, Rita Tóth, and Balázs Vaszkun. “Role Transition of Higher 

Education Teachers Due to Disruptive Technological Change: Identity 

Reconstruction for a Better Teacher-Student Relationship.” The International 

Journal of Management Education 22, no. 2 (July 2024): 100978. 

doi:10.1016/j.ijme.2024.100978. 

Muthaharo, Pityatul, Pitnizar Pitnizar, and Siti Halimah. “Penerapan Project Based 

Learning Dalam Meningkatkan Hasil Belajar Siswa Pada Mata Pelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI) Di Kelas VC SD Negeri 13/I Muara Bulian Dengan 

Menggunakan Metode Tanya Jawab.” ISLAMIKA 7, no. 1 (January 1, 2025): 93–

106. doi:10.36088/islamika.v7i1.5475. 

Ningsih, Andi Mariani, and Fisky Fitria. “Interaction of Islamic Religious Education 

Teachers with Students in the Learning Process.” Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Indonesia (JPAII) 4, no. 1 (March 31, 2023): 13–17. doi:10.37251/jpaii.v4i1.652. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 383  

Nuranifah, Nuranifah, Cut Zahri Harun, and Nasir Usman. “Management of 

Strengthening Islamic Character Education in Senior High School.” Jurnal Ilmiah 

Peuradeun 10, no. 3 (September 30, 2022): 629–38. 

doi:10.26811/peuradeun.v10i3.659. 

Obaid, Yahya, Aswar Abidin, Samsuddin Samsuddin, St. Fatimah Kadir, and Ahmad 

Baharuddin. “Revealing Identity to Form Student Character: Application of the 

Hidden Curriculum in Islamic Legal Education.” Samarah: Jurnal Hukum 

Keluarga Dan Hukum Islam 8, no. 3 (October 9, 2024): 1782. 

doi:10.22373/sjhk.v8i3.24061. 

Putra, K.S. Konsep Pendidikan Spiritual Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Terhadap 

Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam. Vol. 3, 2024. 

Rasmitadila, Reza Rachmadtullah, Teguh Prasetyo, Megan Asri Humaira, Diah Andika 

Sari, Achmad Samsudin, Muhammad Nurtanto, . Fitriyani, and Rohimi ZamZam. 

“Professional Development for Indonesian Elementary School Teachers: Increased 

Competency and Sustainable Teacher Development Programs.” F1000Research 13 

(November 18, 2024): 1375. doi:10.12688/f1000research.156946.1. 

Renger, Susan, and Ann Macaskill. “Developing the Foundations for a Learning-Based 

Humanistic Therapy.” Journal of Humanistic Psychology 65, no. 5 (September 15, 

2025): 1039–60. doi:10.1177/00221678211007668. 

Revina, Shintia, Rezanti Putri Pramana, Christopher Bjork, and Daniel Suryadarma. 

“Replacing the Old with the New: Long-Term Issues of Teacher Professional 

Development Reforms in Indonesia.” Asian Education and Development Studies 

12, no. 4/5 (November 14, 2023): 262–74. doi:10.1108/AEDS-12-2022-0148. 

Ricoeur, Paul. “The Model of the Text: Meaningful Action Considered as a Text.” New 

Literary History 5, no. 1 (February 5, 1973): 91. doi:10.2307/468410. 

Saada, Najwan. “Educating for Global Citizenship in Religious Education: Islamic 

Perspective.” International Journal of Educational Development 103 (November 

2023): 102894. doi:10.1016/j.ijedudev.2023.102894. 

Sahin, Abdullah. “Critical Issues in Islamic Education Studies: Rethinking Islamic and 

Western Liberal Secular Values of Education.” Religions 9, no. 11 (October 30, 

2018): 335. doi:10.3390/rel9110335. 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 384  

Sauri, Sofyan, Sandie Gunara, and Febbry Cipta. “Establishing the Identity of Insan 

Kamil Generation through Music Learning Activities in Pesantren.” Heliyon 8, no. 

7 (July 2022): e09958. doi:10.1016/j.heliyon.2022.e09958. 

Servant-Miklos, Virginie, and Liesbeth Noordegraaf-Eelens. “Toward Social-

Transformative Education: An Ontological Critique of Self-Directed Learning.” 

Critical Studies in Education 62, no. 2 (March 15, 2021): 147–63. 

doi:10.1080/17508487.2019.1577284. 

Setiawan, Aris, and Moh. Ahyan Yusuf Sa’bani. “Islamic Education According to Yusuf 

Al Qardhawi’s Perspective in the Manhaj Da’wah Book.” EDU-RELIGIA : Jurnal 

Keagamaan Dan Pembelajarannya 6, no. 2 (January 10, 2024): 166–78. 

doi:10.52166/edu-religia.v6i2.5892. 

Solichin, Mohammad Muchlis. “TEORI BELAJAR HUMANISTIK DAN 

APLIKASINYA DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM: Telaah Materi Dan 

Metode Pembelajaran.” Islamuna: Jurnal Studi Islam 5, no. 1 (September 12, 

2018). doi:10.19105/islamuna.v5i1.1856. 

Symons, Xavier, and Tyler VanderWeele. “Aristotelian Flourishing and Contemporary 

Philosophical Theories of Wellbeing.” Journal of Happiness Studies 25, nos. 1–2 

(February 14, 2024): 26. doi:10.1007/s10902-024-00723-0. 

Tsuei, Sian Hsiang-Te, Dongho Lee, Charles Ho, Glenn Regehr, and Laura Nimmon. 

“Exploring the Construct of Psychological Safety in Medical Education.” Academic 

Medicine 94, no. 11S (November 2019): S28–35. 

doi:10.1097/ACM.0000000000002897. 

Wang, Fan. “The Relationship Between Students and Teachers and Its Implications.” 

Journal of Education, Humanities and Social Sciences 29 (April 19, 2024): 390–

95. doi:10.54097/rzvpb402. 

Wardana, Mochammad Naufal Adzin, and Anita Puji Astutik. “Pentingnya 

Profesionalitas Guru Agama Islam Dalam Implementasi Kurikulum Merdeka.” 

Education and Learning Journal 6, no. 1 (October 25, 2024): 10. 

doi:10.33096/eljour.v6i1.1269. 

Wulandari, Dewi, and M Shohibul Mafariech. “Implementation of Humanistic Theory 

Concepts in Islamic Religious Education.” SCHOOLAR: Social and Literature 



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025 

Muhammad Aldam Shaka Pradipta1, Puput Rahmania2, Muhamad Parhan3 | 385  

Study in Education 4, no. 3 (February 19, 2025): 98–107. 

doi:10.32764/schoolar.v4i3.5584. 

Zhu, Bao, and Shiting Zhai. “Administrative Pressure, Interpersonal Relationships, and 

Teachers’ Professional Identity.” Frontiers in Psychology 16 (June 16, 2025). 

doi:10.3389/fpsyg.2025.1505258. 

Zulkhairi, A, T Nuriyati, and M H. Akmal. Konsep Pendidikan Islam Menurut Al Ghazali 

Dan Relevansinya Di Era Modern. 5th ed. Vol. 2, 2025. 

  

 

 

 

 


