Jurnal Yaqzhan, Vol. 11 No. 02, Desember 2025
Available online at

[urnal

YA ZHAN http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yagzhan/index
Q DOI: 10.24235/jy.v11i2.23771

(] 0 Published by Departement of Aqeedah and Islamic Philosophy,
mmnﬂw‘nmm“m‘wm‘n Faculty of Ushuluddin, Adab and Dakwah IAIN Syekh Nurjati

Cirebon, Indonesia

RELASI ONTOLOGIS GURU DAN MURID SEBAGAI DASAR
HUMANISASI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI INDONESIA

THE ONTOLOGICAL TEACHER-STUDENT RELATIONSHIP AS
THE BASIS FOR THE HUMANIZATION OF ISLAMIC
RELIGIOUS EDUCATION IN INDONESIA

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’ aldampradipta@upi.edu
Universitas Pendidikan Indonesia

Puput Rahmania? puputrahmania24@upi.edu
Universitas Pendidikan Indonesia

Muhamad Parhan?® parhan.muhamad@upi.edu
Univeritas Pendidikan Indonesia

ABSTRAK: Penelitian ini berangkat dari pertanyaan penelitian: Bagaimana relasi ontologis guru murid
dapat menjadi dasar bagi humanisasi pembelajaran Pendidikan Agama Islam di Indonesia? Tujuan
penelitian adalah mengungkap secara sistematis hakikat ontologis guru dan murid sebagai pemeran
utama dalam pendidikan agama Islam, menganalisis relasi ontologis keduanya, dan menunjukkan
bagaimana relasi tersebut membuka kemungkinan humanisasi PAl. Penelitian ini menggunakan
kerangka ontologi Aristotelian dengan konsep actual being, potential being, causa, telos, dan
energeia sebagai lensa utama, diperkaya oleh pemikiran pendidikan Islam serta perspektif kritis Paulo
Freire tentang banking versus problem-posing education, dan konsep teacher as facilitator dari Carl
Rogers. Hasil penelitian menunjukkan bahwa krisis PAIl hari ini bukan krisis metodologis melainkan
krisis ontologis: guru dan murid kehilangan pemahaman akan hakikat mereka sebagai being yang
sedang menjadi. Ketika relasi ontologis guru-murid dibangun atas dasar mutual recognition dan
dialog sejati, pembelajaran PAl bergeser dari struktur dehumanis menuju humanis, dengan guru hadir
sebagai actual being yang mengaktualisasi diri, murid diberdayakan sebagai potential being yang
aktif, dan keduanya terlibat dalam transformasi bermakna menuju kedewasaan spiritual dan
intelektual.

Kata Kunci: Relasi Ontologis, Humanisasi, Pendidikan Agama Islam, Aristoteles, Krisis Eksistensial.

ABSTRACT: This research begins from the research question: How can the ontological relation between
teacher student serve as a foundation for the humanization of Islamic Religious Education (PAI)
learning in Indonesia? The research objective is to systematically uncover the ontological nature of
teacher and student as main actors in Islamic religious education, analyze their ontological relation,
and demonstrate how this relation opens possibilities for PAl humanization. This research employs the
Aristotelian ontological framework comprising the concepts of actual being, potential being, causa,
telos, and energeia as the primary lens, enriched by Islamic education thought, as well as Paulo Freire's
critical perspective on banking versus problemposing education, and Carl Rogers' concept of teacher
as facilitator. The research findings demonstrate that the current PAI crisis is not a methodological
crisis but an ontological one: teachers and students lose understanding of their nature as beings
becoming. When the ontological relation between teacher and student is built on mutual recognition
and genuine dialogue, PAI learning shifts from a dehumanizing structure to a humanizing one, with
the teacher present as an actual being actualizing itself, the student empowered as an active potential
being, and both engaged in meaningful transformation toward spiritual and intellectual maturity.
Keywords: Ontological Relation, Humanization, Islamic Religious Education, Aristotle, Existential
Crisis.

Copyright @ 2025 Author.
Published by Jurnal Yaqzhan


http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/yaqzhan/index

YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

A. PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Islam di sekolah-sekolah Indonesia saat ini dipandang sebagai
disiplin ilmu yang kaku, dogmatis, dan terpisah dari kehidupan nyata siswa.' Persepsi ini
berakar pada praktik pembelajaran yang memprioritaskan hafalan materi agama
dibandingkan pemahaman mendalam dan pengalaman hidup bermakna.? Guru
Pendidikan Agama Islam kerap terlukis sebagai sosok yang formal dan berjarak dari
kehangatan relasi pedagogis. Hal ini sebagian besar disebabkan oleh besarnya tuntutan
administratif dan target kurikulum yang memaksa guru untuk lebih memprioritaskan
transfer pengetahuan kognitif dan hafalan, ketimbang membangun dialog personal yang
mendalam.® Akibatnya, muncul jarak lebar antara idealisme tujuan pendidikan agama
dengan praktik kelas yang sesungguhnya.

Situasi ini menciptakan krisis pada level makna, bukan sekadar level metodologis
atau teknis. Guru terperangkap dalam tuntutan administratif dan kurikulum sentralistis,
hingga kehilangan pemahaman dirinya sebagai pendidik agama sejati.* Murid, demikian
pula, kehilangan pengalaman dirinya sebagai subjek belajar yang aktif berkembang.®
Relasi guru-murid yang seharusnya bersifat mutual dan resiprokal menyusut menjadi
hubungan administratif semata, di mana guru adalah penyampai materi dan murid adalah
penerima pasif.® Dalam suasana demikian, PAI mengalami dehumanisasi dan kehilangan
karakter esensialnya sebagai pendidikan yang memanusiakan.’

Penelitian tentang Pendidikan Agama Islam dalam literatur akademik terkini secara
umum mengikuti dua arah yang berbeda. Pertama, penelitian normatif-teologis mengkaji
pertanyaan mendasar tentang tujuan PAI menurut ajaran Islam, komposisi kurikulum

ideal, dan nilai-nilai yang seharusnya dikembangkan, berakar pada tradisi intelektual

1 Abdul Gaffar, Fitriah M. Suud, and Riza Zahriyal Falah, “ISLAMIC EDUCATION BASED ON RELIGION MATURITY IN A CROSS-
IDEOLOGICAL FRAMEWORK,” Indonesian Journal of Islamic Literature and Muslim Society 6, no. 1 (November 17, 2021),
doi:10.22515/islimus.v6i1.2983.

2 Muhammad Fajrin Haikal and Saepul Anwar, “Transformation of Islamic Religious Education Learning Materials: Implementation
of Qur'anic and Hadith Elements in Primary School,” Profesi Pendidikan Dasar, December 30, 2024, 251-73,
doi:10.23917/ppd.v11i3.7619.

3 Sri Astuti A. Samad et al., “Teacher’s Spiritual Competence and Its Implicatioan in Islamic Relgious Education Learning in Pidie,
Aceh,” Ulumuna 27, no. 2 (December 30, 2023): 62448, doi:10.20414/ujis.v27i2.710.

4 Mochammad Naufal Adzin Wardana and Anita Puji Astutik, “Pentingnya Profesionalitas Guru Agama Islam Dalam Implementasi
Kurikulum Merdeka,” Education and Learning Journal 6, no. 1 (October 25, 2024): 10, doi:10.33096/eljour.v6i1.1269.

5 Pityatul Muthaharo, Pitnizar Pitnizar, and Siti Halimah, “Penerapan Project Based Learning Dalam Meningkatkan Hasil Belajar Siswa
Pada Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) Di Kelas VC SD Negeri 13/I Muara Bulian Dengan Menggunakan Metode Tanya
Jawab,” ISLAMIKA 7, no. 1 (January 1, 2025): 93-106, doi:10.36088/islamika.v7i1.5475.

6 Fan Wang, “The Relationship Between Students and Teachers and Its Implications,” Journal of Education, Humanities and Social
Sciences 29 (April 19, 2024): 390-95, doi:10.54097/rzvpb402.

7 Andi Mariani Ningsih and Fisky Fitria, “Interaction of Islamic Religious Education Teachers with Students in the Learning Process,”
Jurnal Pendidikan Agama Islam Indonesia (JPAIl) 4, no. 1 (March 31, 2023): 13-17, doi:10.37251/jpaii.v4i1.652.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 360



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Islam klasik yang mempertahankan pluralisme intelektual.® Kedua, penelitian praktis-
metodologis berusaha mengidentifikasi dan menguji strategi konkret, model
pembelajaran, dan teknik pedagogis yang efektif dalam meningkatkan prestasi siswa di
berbagai domain pembelajaran.® Di luar dua arus tersebut, mulai muncul kajian filosofis-
eksistensial yang membaca krisis pendidikan sebagai krisis makna relasi guru—murid dan
menjauhnya sekolah dari makna manusiawi ontologis-sosial pengalaman pedagogis. *°

Meskipun ketiga pendekatan ini memberikan wawasan berharga, semuanya masih
cenderung beroperasi tanpa analisis sistematis tentang relasi ontologis guru—murid.
Penelitian metodologis menunjukkan bahwa model pembelajaran berbasis Qur'an (ull al-
'ilm) efektif meningkatkan learning outcomes di enam dimensi, yaitu kognitif, afektif,
psikomotor, etika, sosial, dan spiritual, namun tidak menganalisis bagaimana struktur
relasi guru—murid memfasilitasi efektivitas model tersebut. Penelitian teologis mengkritik
instrumentalisasi Shari'a yang menekan kebebasan interpretasi dalam konteks lokal,
tetapi belum menelaah relasi pedagogis konkret yang memungkinkan atau justru
menghambat kebebasan teologis tersebut.!! Kajian eksistensial semisal Barros menyoroti
krisis eksistensial lembaga sekolah dan absurditas relasi guru—murid, namun tetap berada
pada tingkat deskripsi fenomenologis tanpa mengelaborasi kerangka ontologis yang
eksplisit tentang guru dan murid sebagai subjek yang sedang menjadi.

Dengan kata lain, literatur PAI saat ini terpolarisasi antara fokus pada model
pembelajaran atau level metodologis dan fokus pada prinsip teologis atau level normatif,
tanpa menganalisis guru dan murid sebagai ontological subjects yang sedang
berkembang.'? Sebagian besar studi mengasumsikan bahwa posisi guru dan siswa sudah
jelas, lalu langsung bekerja pada tingkat sistem, kurikulum, atau metode.'® Akibatnya,

akar masalah berupa krisis makna ontologis antara guru dan murid yang disebabkan oleh

8 Saifuddin Dhuhri and Syamsul Rijal, “Ruling on Theology through the Shari‘a: Modern Approaches of Qur’an Interpretation and the
Classical Universal Law of God’s Transcendence,” Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 14, no. 1 (June 1, 2024): 123-44,
doi:10.15642/teosofi.2024.14.1.123-144.

9 Nurti Budiyanti et al., “lmpact of the UIA» Al- llm Model on Six Domains of Student Learning Outcomes in Islamic Religious
Education,” Jurnal Pendidikan Islam 10, no. 1 (June 23, 2024): 113-24, doi:10.15575/jpi.v10i1.33225.

10 Marcelo Vinicius Miranda Barros, “Absurdar-Se Na Educagdo,” Filosofia e Educagdo 11, no. 3 (May 12, 2020),
doi:10.20396/rfe.v11i3.8655383.

11 Dhuhriand Rijal, “Ruling on Theology through the Shari‘a: Modern Approaches of Qur’an Interpretation and the Classical Universal
Law of God’s Transcendence.”

12 Abdullah Sahin, “Critical Issues in Islamic Education Studies: Rethinking Islamic and Western Liberal Secular Values of Education,”
Religions 9, no. 11 (October 30, 2018): 335, doi:10.3390/rel9110335.

13 Hendri Irawan, “Memahami Organisasi Kurikulum Pendidikan Agama Islam,” Peradaban Journal of Interdisciplinary Educational
Research 2, no. 2 (August 31, 2024): 42-54, doi:10.59001/pjier.v2i2.72.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 361



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

tuntutan administratif dan dehumanisasi struktural jarang dibahas secara mendalam
dalam relasi guru-murid sebagai fondasi pembelajaran.'*

Celah inilah yang menjadi fokus artikel ini, dengan memusatkan perhatian pada
guru dan murid sebagai pelaku utama pendidikan, bukan pada sistem atau kurikulum.
Artikel ini menawarkan kerangka berpikir bahwa pembenahan PAI harus dimulai dari
pemulihan pemahaman ontologis tentang siapa guru dan murid sebagai beings, serta
bagaimana relasi keduanya dapat dibangun atas dasar mutual recognition sebagai dua
subjek yang sedang menjadi. Sehingga pertanyaan penelitian ini mengapa di level
filosofis relasi ontologis guru-murid menjadi penting dan bagaimana relasi tersebut
membuka kemungkinan bagi PAI yang lebih humanis?.

Tujuan artikel ini adalah mengungkap secara sistematis hakikat ontologis guru dan
murid sebagai pemeran utama dalam pendidikan agama Islam, menganalisis relasi
ontologis keduanya, dan menunjukkan implikasi relasi tersebut terhadap humanisasi
pembelajaran PAI. Artikel ini menggunakan kerangka ontologi Aristotelian sebagai lensa
utama, dengan konsep Actual Being, Potential Being, Causa, Telos, dan Energeia sebagai
alat analisis.’® Kerangka ini diperkaya oleh pemikiran filosofis tradisi pendidikan Islam
seperti konsep Insan Kamil dari Qardhawi, adab dan habituasi dari Ibnu Khaldun,
Tarbiyah dari Al-Ghazali, dan adab relasional dari kitab Ta'lim al-Muta'allim sebagai
jembatan antara konsep abstrak dan implementasi praktis.® Perspektif kritis Paulo Freire
tentang Banking Versus Problem-Posing Education, serta konsep Teacher As Facilitator
dari Carl Rogers, dan teori kebutuhan berjenjang dari Abraham Maslow, berfungsi
sebagai lensa diagnostik untuk memahami bagaimana relasi ontologis dapat difasilitasi

atau disupresi dalam konteks pembelajaran.!” Semua elemen teoritis ini diorkestrasi untuk

1 Bao Zhu and Shiting Zhai, “Administrative Pressure, Interpersonal Relationships, and Teachers’ Professional Identity,” Frontiers
in Psychology 16 (June 16, 2025), doi:10.3389/fpsyg.2025.1505258.

5 Andrea Kern, “Human Life, Rationality and Education,” Journal of Philosophy of Education 54, no. 2 (May 3, 2020): 268-89,
doi:10.1111/1467-9752.12412.

16 Navisah Al Ainiyah and Abdul Muhid, “Konsep Interaksi Sosial Dalam Pendidikan Perspektif Kitab Ta’lim Muta’allim,” INCARE,
International Journal of Educational Resources 5, no. 5 (February 27, 2025): 533-44, doi:10.59689/incare.v5i5.1125; Mariyo Mariyo,
“Konsep Pemikiran Imam Al Ghazali Dalam Relevansi Pola Pendidikan Islam Indonesia Dalam Era Globalisasi,” Journal on
Education 5, no. 4 (March 18, 2023): 13045-56, doi:10.31004/joe.v5i4.2304; Anggi Afrina Rambe et al., “The Relevance of Ibn
Khaldun’s Educational Methods to Contemporary Education,” Ahlussunnah: Journal of Islamic Education 3, no. 1 (April 28, 2024):
10-19, doi:10.58485/jie.v3il.216; Aris Setiawan and Moh. Ahyan Yusuf Sa’bani, “Islamic Education According to Yusuf Al
Qardhawi’s Perspective in the Manhaj Da’wah Book,” EDU-RELIGIA : Jurnal Keagamaan Dan Pembelajarannya 6, no. 2 (January
10, 2024): 166-78, doi:10.52166/edu-religia.v6i2.5892.

17 Kenneth D. Feigenbaum, “A Critique of Abraham Maslow and Carl Rogers as Educators,” Journal of Humanistic Psychology 64, no.
1 (January 1, 2024): 4463, doi:10.1177/00221678231154819; Liz Jackson, “Students Who Want Banking Education and Related
Challenges to Problem-Posing Education,” in Encyclopedia of Educational Philosophy and Theory (Singapore: Springer Singapore,
2016), 1-5, doi:10.1007/978-981-287-532-7_108-1.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 362



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

menjawab pertanyaan sentral tentang bagaimana relasi ontologis guru-murid dapat
menjadi landasan bagi humanisasi PAI.

Artikel ini membahas empat aspek utama secara berurutan. Pertama, akan dianalisis
hakikat guru dalam perspektif ontologis Aristotelian sebagai actual being yang berfungsi
sebagai causa dan memiliki telos dalam pendidikan, sekaligus mengungkap Krisis
eksistensial guru ketika status ontologisnya terdegradasi menjadi peran fungsional.
Kedua, akan dianalisis hakikat murid sebagai potential being yang membawa fitrah dan
kapasitas untuk berkembang, serta krisis murid ketika diperlakukan sebagai objek pasif
dalam banking education. Ketiga, akan dianalisis relasi ontologis keduanya melalui
konsep matriks causa-telos dan dampaknya terhadap aktualisasi murid, mengintegrasikan
perspektif tentang relasi dialogis, habituasi bertahap, dan kritik terhadap banking
education. Keempat, akan dianalisis bagaimana pemahaman dan penerapan relasi
ontologis ini berimplikasi pada humanisasi pembelajaran PAI di tiga dimensi, yaitu
dimensi psikologis, sosiologis, dan teologis.

Melalui keempat lapisan pembahasan tersebut, artikel ini menunjukkan bahwa
krisis PAI hari ini adalah konsekuensi dari krisis ontologis yang belum ditangani di
akarnya. Sebaliknya, pemulihan pemahaman ontologis tentang guru dan murid membuka
kemungkinan bagi PAI untuk kembali menyentuh potensi maksimalnya sebagai
pendidikan yang benar-benar humanis, dialogis, dan bermakna, sekaligus memfasilitasi

kebebasan intelektual dalam pembelajaran agama.*8

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan penelitian kualitatif berjenis filosofis-
konseptual dengan metode hermeneutika-integratif. Hermeneutika, sebagaimana
dikembangkan oleh Gadamer dan Ricoeur, menekankan proses pemahaman dan
penafsiran teks yang bersifat dialogis, kontekstual, dan melibatkan dialog antara horizon
pembaca dengan horizon teks. Pendekatan integratif dalam penelitian ini berarti
mengorkestrasikan tiga tradisi, yaitu konsep ontologi Aristotelian, pemikiran pendidikan
Islam, dan pedagogi kritis sebagai kerangka analisis terpadu untuk membedah hakikat
ontologis guru-murid dan relasi keduanya dalam konteks Pendidikan Agama Islam di
Indonesia. Sumber data utama penelitian adalah literatur klasik pendidikan Islam,

18 Dewi Wulandari and M Shohibul Mafariech, “Implementation of Humanistic Theory Concepts in Islamic Religious Education,”
SCHOOLAR: Social and Literature Study in Education 4, no. 3 (February 19, 2025): 98—107, doi:10.32764/schoolar.v4i3.5584.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 363



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

khususnya Al-Mugaddimah karya Ibn Khaldun dan Ta'lim al-Muta'allim karya Az-
Zarnuji, serta artikel jurnal peer-reviewed kontemporer tentang PAI, filosofi pendidikan,
dan pedagogi kritis yang dapat diakses publik. Teknik pengumpulan data dilakukan
melalui studi literatur dengan strategi pencarian berbasis tema dan konsep untuk
mengidentifikasi sumber yang relevan dengan pertanyaan penelitian.

Prosedur analisis data dilakukan secara berlapis melalui pendekatan multi-layered
conceptual analysis. Pertama, pembacaan hermeneutis terhadap teks klasik dan
kontemporer untuk mengekstrak konsep kunci tentang relasi guru-murid, adab relasional,
habituasi, dan krisis dehumanisasi dalam pendidikan. Kedua, pemetaan konseptual untuk
mengidentifikasi, membedakan, dan mengintegrasikan konsep dari kerangka
Aristotelian, pemikiran pendidikan Islam, dan pedagogi kritis menjadi satu kerangka
analisis yang koheren dan terpadu. Ketiga, sintesis analitis yang mengaplikasikan
kerangka terintegrasi pada konteks krisis PAI di Indonesia untuk mendiagnosis hakikat
ontologis guru sebagai actual being, murid sebagai potential being, serta relasi ontologis
keduanya sebagai fondasi untuk humanisasi. Keempat, refleksi kritis digunakan untuk
mengidentifikasi implikasi humanisasi PAI serta keterbatasan dan ketegangan dalam
analisis filosofis ini. Alat analisis yang digunakan mencakup matriks causa-telos, analisis
tiga dimensi humanisasi, serta perbandingan komparatif model pendidikan Paulo Freire
dalam kerangka ontologis Aristotelian.

Prosedur penelitian ini memastikan validitas penelitian melalui koherensi internal
kerangka, relevansi dengan konteks PAI Indonesia, dukungan sitasi tekstual dari sumber
primer dan sekunder, serta transparansi dalam mengakui asumsi teoritis, keterbatasan
filosofis versus empiris, dan implikasi praktis bagi pengembangan PAIl yang lebih
humanis. Metode penelitian yang dijelaskan relevan dengan tujuan artikel untuk
mengungkap secara sistematis hakikat ontologis guru dan murid sebagai pemeran utama
dalam pendidikan agama Islam, menganalisis relasi ontologis keduanya, dan
menunjukkan implikasi relasi tersebut terhadap humanisasi pembelajaran PAL.
Pendekatan hermeneutika-integratif memungkinkan peneliti untuk melakukan dialog
mendalam dengan teks klasik dan kontemporer, serta mengintegrasikan berbagai tradisi
pemikiran menjadi kerangka analisis yang dapat menghasilkan temuan yang valid serta
dapat diandalkan dalam konteks teoretis-filosofis.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 364



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Hakikat Guru

Memahami akar krisis Pendidikan Agama Islam saat ini memerlukan analisis
mendalam tentang hakikat guru dalam kerangka ontologi Aristotelian. Guru
ditempatkan sebagai actual being, individu yang potensinya telah banyak
teraktualisasi melalui pengalaman, pengetahuan, dan refleksi yang panjang.'® Namun
actual being tidak sekadar merujuk pada individu yang sudah memiliki pengetahuan.
Lebih dari itu, actual being merupakan individu yang terus-menerus mengaktualisasi
diri melalui aktivitas bermakna, yang dalam terminologi Aristoteles disebut sebagai
Energeia.?°

Guru PAI sejati adalah orang yang terus berkembang, terus menggali makna dari
pengalaman mengajar, dan terus menemukan cara-cara baru untuk terhubung dengan
murid-muridnya.?! Kondisi ontologis yang ideal ini menghadirkan guru sebagai being
yang sedang terus menjadi, bukan sebagai being yang sudah selesai dan statis. Namun,
realitas yang dijumpai di sekolah-sekolah Indonesia menunjukkan fenomena yang
berbeda. Guru sering terjebak dalam situasi yang mengikis status actual being mereka.
Tuntutan administratif yang berlebihan, beban kerja yang berat, gaji yang tidak
memadai, dan skeptisisme berkelanjutan dari masyarakat terhadap relevansi PAI
menciptakan kondisi di mana guru kehilangan kesempatan untuk melakukan energeia,
aktivitas bermakna yang mengaktualisasi diri.??

Guru masuk ke dalam krisis eksistensial ketika mereka kehilangan pemahaman
tentang dirinya sebagai guru agama yang sesungguhnya. Dehumanisasi pada tingkat
paling fundamental terjadi ketika guru tidak lagi mengalami diri mereka sebagai being

19 Christoph Kulgemeyer et al., “Exploring the Impact of Pre-Service Science Teachers’ Reflection Skills on the Development of
Professional Knowledge during a Field Experience,” International Journal of Science Education 43, no. 18 (December 12, 2021): 3035—
57, doi:10.1080/09500693.2021.2006820.

20 Xavier Symons and Tyler VanderWeele, “Aristotelian Flourishing and Contemporary Philosophical Theories of Wellbeing,” Journal
of Happiness Studies 25, nos. 1-2 (February 14, 2024): 26, doi:10.1007/s10902-024-00723-0.

21 Hosaini et al., “Innovative Learning Strategies for Islamic Religious Education Based on &lt;I&gt;Merdeka Belajar&lt;/I&gt;
Curriculum in Vocational High Schools,” Al-Hayat: Journal of Islamic Education 8, no. 3 (September 10, 2024): 966-81,
doi:10.35723/ajie.v8i3.587.

22 Sue Creagh et al., “Workload, Work Intensification and Time Poverty for Teachers and School Leaders: A Systematic Research
Synthesis,” Educational Review 77, no. 2 (February 23, 2025): 661-80, doi:10.1080/00131911.2023.2196607; Rasmitadila et al.,
“Professional Development for Indonesian Elementary School Teachers: Increased Competency and Sustainable Teacher
Development Programs,” F1000Research 13 (November 18, 2024): 1375, doi:10.12688/f1000research.156946.1; Shintia Revina et
al., “Replacing the Old with the New: Long-Term Issues of Teacher Professional Development Reforms in Indonesia,” Asian Education
and Development Studies 12, no. 4/5 (November 14, 2023): 262-74, doi:10.1108/AEDS-12-2022-0148.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 365



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

yang sedang menjadi, melainkan hanya sebagai being yang menjalankan peran.?
Dalam kerangka Aristoteles, guru juga memiliki fungsi sebagai causa, penyebab atau
faktor penggerak utama dalam proses pendidikan.?* Lebih spesifik, guru merupakan
efficient cause, faktor yang menggerakkan murid dari potensi menuju aktualisasi.?®
Guru menghadirkan energi, pengetahuan, nilai-nilai, dan model perbuatan ke dalam
kelas. Kehadirannya bersifat aktif, memicu perubahan dalam diri murid.

Dalam konteks PAI yang terdehumanisasi, fungsi guru sebagai efficient cause
sering tereduksi pada transfer hafalan semata.?® Guru menjadi mesin transfer
informasi, bukan pembentuk karakter dan pemahaman bermakna.?’ Energi
transformatif guru yang seharusnya membangkitkan potensi murid untuk belajar,
bertanya, dan berkembang menjadi terserap habis dalam rutinitas administratif. Selain
itu, guru juga memiliki telos atau tujuan akhir yang luhur jika dipandang dari four
causes Aristotelian. Teori ini memandang bahwa telos guru PAI adalah mengantarkan
murid menuju kedewasaan spiritual, intelektual, dan moral.?® Guru memiliki misi
membentuk Insan Kamil, manusia paripurna yang memiliki kepribadian utuh dalam
dimensi ruh, akal, dan adab.?® Ketika guru terjebak dalam rutinitas administratif tanpa
ruang untuk merefleksikan makna mendalam pekerjaan mereka, telos ini menjadi
kabur dan bahkan terlupakan.

Guru kemudian mengejar tujuan-tujuan sekunder seperti menyelesaikan materi,
mencapai target nilai, dan memenuhi dokumentasi administratif. Pembelajaran
berubah sifat menjadi transactional daripada transformatif. Dalam tradisi pendidikan
Islam, Al-Ghazali menggunakan istilah murabbi untuk menggambarkan guru sejati
sebagai orang yang tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi membentuk jiwa siswa

2 Ariel Zoltan Mitev, Rita Toth, and Baldzs Vaszkun, “Role Transition of Higher Education Teachers Due to Disruptive Technological
Change: Identity Reconstruction for a Better Teacher-Student Relationship,” The International Journal of Management Education
22, no. 2 (July 2024): 100978, doi:10.1016/j.ijme.2024.100978.

24 Emerald Henderson, “The Educational Salience of Emulation as a Moral Virtue,” Journal of Moral Education 53, no. 1 (January 2,
2024): 73-88, d0i:10.1080/03057240.2022.2130882.

25 Sara Ayllén, Angel Alsina, and Jordi Colomer, “Teachers’ Involvement and Students’ Self-Efficacy: Keys to Achievement in Higher
Education,” PLOS ONE 14, no. 5 (May 24, 2019): e0216865, doi:10.1371/journal.pone.0216865.

26 Essam Ayyad, “Re-Evaluating Early Memorization of the Qur'an in Medieval Muslim Cultures,” Religions 13, no. 2 (February 17,
2022): 179, doi:10.3390/rel13020179.

27 Nuranifah Nuranifah, Cut Zahri Harun, and Nasir Usman, “Management of Strengthening Islamic Character Education in Senior
High School,” Jurnal limiah Peuradeun 10, no. 3 (September 30, 2022): 629-38, doi:10.26811/peuradeun.v10i3.659.

28 Nur Chanifah et al., “Designing a Spirituality-Based Islamic Education Framework for Young Muslim Generations: A Case Study
from Two Indonesian Universities,” Higher Education Pedagogies 6, no. 1 (January 1, 2021): 195-211,
doi:10.1080/23752696.2021.1960879; Najwan Saada, “Educating for Global Citizenship in Religious Education: Islamic Perspective,”
International Journal of Educational Development 103 (November 2023): 102894, doi:10.1016/j.ijedudev.2023.102894.

2% Masturin Masturin, Mhd. Rasid Ritonga, and Siti Amaroh, “Tawhid-Based Green Learning in Islamic Higher Education: An Insan
Kamil Character Building,” QUIS (Qudus International Journal of Islamic Studies) 10, no. 1 (July 29, 2022): 215,
doi:10.21043/qijis.v10i1.14124.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 366



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

menuju kebaikan dan kedewasaan.®® Seorang murabbi adalah guru yang sadar akan
dimensi spiritual dan moral dari pendidikan, yang terlibat dalam transformasi jiwa
daripada hanya transmisi informasi.®* Yusuf al-Qardhawi memperkuat konsep ini
dengan menekankan bahwa guru PAI adalah pengarah menuju Insan Kamil, manusia
yang mencapai potensi penuhnya dalam dimensi spiritual, intelektual, moral, dan
social 32

Konsep-konsep ini beresonansi dengan pemahaman Aristotelian tentang actual
being yang terus mengaktualisasi diri. Namun dalam praktik PAI saat ini, banyak guru
tidak memiliki kesempatan, dukungan, atau kesadaran untuk menjadi murabbi sejati.
Mereka terjebak dalam peran fungsional yang menguras energi spiritual dan
intelektual. Krisis eksistensial guru PAI merupakan krisis yang menghilangkan status
mereka sebagai actual being. Guru berhenti mengaktualisasi diri sebagai pendidik
bermakna, berhenti berfungsi sebagai efficient cause yang penuh energi transformatif,
dan berhenti berorientasi pada telos yang luhur. Sebaliknya, guru berfungsi sebagai
mesin administratif yang menjalankan instruksi dari atas tanpa pemahaman mendalam
tentang makna. Energi transformatif guru yang seharusnya menyalakan potensi murid

justru meredup, dan pembelajaran kehilangan jiwanya.

2. Hakikat Murid

Murid merupakan potential being, individu yang potensinya masih aktif
berkembang dan belum sepenuhnya teraktualisasi. Namun potential being tidak
sekadar berarti belum siap atau belum matang.3® Sebaliknya, potential being adalah
individu yang penuh dengan kemungkinan, sedang dalam proses menjadi, dan
membawa energi pertumbuhan dalam dirinya.3* Dengan Kkata lain, murid adalah being
yang memiliki kekuatan internal untuk berkembang, untuk belajar, dan untuk
bertransformasi. Dalam proses pembelajaran, murid berfungsi sebagai material cause,

faktor internal yang memiliki kapasitas untuk berubah dan berkembang.

30 Keyvan Bolandhematan, “Spiritual Education in Islamic Tradition: Revisiting Ghazali’s ‘Deliverance,’” Religious Education 114, no.
2 (March 15, 2019): 110-29, doi:10.1080/00344087.2018.1560585.

31 Rifki EI-Faizal and Mulya, “Islamic Child Personality Education Concepts By Al-Ghazali,” MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 1, no.
1 (January 18, 2023): 6-11, doi:10.58355/maqolat.v1il.2.

32 M. Khalilurrahman, “SYAIKH YUSUF QARDHAWI: GURU UMAT ISLAM PADA MASANYA,” JURISDICTIE, March 26, 2012,
doi:10.18860/].v0i0.1588.

33 Clémentine Beauvais and Rupert Higham, “A Reappraisal of Children’s ‘Potential,”” Studies in Philosophy and Education 35, no. 6
(November 30, 2016): 573-87, doi:10.1007/s11217-016-9508-5.

34 peter Kondrla et al., “Philosophy of Education in Postmetaphysical Thinking,” Journal of Education Culture and Society 13, no. 2
(September 27, 2022): 19-30, doi:10.15503/jecs2022.2.19.30.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 367



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Murid bukanlah wadah kosong yang pasif menerima pengetahuan dari luar.
Sebaliknya, murid membawa pertanyaan, rasa ingin tahu, pengalaman hidup, dan
kapasitas untuk mengolah serta menginterpretasi informasi. Murid adalah agen aktif
dalam pembelajaran, bukan objek yang sifatnya act-upon. Konsep Qardhawi tentang
fitrah memperkuat pemahaman ini dengan menyatakan bahwa setiap anak dilahirkan
dengan fitrah, kecenderungan bawaan menuju kebaikan, kesadaran spiritual, dan
kapasitas untuk belajar. Fitrah ini bukan kekosongan yang menunggu untuk diisi,
melainkan kehadiran potensi positif dalam diri setiap murid.

Abraham Maslow menambahkan dimensi psikologis melalui teori kebutuhan
berjenjangnya. Literatur tentang pembelajaran menunjukkan bahwa murid tidak hanya
memiliki kebutuhan kognitif untuk menerima informasi, tetapi juga kebutuhan
fundamental seperti keamanan, penghargaan, dan aktualisasi diri.*® Dalam konteks
pembelajaran agama Islam, kebutuhan murid mencakup dimensi spiritual yang berupa
kebutuhan untuk menemukan makna, merasa dihargai, dan mengalami pertumbuhan
bermakna. Kebutuhan-kebutuhan ini hanya dapat dipenuhi dalam suasana
pembelajaran yang humanis dan dialogis, di mana murid diperlakukan sebagai subjek
yang dihargai dan bukan sebagai objek administratif.

Namun dalam praktik PAI yang sering terdehumanisasi, murid diperlakukan
sebagai objek pasif dalam sistem yang dikritik tajam oleh Paulo Freire sebagai banking
education. Dalam banking education, guru adalah penabung pengetahuan dan murid
adalah bank, wadah yang hanya berfungsi menerima setoran.®® Murid tidak diajak
berpikir aktif, tidak diundang untuk bertanya, dan tidak mengalami pembelajaran
sebagai proses penggalian makna bersama. Sebaliknya, murid diperintahkan untuk
menghafal, diajar untuk pasif mendengarkan, dan dinilai hanya berdasarkan akurasi
hafalan atau regurgitasi informasi. Dalam model ini, murid kehilangan status sebagai
material cause yang aktif dan hanya menjadi objek yang di-act-upon, bukan subjek
yang acting.

Akibatnya, potensi murid tidak teraktualisasi. Murid mengalami pembelajaran

yang meninggalkan kesan hampa dan alienasi. Dehumanisasi murid dalam banking

35 Todd Bridgman, Stephen Cummings, and John Ballard, “Who Built Maslow’s Pyramid? A History of the Creation of Management
Studies’” Most Famous Symbol and Its Implications for Management Education,” Academy of Management Learning & Education 18,
no. 1 (March 2019): 81-98, doi:10.5465/amle.2017.0351.

36 Janet Goodall, “Learning-Centred Parental Engagement: Freire Reimagined,” Educational Review 70, no. 5 (October 20, 2018):
603-21, doi:10.1080/00131911.2017.1358697.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 368



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

education terukir dalam pengalaman harian mereka di kelas. Fitrah murid, kapasitas
alami untuk bertanya, mencari makna, dan berkembang, menjadi tertekan. Kebutuhan
spiritual dan emosional yang seharusnya diperhatikan dalam pendidikan agama
menjadi diabaikan. Murid merasakan PAI sebagai pelajaran yang membosankan, tidak
relevan dengan kehidupan mereka, dan tidak menyentuh apa yang benar-benar mereka
butuhkan. Ini menciptakan krisis eksistensial pada murid ketika mereka kehilangan
pemahaman tentang diri mereka dalam konteks pembelajaran agama. Alih-alih
mengalami diri sebagai being yang sedang menjadi, murid mengalami diri sebagai
being yang dibuat objek, dikendalikan, dan dikurasi.

Krisis eksistensial murid adalah krisis kehilangan status sebagai potential being
yang aktif. Murid tidak lagi mengaktualisasi diri melalui pembelajaran bermakna,
melainkan berfungsi sebagai penerima pasif yang kehadiran aktualnya diminimalkan.
Fitrah yang seharusnya berkembang menjadi tertindas, kebutuhan yang seharusnya
dipenuhi menjadi diabaikan, dan energi pertumbuhan yang seharusnya menyala
menjadi redup. Dehumanisasi dari sudut pandang murid terwujud dalam bentuk
kehilangan diri sebagai being yang sedang menjadi dan pendereduksian menjadi vessel

untuk materi pembelajaran.

3. Relasi Ontologis Guru dan Murid

Kita telah melihat krisis ontologis pada guru dan murid secara terpisah. Tetapi
pertanyaan yang lebih krusial adalah bagaimana relasi di antara keduanya menciptakan
kondisi untuk humanisasi atau dehumanisasi. Untuk memahami ini, kita harus
melampaui pemahaman tentang guru dan murid secara terpisah, dan masuk ke analisis
tentang relasi ontologis keduanya. Relasi ontologis guru-murid bukan sekadar
hubungan fungsional antara pengajar dan pelajar, melainkan pertemuan dua being
yang saling mengakui eksistensi satu sama lain sebagai subjek yang sedang menjadi.

Dalam kerangka Aristotelian, relasi guru-murid dapat dipahami sebagai suatu
interaksi dalam matriks causa-telos yang dinamis. Guru sebagai actual being dan
efficient cause hadir untuk menggerakkan murid dari potensi menuju aktualisasi, dari
dynamic menuju energeia. Namun, telos guru bukanlah sekadar menyelesaikan materi,
telos guru adalah kesuksesan murid dalam mencapai kedewasaan spiritual, intelektual,
dan moral. Telos ini tidak dapat dicapai melalui transfer informatif semata. Telos hanya

dapat dicapai ketika guru memahami bahwa murid adalah material cause yang aktif,

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 369



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

yang membawa potensi dan kapasitas untuk berubah. Guru perlu menciptakan kondisi
yang memungkinkan murid untuk mengaktualisasi dirinya. Ini adalah relasi yang
saling melengkapi, guru memberi bentuk dan arahan causa formal serta murid
memberi daya gerak dan responsivitas material cause. Relasi seperti ini bisa disebut
sebagai metode persahabatan dalam pendidikan.®” Hubungan ketika keduanya
bersama-sama menciptakan energeia aktivitas pembelajaran yang hidup dan
bermakna.

Carl Rogers menjelaskan apa yang terlihat ketika relasi ini dibangun dengan
sehat melalui konsep teacher as facilitator. Rogers menggeser paradigma dari guru
sebagai expert-authoritarian menuju guru sebagai fasilitator yang menghormati proses
pembelajaran murid.®® Dalam relasi dialogis yang Rogers promosikan, guru
mengundang murid untuk aktif berpikir, mengajukan pertanyaan, dan menemukan
jawaban bersama.®® Ini adalah pengakuan mutual antara dua being yang saling
menghormati. Guru mengakui bahwa murid adalah subjek yang berharga, bukan objek
dan murid mengalami pengakuan ini dan merasa aman untuk bertanya dan
berkembang.

Di sisi lain Ibnu Khaldun menawarkan wawasan penting tentang bagaimana
relasi guru dan murid serta proses pembelajaran seharusnya dibangun secara bertahap
dan beradab. Kajian atas Mugaddimah menunjukkan bahwa ia menekankan perlunya
pendidikan dilakukan secara gradual, berkesinambungan, dan disesuaikan dengan
kapasitas murid, serta memperingatkan bahwa pemaksaan dan kekerasan dalam
belajar justru melemahkan semangat, memupuk kemalasan, dan menumbuhkan
kebohongan serta keburukan dalam diri peserta didik.*® Dalam kerangka ini, habituasi
dapat dipahami sebagai proses pembiasaan yang terukur dan bertahap, yang
memungkinkan murid menginternalisasi pengetahuan dan nilai secara perlahan, bukan
melalui pola disiplin yang kaku dan mekanis yang mengabaikan perkembangan batin

mereka.

37 Kristjan Kristjdnsson, “Aristotelian Character Friendship as a ‘Method’ of Moral Education,” Studies in Philosophy and Education
39, no. 4 (July 19, 2020): 349-64, doi:10.1007/s11217-020-09717-w.

38 Virginie Servant-Miklos and Liesbeth Noordegraaf-Eelens, “Toward Social-Transformative Education: An Ontological Critique of
Self-Directed Learning,” Critical Studies in Education 62, no. 2 (March 15, 2021): 147-63, doi:10.1080/17508487.2019.1577284.

39 Susan Renger and Ann Macaskill, “Developing the Foundations for a Learning-Based Humanistic Therapy,” Journal of Humanistic
Psychology 65, no. 5 (September 15, 2025): 1039-60, doi:10.1177/00221678211007668.

40 Basma Ahmad Sedki Dajani, “The Ideal Education in Ibn Khaldun’s Mugaddimah,” Procedia - Social and Behavioral Sciences 192
(June 2015): 308-12, doi:10.1016/j.sbspro.2015.06.044.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 370



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Pada saat yang sama, pembacaan kontemporer terhadap pemikiran Ibnu Khaldun
menegaskan bahwa habituasi yang sejati hanya mungkin efektif ketika relasi guru dan
murid menjunjung tinggi kebebasan dan martabat murid, sehingga praktik pendidikan
tidak jatuh pada kekerasan dan koersi yang merusak aspek fisik, psikologis, dan moral
peserta didik.** Dalam perspektif ini, relasi pedagogis yang ideal menuntut kehadiran
guru yang menyadari kemanusiaan murid, menjaga kehormatan dan individualitas
mereka, serta mengarahkan energi moral dan spiritual secara perlahan untuk
memperhalus sikap dan perilaku. Di bawah relasi semacam ini, habituasi menjadi
sebuah proses humanis, yakni ketika murid merespons dengan kepercayaan dan
keterlibatan aktif, dan pembiasaan tidak lagi identik dengan intimidasi, melainkan
dengan penyemaian ihsan dalam tindakan.

Sebaliknya, Paulo Freire memberikan diagnosis yang tajam tentang apa yang
terjadi ketika relasi ontologis hilang. Dalam banking education, relasi guru-murid
berubah menjadi relasi dominatif yang menunjukkan bahwa guru adalah subjek dan
murid adalah objek.*? Guru tidak lagi berusaha menciptakan kondisi untuk aktualisasi
murid, tetapi hanya berusaha untuk mentransfer pengetahuan sebanyak mungkin.
Murid tidak lagi dipandang sebagai co-creator dalam pembelajaran, murid hanya
sekadar penerima pasif. Freire menawarkan alternatif melalui problem-posing
education, model yang menempatkan guru dan murid sama-sama aktif dalam proses
pembelajaran. Dalam problem-posing education, guru dan murid bersama-sama
mengidentifikasi masalah-masalah nyata, menganalisisnya secara kritis, dan mencari
solusi bersama.®® Ini adalah relasi dialogis antara keduanya sebagai subjek, bukan
objek. Guru belajar dari murid tentang realitas dunia mereka, murid belajar dari guru
tentang cara berpikir kritis dan menemukan makna. Dalam model ini, energeia
pembelajaran tidak bersumber dari guru semata, tetapi dari interaksi dinamis antara
guru dan murid dua being yang saling menggerakkan menuju pemahaman yang lebih
dalam.

41 Fella Lahmar, “Islamic Education: An Islamic ‘Wisdom-Based Cultural Environment’ in a Western Context,” Religions 11, no. 8
(August 7, 2020): 409, doi:10.3390/rel110804009.

42 Aina Appova, Hea-lin Lee, and Terri Bucci, “Technology in the Classroom: Banking Education or Opportunities to Learn?,” Theory
Into Practice 61, no. 3 (July 3, 2022): 254-64, doi:10.1080/00405841.2022.2096372.

43 Jorge Knijnik, “To Freire or Not to Freire: Educational Freedom and the Populist Right-wing ‘ Escola Sem Partido ’ Movement in
Brazil,” British Educational Research Journal 47, no. 2 (April 29, 2021): 355-71, doi:10.1002/berj.3667.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 371



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Ketika relasi ontologis guru-murid ini terjalin dengan baik, terjadi fenomena
yang dalam terminologi Aristotelian disebut dynamic energeia, atau aktivitas
pembelajaran yang penuh energi dan hidup.** Murid tidak merasa tertekan untuk
menghafal. Sebaliknya, murid merasa terdorong untuk memahami, bertanya, dan
mengintegrasikan pembelajaran ke dalam kehidupan mereka. Guru tidak merasa
sebagai mesin administratif, tetapi sebagai pendamping perjalanan pembelajaran yang
bermakna. Kelas menjadi ruang gerak, bukan ruang tekan. Pembelajaran menjadi
proses yang organik, guru dan murid sama-sama mengalami pertumbuhan.

Untuk meringkas relasi ontologis guru-murid secara konkret, berikut disajikan
matriks causa-telos guru-murid dan dampaknya pada energi pembelajaran. Matriks ini
menunjukkan bahwa ketika relasi guru-murid dibangun atas dasar ontologis, maka
energeia pembelajaran bergeser dari negatif apati, keenganan menjadi positif
antusiasme, dan juga pertumbuhan. Sebaliknya, ketika relasi ini direduksi menjadi
relasi fungsional administratif, energeia pembelajaran menjadi datar, mekanistik, dan

jauh dari humanisasi.

Tabel 1. Relasi Ontologis Guru-Murid dalam Matriks Causa-Telos

Hadir dengan
pengetahuan,
pengalaman, dan
kematangan spiritual.
Membawa energi
transformatif ke kelas

Guru

Membawa fitrah,
pertanyaan, dan
pengalaman hidup.
Aktif dalam proses
belajar dan menjadi
agen dalam
pembelajaran sendiri

Murid

Dialog sejati, mutual
recognition,
kepercayaan dan
penghormatan timbal
balik. Keduanya
mengakui
kemanusiaan satu
sama lain

Relasi
Ontologis

Mengantarkan murid
menuju kedewasaan
iman, akal, dan akhlak
serta membentuk insan
kamil.

Mengaktualisasi potensi
melalui interaksi dengan
guru. Berkembang
menuju kedewasaan
spiritual dan intelektual

Mewujudkan
pembelajaran yang
memanusiakan manusia,
transformasi bersama,
dan PAI menjadi proses
humanisasi integral

Kelas menjadi ruang
gerak, pembelajaran
menjadi proses yang
hidup, serta guru hadir
sebagai spiritual guide
yang autentik

Murid merasakan
pertumbuhan bermakna.
Mengalami agama sebagai
jalan hidup, bukan sekadar
pengetahuan. Nilai-nilai
agama terintegrasi dalam
kehidupan

Pembelajaran menjadi
dialogis dan
transformative. Guru dan
murid sama-sama
mengalami pertumbuhan
dan kelas menjadi
komunitas belajar yang
bermakna

4 Laura Garcia-Rodriguez, Concha Iriarte Redin, and Charo Reparaz Abaitua, “Teacher-Student Attachment Relationship, Variables

Associated, and Measurement:
doi:10.1016/j.edurev.2022.100488.

A Systematic Review,” Educational Research Review 38 (February 2023):

100488,

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 372



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

4. Humanisasi Pendidikan Agama Islam

Pemahaman tentang hakikat guru sebagai actual being, hakikat murid sebagai
potential being, dan relasi ontologis keduanya membuka jalan untuk memahami
humanisasi PAIl sebagai konsekuensi logis dari relasi ontologis yang sehat.
Humanisasi bukan sekadar membuat pembelajaran lebih ramah atau menyenangkan,
melainkan proses pengakuan dan pengembangan potensi murid secara menyeluruh.*®
Ini adalah proses yang menyentuh seluruh dimensi kemanusiaan termasuk ruh, akal,
hati, dan adab, serta menciptakan ruang di mana guru dan murid sama-sama
mengalami pertumbuhan sebagai manusia.

Tujuan akhir Pendidikan Agama Islam tidak dapat dipisahkan dari visi tentang
manusia seperti apa yang ingin dibentuk. Visi ini diartikulasikan melalui konsep insan
kamil, manusia paripurna yang mencapai kesempurnaan dalam dimensi spiritual,
intelektual, moral, dan social.*® Insan kamil bukanlah manusia yang sekadar memiliki
pengetahuan agama yang benar secara dogmatis, melainkan manusia yang hidup
sesuai nilai-nilai agama dengan kesadaran penuh dan integrasi yang utuh.*’
Spiritualitasnya berpadu dengan intelektualitas dan kebijaksanaan praktis. Humanisasi
PAIl adalah tentang bagaimana insan kamil dapat dibentuk melalui praktik
pembelajaran yang sesungguhnya. Ini bukan pertanyaan teknis tentang metode atau
strategi, melainkan pertanyaan fundamental tentang struktur relasi pendidikan itu
sendiri. Maka dari itu, humanisasi PAI bisa dipecah lagi ke dalam tiga dimensi.

Penelitian holistik menegaskan bahwa pendidikan manusia utuh mensyaratkan
integrasi harmonis seluruh aspek kemanusiaan, yaitu ketika perubahan pada satu
dimensi selalu terkait erat dengan dimensi lainnya. Oleh karena itu, relasi guru dan
murid dalam PAI harus dipahami melalui tiga dimensi yang saling bergantung dan
berkaitan.*® Dimensi pertama adalah dimensi psikologis, keamanan batin dan
pengakuan subjek. Kedua ada dimensi sosiologis, atau dimensi yang menunjukkan
posisi murid dalam struktur komunitas. Terakhir ada dimensi teologis yang

menjelaskan makna eksistensi murid di hadapan Allah. Ketiga dimensi tersebut

4> Mohammad Muchlis Solichin, “TEORI BELAJAR HUMANISTIK DAN APLIKASINYA DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM: Telaah Materi
Dan Metode Pembelajaran,” Islamuna: Jurnal Studi Islam 5, no. 1 (September 12, 2018), doi:10.19105/islamuna.v5i1.1856.

46 In’ami, Moch Bambang, and Ismail Suardi Wekke, “Contextualising Adab in Islamic Education from the Perspective of Al-Attas,”
Journal of Al-Tamaddun 20, no. 1 (May 26, 2025): 145-58, doi:10.22452/JAT.vol20no1.11.

47 Sofyan Sauri, Sandie Gunara, and Febbry Cipta, “Establishing the Identity of Insan Kamil Generation through Music Learning
Activities in Pesantren,” Heliyon 8, no. 7 (July 2022): e09958, doi:10.1016/j.heliyon.2022.e09958.

8 Brigita Miseliunaite, Irina Kliziene, and Gintautas Cibulskas, “Can Holistic Education Solve the World’s Problems: A Systematic
Literature Review,” Sustainability 14, no. 15 (August 8, 2022): 9737, doi:10.3390/su14159737.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 373



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

mewakili prinsip keseimbangan, inklusifitas, dan keterhubungan dalam pendidikan.
Selain itu tiga dimensi ini juga secara bersama-sama membentuk fondasi bagi
terbentuknya insan kamil.

Dimensi pertama humanisasi PAI adalah dimensi psikologis. Pada tingkat ini,
humanisasi berarti mengembalikan murid sebagai subjek belajar yang aman secara
emosional dan diakui keberadaannya. Tanpa rasa aman dan penerimaan yang
memadai, potensi murid tidak akan teraktualisasi.*® Murid membutuhkan lingkungan
di mana kehadiran mereka dihargai, pertanyaan-pertanyaan mereka didengarkan, dan
kesalahan dipandang sebagai bagian dari proses pembelajaran daripada sebagai
kegagalan yang patut dihukum.>® Dengan itu, dimensi psikologis humanisasi adalah
tentang menciptakan psychological safety dalam kelas PAI

Ketika murid merasa aman, mereka berani mengajukan pertanyaan yang
sebenarnya mereka tanyakan. Ketika murid merasa diterima apa adanya, mereka tidak
perlu menyembunyikan kebingungan atau ketidaksetujuan. Fitrah murid mengenai
dorongan internal untuk belajar, bertanya, dan tumbuh dapat berkembang dengan baik.
Guru dalam dimensi ini bukanlah expert-authoritarian, melainkan fasilitator yang
menghormati proses pembelajaran murid. Guru menciptakan ruang untuk murid dapat
menjadi diri mereka sendiri, mengeksplorasi makna agama dengan cara yang relevan
dengan kehidupan mereka, dan merasakan bahwa pembelajaran agama adalah
perjalanan personal mereka. Kebutuhan psikologis murid dalam PAI mencakup
kebutuhan untuk menemukan makna spiritual yang resonan dengan kehidupan mereka
sendiri, merasa dihargai sebagai individu unik yang membawa pertanyaan dan
perspektif unik, serta mengalami pertumbuhan yang bermakna.® Ketika kebutuhan-
kebutuhan ini terpenuhi, murid tidak hanya belajar tentang agama, tetapi mengalami
agama sebagai kekuatan transformatif dalam hidup mereka.

Dimensi kedua adalah dimensi sosiologis. Pada tingkat ini, humanisasi PAI
menuntut transformasi struktur relasi di kelas dari hubungan dominatif menuju relasi

dialogis di mana dua subjek bersama-sama membaca realitas. Dari pembahasan

49 Sian Hsiang-Te Tsuei et al., “Exploring the Construct of Psychological Safety in Medical Education,” Academic Medlicine 94, no. 11S
(November 2019): S28-35, doi:10.1097/ACM.0000000000002897.

50 Rebekah Berlin and Julie Cohen, “The Convergence of Emotionally Supportive Learning Environments and College and Career
Ready Mathematical Engagement in Upper Elementary Classrooms,” AERA Open 6, no. 3 (July 16, 2020),
doi:10.1177/2332858420957612.

51 Yahya Obaid et al., “Revealing Identity to Form Student Character: Application of the Hidden Curriculum in Islamic Legal
Education,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 8, no. 3 (October 9, 2024): 1782, doi:10.22373/sjhk.v8i3.24061.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 374



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

mengenai banking versus problem-posing education menunjukkan bahwa struktur
kelas yang authoritarian menciptakan kekerasan relasional, kekerasan yang
tersembunyi dalam rutinitas pembelajaran dan mengasingkan murid dari diri mereka
sendiri.®®> Dengan kata lain, dimensi sosiologis humanisasi adalah tentang
menghentikan kekerasan struktural ini dan membangun relasi yang dialogis.

Dalam relasi dialogis, guru dan murid tidak berdiri dalam posisi subjek-objek,
melainkan sebagai subjek-subjek yang saling menghormati. Guru bukanlah penabung
pengetahuan, melainkan rekan dalam proses pencarian makna bersama. Murid
bukanlah penerima pasif, melainkan agen aktif yang membawa perspektif, pertanyaan,
dan pengalaman hidup mereka ke dalam pembelajaran. Az-Zarnuji dalam kitab Ta'lim
al-Muta'allim tak luput berbicara tentang etika relasional yang direpresentasikan oleh
adab sebagai yang mencerminkan penghormatan terhadap kemanusiaan satu sama
lain. Dalam Ta’lim al-Muta’allim, adab murid kepada guru dan adab murid kepada diri
sendiri sama-sama diletakkan sebagai syarat dasar agar proses menuntut ilmu
berlangsung secara manusiawi. Adab kepada guru mengatur bagaimana murid
merespons kemanusiaan dan otoritas moral sang pengajar, sedangkan adab kepada diri
sendiri menata disiplin batin, kesungguhan, dan ketakwaan murid dalam mengelola
dirinya. Keduanya, jika dibaca bersama, menunjukkan bahwa Zarnuji tidak hanya
merumuskan etika teknis belajar, tetapi sebuah etika relasional yang memuliakan guru
sekaligus menjaga martabat murid sebagai subjek yang sedang tumbuh.>® Sehingga
relasi pendidikan menjadi ruang pertemuan dua kemanusiaan yang saling
menghormati, bukan sekadar relasi instruksional satu arah.

Adab merupakan manifestasi konkret dari relasi ontologis ketika kedua pihak
memahami dan menghormati kemanusiaan satu sama lain. Guru memiliki adab
terhadap murid dengan menghormati potensi mereka, memperlakukan mereka dengan
kelembutan, dan membimbing dengan tujuan untuk kebaikan mereka. Murid memiliki
adab terhadap guru dengan menghormati integritas dan autentisitas guru, belajar

dengan sungguh-sungguh, dan terbuka terhadap bimbingan.>* Ketika adab ini hilang,

52 Alyssa L. Grecu, Andreas Hadjar, and Kevin Simoes Loureiro, “The Role of Teaching Styles in the Development of School Alienation
and Behavioral Consequences: A Mixed Methods Study of Luxembourgish Primary Schools,” Sage Open 12, no. 2 (April 20, 2022),
doi:10.1177/21582440221105477.

53 Miftachul Huda, “Islamic Philosophy and Ethics of Education: Al- ZarnGji’'s Concept of Ta‘zim in His Ta‘lim al-Muta‘allim,” Ulumuna
25, no. 2 (December 31, 2021): 399-421, doi:10.20414/ujis.v25i2.464.

54 |bid.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 375



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

relasi menjadi transactional dan impersonal, sementara pembelajaran agama
kehilangan karakternya yang paling esensial.

Adab dalam pendidikan ini juga barang tentu harus diiringi dengan adanya
malakah atau pembiasaan. Habituasi bertahap yang Ibnu Khaldun jelaskan hanya
dapat efektif ketika dibangun atas dasar kepercayaan dan saling menghormati. Murid
secara perlahan-lahan mengubah perilaku, pemikiran, dan perasaan mereka melalui
pengalaman berulang yang bermakna daripada melalui paksaan.® Dalam konteks PAI,
ini berarti nilai-nilai agama diinternalisasi melalui praktek dialogis dan pembiasaan
yang menghormati ritme dan kapasitas murid.

Dimensi terakhir adalah dimensi teologis, yang merupakan puncak dari
humanisasi PAI. Pada dimensi ini, pembelajaran agama bukanlah sekadar tentang
transfer pengetahuan intelektual, melainkan tentang transformasi jiwa. Pada konteks
ini, dimensi teologis membedakan PAI dari pembelajaran umum dan menetapkan
tujuan akhir yang luhur. Al-Ghazali berbicara tentang tarbiyah sebagai proses yang
menyentuh dimensi terdalam kemanusiaan, yang melibatkan ruh, akal, dan akhlak
secara terintegrasi.>® Tarbiyah merupakan pembelajaran totaliter dalam arti paling
positif, pembelajaran yang melibatkan whole person dari murid.

Namun untuk mencapai tarbiyah sejati, relasi guru-murid harus dibangun atas
dasar ketulusan, kepercayaan, dan dialog yang mendalam. Guru bukanlah hanya
mentransfer pengetahuan (knowledge), tetapi berfungsi sebagai spiritual guide yang
hadir dengan integritas dan autentisitas.>” Murid bukanlah hanya recipient, melainkan
co-traveler dalam perjalanan spiritual. Relasi ontologis bukanlah pilihan pedagogis
yang opsional, melainkan keharusan struktural untuk tarbiyah yang sesungguhnya.
Yusuf al-Qardhawi menekankan bahwa tujuan PAI adalah membentuk insan kamil,
manusia yang mencapai kesempurnaan dalam dimensi spiritual, intelektual, moral, dan
sosial. Dengan itu, dimensi teologis pada humanisasi berbicara tentang bagaimana
insan kamil dapat dibentuk melalui pembelajaran yang tidak memisahkan spiritualitas

dari kesadaran kritis terhadap realitas sosial.

55 Lahmar, “Islamic Education: An Islamic ‘Wisdom-Based Cultural Environment’ in a Western Context.”

%6 K.S Putra, Konsep Pendidikan Spiritual Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Terhadap Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam,
vol. 3, 2024.

57 A Zulkhairi, T Nuriyati, and M H. Akmal, Konsep Pendidikan Islam Menurut Al Ghazali Dan Relevansinya Di Era Modern, 5th ed.,
vol. 2, 2025.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 376



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Dimensi teologis humanisasi menegaskan bahwa humanisasi PAI bukanlah
westernisasi atau sekularisasi pendidikan agama. Sebaliknya, humanisasi adalah cara
paling ontologis untuk setia pada telos PAI yaitu pembentukan manusia utuh yang
memanusiakan ruh mereka sendiri dan ruh orang lain. Ketika guru dan murid berelasi
secara ontologis, ketika murid mengalami pembelajaran agama sebagai transformasi
jiwa daripada hanya transmisi informasi, dan ketika nilai-nilai agama terintegrasi ke
dalam seluruh cara hidup murid, maka PAI mencapai potensi maksimalnya sebagai
pendidikan yang benar-benar humanis dan bermakna.

Humanisasi PAI dalam ketiga dimensi ini menciptakan pembelajaran yang
memanusiakan, dialogis, transformatif, dan selaras dengan semangat humanisasi
dalam tradisi pendidikan Islam. Ini merupakan inti dari humanisasi PAI yaitu
pemulihan relasi ontologis guru-murid sebagai fondasi untuk pembelajaran yang tidak
hanya mengajarkan agama, tetapi menghadirkan agama sebagai kekuatan
transformatif dalam kehidupan murid.

D. SIMPULAN

Analisis ontologis yang telah dipaparkan menunjukkan bahwa krisis Pendidikan
Agama Islam di Indonesia bukanlah krisis metodologis melainkan krisis eksistensial.
Guru kehilangan pemahaman akan dirinya sebagai actual being yang mengaktualisasi diri
melalui aktivitas bermakna yang disebut energeia. Murid kehilangan pengalaman dirinya
sebagai potential being yang aktif mengaktualisasi potensi mereka. Relasi di antara
keduanya tereduksi dari pertemuan dua subjek menjadi relasi dominatif antara subjek dan
objek. Dehumanisasi yang terjadi merupakan hasil dari hilangnya pemahaman ontologis
tentang siapa guru itu, siapa murid itu, dan apa yang seharusnya menjadi sifat relasi
mereka.

Namun pemulihan adalah mungkin. Ketika relasi ontologis guru-murid dipulihkan,
ketika guru hadir sebagai actual being yang autentik dan bermakna, ketika murid
diberdayakan sebagai potential being yang aktif, dan ketika keduanya membangun relasi
dialogis yang saling menghormati, maka PAIl mengalami transformasi fundamental.
Pembelajaran bukan lagi administrasi dokumen kurikulum semata. Pembelajaran menjadi

proses humanisasi yang integral, menyentuh dimensi psikologis berupa keamanan dan

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 377



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

aktualisasi diri, dimensi sosiologis berupa dialog dan keadilan relasional, serta dimensi
teologis berupa transformasi jiwa dan pembentukan agen profetik.

Insan kamil yang terbentuk melalui humanisasi PAI bukanlah manusia sekuler yang
tercerabut dari nilai spiritual. Sebaliknya, insan kamil merupakan manusia yang paling
utuh secara ontologis yaitu hadir secara spiritual dan intelektual, sadar akan Tuhan dan
sadar akan realitas dunia, mampu menjadi agen perubahan profetik dalam masyarakat. Ini
adalah jantung dari humanisasi Pendidikan Agama Islam di Indonesia, yakni pemulihan
makna, restorasi relasi, dan transformasi pembelajaran menjadi proses yang benar-benar

memanusiakan.

DAFTAR PUSTAKA

A. Samad, Sri Astuti, Syabuddin Gade, Hasan Basri, and Safrina Ariani. “Teacher’s
Spiritual Competence and Its Implicatioan in Islamic Relgious Education Learning
in Pidie, Aceh.” Ulumuna 27, no. 2 (December 30, 2023): 624-48.
d0i:10.20414/ujis.v27i2.710.

Afrina Rambe, Anggi, Syahidin Syahidin, Udin Supriadi, Agus Fakhruddin, Bujang
Bujang, Rezi Maswar, and Ahmad Rasyid. “The Relevance of Ibn Khaldun’s
Educational Methods to Contemporary Education.” Ahlussunnah: Journal of
Islamic Education 3, no. 1 (April 28, 2024): 10-19. doi:10.58485/jie.v3i1.216.

Ainiyah, Navisah Al, and Abdul Muhid. “Konsep Interaksi Sosial Dalam Pendidikan
Perspektif Kitab Ta’lim Muta’allim.” INCARE, International Journal of
Educational Resources 5, no. 5 (February 27, 2025): 533-44.
doi:10.59689/incare.v5i5.1125.

Appova, Aina, Hea-Jin Lee, and Terri Bucci. “Technology in the Classroom: Banking
Education or Opportunities to Learn?”” Theory Into Practice 61, no. 3 (July 3, 2022):
254-64. doi:10.1080/00405841.2022.2096372.

Ayllon, Sara, Angel Alsina, and Jordi Colomer. “Teachers’ Involvement and Students’
Self-Efficacy: Keys to Achievement in Higher Education.” PLOS ONE 14, no. 5
(May 24, 2019): e0216865. doi:10.1371/journal.pone.0216865.

Ayyad, Essam. “Re-Evaluating Early Memorization of the Qur’an in Medieval Muslim
Cultures.” Religions 13, no. 2 (February 17, 2022): 179. doi:10.3390/rel13020179.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 378



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Barros, Marcelo Vinicius Miranda. “Absurdar-Se Na Educagdo.” Filosofia e Educacao
11, no. 3 (May 12, 2020). doi:10.20396/rfe.v11i3.8655383.

Beauvais, Clémentine, and Rupert Higham. “A Reappraisal of Children’s ‘Potential.’”
Studies in Philosophy and Education 35, no. 6 (November 30, 2016): 573-87.
doi:10.1007/s11217-016-9508-5.

Berlin, Rebekah, and Julie Cohen. “The Convergence of Emotionally Supportive
Learning Environments and College and Career Ready Mathematical Engagement
in Upper Elementary Classrooms.” AERA Open 6, no. 3 (July 16, 2020).
doi:10.1177/2332858420957612.

Bolandhematan, Keyvan. “Spiritual Education in Islamic Tradition: Revisiting Ghazali’s
‘Deliverance.”” Religious Education 114, no. 2 (March 15, 2019): 110-29.
doi:10.1080/00344087.2018.1560585.

Bridgman, Todd, Stephen Cummings, and John Ballard. “Who Built Maslow’s Pyramid?
A History of the Creation of Management Studies’ Most Famous Symbol and Its
Implications for Management Education.” Academy of Management Learning &
Education 18, no. 1 (March 2019): 81-98. doi:10.5465/amle.2017.0351.

Budiyanti, Nurti, Kokom St Komariah, Wawan Hermawan, Jenuri Jenuri, and Pandu
Hyangsewu. “Impact of the UlA» Al- Ilm Model on Six Domains of Student
Learning Outcomes in Islamic Religious Education.” Jurnal Pendidikan Islam 10,
no. 1 (June 23, 2024): 113-24. doi:10.15575/jpi.v10i1.33225.

Chanifah, Nur, Yusuf Hanafi, Choirul Mahfud, and Abu Samsudin. “Designing a
Spirituality-Based Islamic Education Framework for Young Muslim Generations:
A Case Study from Two Indonesian Universities.” Higher Education Pedagogies
6, no. 1 (January 1, 2021): 195-211. doi:10.1080/23752696.2021.1960879.

Creagh, Sue, Greg Thompson, Nicole Mockler, Meghan Stacey, and Anna Hogan.
“Workload, Work Intensification and Time Poverty for Teachers and School
Leaders: A Systematic Research Synthesis.” Educational Review 77, no. 2
(February 23, 2025): 661-80. doi:10.1080/00131911.2023.2196607.

Dajani, Basma Ahmad Sedki. “The Ideal Education in Ibn Khaldun’s Muqaddimah.”
Procedia - Social and Behavioral Sciences 192 (June 2015): 308-12.
doi:10.1016/j.sbspro.2015.06.044.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 379



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Dhubhri, Saifuddin, and Syamsul Rijal. “Ruling on Theology through the Shari‘a: Modern
Approaches of Qur’an Interpretation and the Classical Universal Law of God’s
Transcendence.” Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 14, no. 1 (June 1,
2024): 123-44. doi:10.15642/teosofi.2024.14.1.123-144,

El-Faizal, Rifki, and Mulya. “Islamic Child Personality Education Concepts By Al-
Ghazali.” MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 1, no. 1 (January 18, 2023): 6—
11. doi:10.58355/magolat.v1il.2.

Feigenbaum, Kenneth D. “A Critique of Abraham Maslow and Carl Rogers as
Educators.” Journal of Humanistic Psychology 64, no. 1 (January 1, 2024): 44-63.
doi:10.1177/002216782311548109.

Gaffar, Abdul, Fitriah M. Suud, and Riza Zahriyal Falah. “ISLAMIC EDUCATION
BASED ON RELIGION MATURITY IN A CROSS-IDEOLOGICAL
FRAMEWORK.” Indonesian Journal of Islamic Literature and Muslim Society 6,
no. 1 (November 17, 2021). doi:10.22515/islimus.v6i1.2983.

Garcia-Rodriguez, Laura, Concha Iriarte Redin, and Charo Reparaz Abaitua. “Teacher-
Student Attachment Relationship, Variables Associated, and Measurement: A
Systematic Review.” Educational Research Review 38 (February 2023): 100488.
doi:10.1016/j.edurev.2022.100488.

Goodall, Janet. “Learning-Centred Parental Engagement: Freire Reimagined.”
Educational Review 70, no. 5 (October 20, 2018): 603-21.
doi:10.1080/00131911.2017.1358697.

Grecu, Alyssa L., Andreas Hadjar, and Kevin Simoes Loureiro. “The Role of Teaching
Styles in the Development of School Alienation and Behavioral Consequences: A
Mixed Methods Study of Luxembourgish Primary Schools.” Sage Open 12, no. 2
(April 20, 2022). d0i:10.1177/21582440221105477.

Haikal, Muhammad Fajrin, and Saepul Anwar. “Transformation of Islamic Religious
Education Learning Materials: Implementation of Qur’anic and Hadith Elements in
Primary School.” Profesi Pendidikan Dasar, December 30, 2024, 251-73.
doi:10.23917/ppd.v11i3.76109.

Henderson, Emerald. “The Educational Salience of Emulation as a Moral Virtue.”
Journal of Moral Education 53, no. 1 (January 2, 2024): 73-88.
doi:10.1080/03057240.2022.2130882.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 380



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Hosaini, Mujamil Qomar, Agus Zaenul Fitri, Akhyak, and Kojin. “Innovative Learning
Strategies for Islamic Religious Education Based on &lt;1&gt;Merdeka
Belajar&lt;/I&gt; Curriculum in Vocational High Schools.” Al-Hayat: Journal of
Islamic  Education 8, no. 3 (September 10, 2024): 966-81.
doi:10.35723/ajie.v8i3.587.

Huda, Miftachul. “Islamic Philosophy and Ethics of Education: Al- Zarniiji’s Concept
of Ta‘zim in His Ta‘lim al-Muta‘allim.” Ulumuna 25, no. 2 (December 31, 2021):
399-421. doi:10.20414/ujis.v25i2.464.

In’ami, Moch Bambang, and Ismail Suardi Wekke. “Contextualising Adab in Islamic
Education from the Perspective of Al-Attas.” Journal of Al-Tamaddun 20, no. 1
(May 26, 2025): 145-58. d0i:10.22452/JAT.vol20no1.11.

Irawan, Hendri. “Memahami Organisasi Kurikulum Pendidikan Agama Islam.”
Peradaban Journal of Interdisciplinary Educational Research 2, no. 2 (August 31,
2024): 42-54. doi:10.59001/pjier.v2i2.72.

Jackson, Liz. “Students Who Want Banking Education and Related Challenges to
Problem-Posing Education.” In Encyclopedia of Educational Philosophy and
Theory, 1-5. Singapore: Springer Singapore, 2016. doi:10.1007/978-981-287-532-
7 108-1.

Kern, Andrea. “Human Life, Rationality and Education.” Journal of Philosophy of
Education 54, no. 2 (May 3, 2020): 268—89. doi:10.1111/1467-9752.12412.
Khalilurrahman, M. “SYAIKH YUSUF QARDHAWI: GURU UMAT ISLAM PADA

MASANYA.” JURISDICTIE, March 26, 2012. doi:10.18860/j.v0i0.1588.

Knijnik, Jorge. “To Freire or Not to Freire: Educational Freedom and the Populist Right-
wing ¢ Escola Sem Partido > Movement in Brazil.” British Educational Research
Journal 47, no. 2 (April 29, 2021): 355-71. doi:10.1002/berj.3667.

Kondrla, Peter, Patrik Maturkani¢, Martin Taraj, and Viktoria Kurilenko. “Philosophy of
Education in Postmetaphysical Thinking.” Journal of Education Culture and
Society 13, no. 2 (September 27, 2022): 19-30. doi:10.15503/jecs2022.2.19.30.

Kristjansson, Kristjan. “Aristotelian Character Friendship as a ‘Method’ of Moral
Education.” Studies in Philosophy and Education 39, no. 4 (July 19, 2020): 349-
64. doi:10.1007/s11217-020-09717-w.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 381



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Kulgemeyer, Christoph, Maren Kempin, Anna Weilibach, Andreas Borowski, David
Buschhiiter, Patrick Enkrott, Peter Reinhold, et al. “Exploring the Impact of Pre-
Service Science Teachers’ Reflection Skills on the Development of Professional
Knowledge during a Field Experience.” International Journal of Science Education
43, no. 18 (December 12, 2021): 3035-57. doi:10.1080/09500693.2021.2006820.

Lahmar, Fella. “Islamic Education: An Islamic ‘Wisdom-Based Cultural Environment’
in a Western Context.” Religions 11, no. 8 (August 7, 2020): 409.
doi:10.3390/rel11080409.

Mariyo, Mariyo. “Konsep Pemikiran Imam Al Ghazali Dalam Relevansi Pola Pendidikan
Islam Indonesia Dalam Era Globalisasi.” Journal on Education 5, no. 4 (March 18,
2023): 13045-56. d0i:10.31004/joe.v5i4.2304.

Masturin, Masturin, Mhd. Rasid Ritonga, and Siti Amaroh. “Tawhid-Based Green
Learning in Islamic Higher Education: An Insan Kamil Character Building.” QIJIS
(Qudus International Journal of Islamic Studies) 10, no. 1 (July 29, 2022): 215.
doi:10.21043/qijis.v10i1.14124.

Miseliunaite, Brigita, Irina Kliziene, and Gintautas Cibulskas. “Can Holistic Education
Solve the World’s Problems: A Systematic Literature Review.” Sustainability 14,
no. 15 (August 8, 2022): 9737. doi:10.3390/su14159737.

Mitev, Ariel Zoltan, Rita Téth, and Balazs Vaszkun. “Role Transition of Higher
Education Teachers Due to Disruptive Technological Change: Identity
Reconstruction for a Better Teacher-Student Relationship.” The International
Journal of Management Education 22, no. 2 (July 2024): 100978.
doi:10.1016/j.ijme.2024.100978.

Muthaharo, Pityatul, Pitnizar Pitnizar, and Siti Halimah. “Penerapan Project Based
Learning Dalam Meningkatkan Hasil Belajar Siswa Pada Mata Pelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI) Di Kelas VC SD Negeri 13/1 Muara Bulian Dengan
Menggunakan Metode Tanya Jawab.” ISLAMIKA 7, no. 1 (January 1, 2025): 93—
106. doi:10.36088/islamika.v7i1.5475.

Ningsih, Andi Mariani, and Fisky Fitria. “Interaction of Islamic Religious Education
Teachers with Students in the Learning Process.” Jurnal Pendidikan Agama Islam
Indonesia (JPAII) 4, no. 1 (March 31, 2023): 13-17. doi:10.37251/jpaii.v4i1.652.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 382



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Nuranifah, Nuranifah, Cut Zahri Harun, and Nasir Usman. “Management of
Strengthening Islamic Character Education in Senior High School.” Jurnal Ilmiah
Peuradeun 10, no. 3 (September 30, 2022): 629-38.
doi:10.26811/peuradeun.v10i3.659.

Obaid, Yahya, Aswar Abidin, Samsuddin Samsuddin, St. Fatimah Kadir, and Ahmad
Baharuddin. “Revealing Identity to Form Student Character: Application of the
Hidden Curriculum in Islamic Legal Education.” Samarah: Jurnal Hukum
Keluarga Dan Hukum Islam 8, no. 3 (October 9, 2024). 1782.
d0i:10.22373/sjhk.v8i3.24061.

Putra, K.S. Konsep Pendidikan Spiritual Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Terhadap
Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam. Vol. 3, 2024.

Rasmitadila, Reza Rachmadtullah, Teguh Prasetyo, Megan Asri Humaira, Diah Andika
Sari, Achmad Samsudin, Muhammad Nurtanto, . Fitriyani, and Rohimi ZamZam.
“Professional Development for Indonesian Elementary School Teachers: Increased
Competency and Sustainable Teacher Development Programs.” F1000Research 13
(November 18, 2024): 1375. doi:10.12688/f1000research.156946.1.

Renger, Susan, and Ann Macaskill. “Developing the Foundations for a Learning-Based
Humanistic Therapy.” Journal of Humanistic Psychology 65, no. 5 (September 15,
2025): 1039-60. d0i:10.1177/00221678211007668.

Revina, Shintia, Rezanti Putri Pramana, Christopher Bjork, and Daniel Suryadarma.
“Replacing the Old with the New: Long-Term Issues of Teacher Professional
Development Reforms in Indonesia.” Asian Education and Development Studies
12, no. 4/5 (November 14, 2023): 262—74. doi:10.1108/AEDS-12-2022-0148.

Ricoeur, Paul. “The Model of the Text: Meaningful Action Considered as a Text.” New
Literary History 5, no. 1 (February 5, 1973): 91. doi:10.2307/468410.

Saada, Najwan. “Educating for Global Citizenship in Religious Education: Islamic
Perspective.” International Journal of Educational Development 103 (November
2023): 102894. doi:10.1016/j.ijedudev.2023.102894.

Sahin, Abdullah. “Critical Issues in Islamic Education Studies: Rethinking Islamic and
Western Liberal Secular Values of Education.” Religions 9, no. 11 (October 30,
2018): 335. d0i:10.3390/rel9110335.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 383



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Sauri, Sofyan, Sandie Gunara, and Febbry Cipta. “Establishing the Identity of Insan
Kamil Generation through Music Learning Activities in Pesantren.” Heliyon 8, no.
7 (July 2022): e09958. doi:10.1016/j.heliyon.2022.e09958.

Servant-Miklos, Virginie, and Liesbeth Noordegraaf-Eelens. “Toward Social-
Transformative Education: An Ontological Critique of Self-Directed Learning.”
Critical Studies in Education 62, no. 2 (March 15, 2021): 147-63.
doi:10.1080/17508487.2019.1577284.

Setiawan, Aris, and Moh. Ahyan Yusuf Sa’bani. “Islamic Education According to Yusuf
Al Qardhawi’s Perspective in the Manhaj Da’wah Book.” EDU-RELIGIA : Jurnal
Keagamaan Dan Pembelajarannya 6, no. 2 (January 10, 2024): 166-78.
doi:10.52166/edu-religia.v6i2.5892.

Solichin, Mohammad Muchlis. “TEORI BELAJAR HUMANISTIK DAN
APLIKASINYA DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM: Telaah Materi Dan
Metode Pembelajaran.” Islamuna: Jurnal Studi Islam 5, no. 1 (September 12,
2018). doi:10.19105/islamuna.v5i1.1856.

Symons, Xavier, and Tyler VanderWeele. “Aristotelian Flourishing and Contemporary
Philosophical Theories of Wellbeing.” Journal of Happiness Studies 25, nos. 1-2
(February 14, 2024): 26. doi:10.1007/s10902-024-00723-0.

Tsuei, Sian Hsiang-Te, Dongho Lee, Charles Ho, Glenn Regehr, and Laura Nimmon.
“Exploring the Construct of Psychological Safety in Medical Education.” Academic
Medicine 94, no. 11S (November 2019): S$28-35.
doi:10.1097/ACM.0000000000002897.

Wang, Fan. “The Relationship Between Students and Teachers and Its Implications.”
Journal of Education, Humanities and Social Sciences 29 (April 19, 2024): 390—
95. doi:10.54097/rzvpb402.

Wardana, Mochammad Naufal Adzin, and Anita Puji Astutik. “Pentingnya
Profesionalitas Guru Agama Islam Dalam Implementasi Kurikulum Merdeka.”
Education and Learning Journal 6, no. 1 (October 25, 2024): 10.
doi:10.33096/eljour.v6i1.1269.

Wulandari, Dewi, and M Shohibul Mafariech. “Implementation of Humanistic Theory
Concepts in Islamic Religious Education.” SCHOOLAR: Social and Literature

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 384



YAQZHAN | Volume 11, Nomor 02, Desember 2025

Study in Education 4, no. 3 (February 19, 2025): 98-107.
doi:10.32764/schoolar.v4i3.5584.

Zhu, Bao, and Shiting Zhai. “Administrative Pressure, Interpersonal Relationships, and
Teachers’ Professional Identity.” Frontiers in Psychology 16 (June 16, 2025).
d0i:10.3389/fpsyg.2025.1505258.

Zulkhairi, A, T Nuriyati, and M H. Akmal. Konsep Pendidikan Islam Menurut Al Ghazali
Dan Relevansinya Di Era Modern. 5th ed. Vol. 2, 2025.

Muhammad Aldam Shaka Pradipta’, Puput Rahmania?, Muhamad Parhan3 | 385



